

S 44 125





ЮРІЙ НИКОЛАЕВЪ

## ВЪ ПОИСКАХЪ ЗА БОЖЕСТВОМЪ

очерки изъ исторіи гностицизма.

"Сей родъ ашущихъ Господа, ашущихъ лице Бога"... (Псад. XXIII).

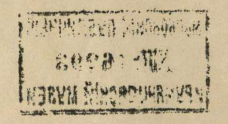
> С.-ПЕТЕРБУРГЪ 1913



J 44 125

## ВЪ ПОИСКАХЪ ЗА БОЖЕСТВОМЪ

PROMORANT AS ANAMOREMEN



\$\frac{44}{125} юрій николаєвъ

## ВЪ ПОИСКАХЪ ЗА БОЖЕСТВОМЪ

очерки изъ исторіи гностицизма.

"Сей родъ ищущихъ Господа, ищущихъ лице Бога",... (Псал. XXIII),

> и румянцовскій музеи ХІІІ- 16293



(1)

Около двухъ тысячъ лѣтъ тому назадъ надъ античнымъ міромъ всходила заря христіанства.

Міръ, — то была Римская держава. Отъ края до края ея тянулась пестрая смѣсь народовъ п племенъ, нарѣчій и вѣрованій, и надъ этой разнородной массой, уже слагавшейся въ стройный синтезъ государственнаго единства и мысли, — проносилось вѣяніе близкаго синтеза духовнаго.

Римская держава, объединившая всѣ илемена — носители культурныхъ идеаловъ, была въ апогеѣ славы и могущества. Ея властью были прекращены вѣчныя войны и междоусобія, истощавшія древній міръ и приведшія къ паденію Элладу. Отнынѣ войны велись лишь на отдаленныхъ границахъ имперіи для отраженія натиска варваровъ, но въ предѣлахъ культурнаго міра, объединеннаго подъ сѣнью римскаго орла, царила величавая «рах гомапа» и освобождала всѣ лучшія силы человѣческаго духа для творческой работы мышленія. И въ этой области умственной и духовной жизни происходило великое броженіе, — предвѣстникъ величайшаго въ міровой исторіи религіознаго движенія.

То было броженіе всёхъ мистическихъ идеаловъ, всёхъ религіозныхъ потребностей. Никогда человъчество не испытало такого порыва въ высь отвлеченнаго созерцанія, никогда глубобочайшіе вопросы жизни и духа не стояли такъ ясно передъ человъческимъ сознаніемъ. Никогда человъческое мышленіе не отдавалось такъ безудержно страстному исканію Божества...

Начало христіанской эры завершило собою рядь событій первостепенной важности, изм'єнившихъ весь обликъ и общественныя условія древняго міра. Посл'єдній в'єкъ передъ Р. Х. виділь быстрое распространеніе римскаго владычества по всему Востоку; конець его ознаменовался полнымъ крушеніемъ рес-

публиканскаго строя въ Римф и сосредоточениемъ небывалой. почти всемірной власти въ рукахъ единаго повелителя, превзошедшаго могуществомъ всёхъ былыхъ монарховъ сёдого Востока. Это коренное измѣненіе быта и общественныхъ отношеній древняго міра разсматривается донын'в, какъ паденіе древне-римскихъ гражданскихъ идеаловъ, повлекшее за собою расшатаніе нравственныхъ устоевъ и медленное разложение общества, погрязшаго въ восточной нъгъ, роскоши и развратъ. На самомъ дътъ сліяніе въ великой имперіи двухъ культурныхъ міровъ Востока и Запада имъло не одни только отрицательныя послъдствія. Наобороть, оно содъйствовало братскому единенію всего мыслящаго человъчества; съ крушеніемъ всъхъ граней племенныхъ и государственныхъ открылся широкій просторъ сильнымъ умамъ, для которыхъ весь культурный міръ сталъ отчизной и свободной канедрой. Римская держава вм'встила въ себ'в разнородную человъческую массу, не исключая грубой, невъжественной толны съ ея грязными инстинктами, но въ этой масев оказались включенными и мыслители, парящіе у вершинъ человъческаго созерцанія. И духовное броженіе, начавшееся на всемъ пространствъ великой имперіи. сказалось не только въ суевърін толпы, но и въ самыхъ возвышенныхъ религіозныхъ порывахъ, и въ глубокомъ богоискательствъ философскаго мышленія. Въ общественномъ быту, это брожение выразилось въ страстной потребности облагорожения жизни новой, чистой моралью.

Разврать и разнузданность низшихъ инстинктовъ, смѣнившіе древне-римскую строгость нравовъ, вызывали брезгливую реакцію въ лучшихъ людяхъ и понуждали ихъ къ исканію крѣпкихъ моральныхъ устоевъ. Отвѣтомъ на эту потребность нравственной чистоты являлась стоическая философія,—и вокругъ ея возвышенныхъ принциповъ сгруппровались многіе борцы за духовное достоинство человѣка.

Стоицизмъ не давалъ отвъта на мучительные, основные вопросы о сущности бытія, о проблемѣ добра и зла и т. д. Его ученіе обращалось преимущественно къ людямъ, познавшимъ безплодность терзаній мысли надъ недоступными вопросами, къ людямъ, извѣрившимся въ возможность разрѣшенія міровыхъ загадокъ. И это ученіе говорило о величіи человѣческаго духа, сознающаго свое превосходство надъ окружающей природой, презирающаго эту низшую природу. Въ этомъ ученіи не было мистики, но его мораль стояла на недосягаемой высотѣ. Стоики до-

казали, что именно чистъйшая мораль возможна безъ примъси религіознаго настроенія. Они достигли высшей степени презрънія къ тълу и отреченія оть всего плотскаго, —и только во имя человъческаго достопиства, во имя аристократіи духа, не признающей животныхъ потребностей и отрекающейся отъ низшей природы человъка. Не пытаясь объяснить непостижимую связь духа съ плотью, они ограничивались высокомърнымъ отрицаніемъ этой связи, утверждая, что сильный духъ не можеть реагировать на плотскія ощущенія. Быть можетъ, никогда презръніе къ тълу не было выражено съ такой силой, какъ въ гордомъ утвержденіи стоика, что физическую боль нельзя признать зломъ! Это презръніе не подкръплялось надеждой на будущую жизнь и возмездіе; оно основывалось лиль на той брезгливости, съ которой истинно духовный человъкъ отстраняетъ отъ себя всякое напомпнаніе о своемъ животномъ «я», его потребностяхъ и его страданіяхъ. Выть можетъ, это гордое безнадежное стоическое міросозерданіе было самымъ жгучимъ протестомъ противъ безсмысленности жизни, когда либо брошеннымъ человъческою мыслью міровой судьбъ...

Но въ этомъ спокойномъ пренебреженіи къ жизни быль оттівнокъ непониманія нівкоторыхъ жизненныхъ запросовъ, забвеніе копхъ человівчеству не дано; въ этомъ аристократическомъ презрівній къ тівлу не было отвіта на мучительные вопросы о сущности духа и тівла, на вопросы, візно терзающіе мышленіе и не дающіе покоя человівческому сознанію. Оттого стоицизмъ, такъ высоко поднявшій знамя чистой морали, не могъ утолить мучительной жажды истины, не могъ замівнить религіознаго настроенія въ душахъ, охваченныхъ тоской Богоискательства. Мистическія потребности, проснувшіяся въ человівческомъ сознаніи, искали себів простора въ безудержныхъ порывахъ. Чистая мораль, какъ бы она ни была высока, не могла удовлетворить этихъ потребностей. Міръ жаждаль не одного только нравственнаго подъема, — онъ искаль Бога, онъ ждаль экстаза, онъ жаждаль радостнаго сознанія близости къ Божеству, блаженнаго предвіденія невіздомаго, умиленнаго созерцанія непознаваемаго. И было ясно, что приспіло время восторженной религіозной проповізди, побізда которой была обезпечена.

Въ настоящее время довольно распространено отпобочное мнѣніе, будто религіозный подъемъ, пронестій по всему міру христіанскую проповѣдь, являлся реакціей разума противъ пе-

сообразностей и умственнаго убожества языческаго политеизма. На самомъ же дѣлѣ мистическое броженіе, обезпечившее успѣхъ христіанства, являлось реакціей мистическаго чувства противъ потускнѣвшаго язычества, превратившагося въ сухую казенную религію и утратившаго власть надъ сердцами. Не разумъ подсказывалъ отречься отъ старыхъ миновъ во имя строгаго монотеизма, а, наоборотъ, мистическое сознаніе силилось вернуться къ пониманію старыхъ символовъ и пробуждало въ мірѣ забытую тоску Богоискательства.

Старая религія мало удовлетворяла. Лишь не многимъ избранникамъ была доступна красота ея поэтическихъ аллегорій и глубокихъ символовъ; для большинства она казалась лишь нагроможденіемъ старыхъ суевѣрій, уважаемыхъ лишь въ силу почтенныхъ традицій. Никакихъ слѣдовъ внутренняго религіознаго смысла не оставалось въ оффиціальномъ общественномъ культѣ. Древній Римъ, умѣвшій создать несравненную дисциплину духа, былъ чуждъ мистическимъ созерцаніямъ, удѣлялъ имъ слишкомъ мало мѣста въ своей государственной религіи. И эта религія оказалась сведенной къ внѣшней обрядности.

Этоть оффиціальный культь, всюду распространяемый вмѣстѣ съ владычествомъ Рима, водворяемый по всему пространству имперіи вмѣстѣ съ его орлами, — быль въ истинномъ смыслѣ государственною религіею, неразрывно связанной съ римскою гражданственностью. Боги Рима были прежде всего покровителями имперіи, небесными вождями ея непобѣдимыхъ легіоновъ, радѣтелями за ея мощь и славу. Въ этомъ сонмѣ боговъ были не только древнѣйшія мѣстныя божества Рима, но и множество иноплеменныхъ божествъ, постепенно вошедшихъ въ римскую религію и слившихся съ нею, какъ сливались съ римскимъ государствомъ покоренные народы. Здѣсь была и миеологія Греціи, цѣликомъ воспринятая Римомъ, и фригійскій культъ «Великой Матери», торжественно введенный въ римскій религіозный строй еще во время пуническихъ войнъ (въ 204 г. до Р. Х.) и игравшій большую роль въ оффиціальной и общественной жизни Рима, и мн. др. Иноплеменныя божества, занявъ мѣсто въ римскомъ пантеонѣ, становились истыми національными богами и небесными воителями за римскую державу. Такъ создавалась государственная религія, подъ сѣнью которой крѣпли мощь и величіе Рима.

Эта религія была по существу культомъ государственнаго престижа, что и выражалось въ ея сложной и пышной обрядности. Внутреннюю, духовную сторону жизни гражданъ она мало затрагивала. Но съ внѣшней стороны ея значеніе въ частной и въ общественной жизни было громадно. Уважать ее значило преклоняться передъ престижемъ Рима, и потому римскій патріотизмъ былъ всегда въ самой тѣсной связи съ этимъ религіознымъ міросозерцаніемъ. Преданность Риму естественно сочеталась съ привязанностью къ религіи, олицетворявшей римское величіе, и именно въ такой формѣ выражалось отношеніе къ государственной религіи лучшихъ римскихъ патріотовъ, отъ Катона до Марка Аврелія. Стоическое міросозерцаніе вполнѣ уживалось съ этой преданностью національному культу, и даже легко мирилось съ его крайними проявленіями, каковымъ являлось, напримѣръ, обожествленіе императорской власти.

патона до Марка Аврелия. Стоическое міросозерцаніе вполн'є уживалось съ этой преданностью національному культу, и даже легко мирилось съ его крайними проявленіями, каковымъ являлось, наприм'ярь, обожествленіе императорской власти.

Культь Цезаря, занявшій центральное м'ясто въ религіозномъ міросозерцаніи временъ имперіи,—былъ логическимъ посл'ядствіемъ обожествленія государственнаго принципа. Онъ естественно возникъ тотчасъ по сосредоточеніи всей полноты подавляющаго величія и власти въ рукахъ одного повелителя, явившагося воплощеніемъ государственныхъ идеаловъ Рима. Первый же императоръ, Августъ, еще при жизни почитавшійся въ мистическомъ сочетаніи съ обожествленнымъ символомъ самого Рима (Dea Roma), посл'я смерти былъ оффиціально причисленъ къ сонму боговъ, а зат'ямъ постепенно установился обычай воздавать цезарю еще при жизни его божескія почести, какъ носителю государственнаго престижа. Обрядовая сторона этой своеобразной религіи была неразрывно связана съ общественнымъ и государственнымъ строемъ Рима.

Но эта казенная религія, вводившая много гражданскихъ обязанностей во внёшнія проявленія культа, не затрагивала духовныхъ интересовъ человёчества и была мало стёснительна для свободы совести. Въ вопросахъ личнаго убёжденія и вёры она отличалась самой широкой терпимостью, требуя лишь внёшняго уваженія къ своимъ обрядамъ и символамъ. Такое внёшнее почитаніе уважаемыхъ традицій могло вполнё мириться и съ спокойнымъ скептицизмомъ стоиковъ, и съ приверженностью какому-нибудь мёстному религіозному культу, и съ мятежнымъ богоискательствомъ мистическихъ сектъ и школъ. Оффиціальное язычество Рима не знало религіозныхъ преслёдованій и

относилось съ одинаковымъ равнодушіемъ ко всёмъ проявленіямъ Богоискательства, ко всёмъ вёрованіямъ и мёстнымъ культамъ, процветавшимъ во всехъ областяхъ и отдалениейшихъ захолустьяхъ великой имперіи. Эта терпимость стала еще шире при императорскомъ режимѣ, чѣмъ при старомъ республиканскомъ стров, консерватизмъ котораго отличался большей подозрительностью. Такъ, при имп. Калигулъ былъ оффиціально признанъ въ самомъ Римъ культъ Изиды и Сераписа, подвергавшійся ограниченіямь и даже запретамь при республикь, болъе ревниво оберегавшей принципъ государственной религи. Даже еврейство, несмотря на узко-національный фанатизмъ его религіознаго міросозерданія, не подвергалось стісненіямъ въ чисто-религіозномъ смыслѣ. и римскій императоръ даже могъ, не вызывая ни въ комъ удивленія, жертвовать священные сосуды въ јерусалимскій храмъ 1). Подъ кровомъ этой терпимости безпрепятственно развивалась и процветала въ самомъ Риме страстная мистическая пропаганда, завлекавшая последователей въ ряды самыхъ разнообразныхъ въроученій. Римскія власти не усматривали въ этомъ увлечении мистическими върованиями попранія правъ національной религіи; девизомъ этого благодушнаго, слегка пренебрежительнаго отношенія къ вопросамъ религіознаго уб'єжденія, могло служить знаменитое выраженіе императора Тиверія: «deorum injurias diis curae» 2). Иное отношеніе къ свобод'в сов'єсти возникало лишь тогда, когда религіозный вопрось дійствительно вторгался въ область государственнаго порядка, когда поклонение вноплеменнымъ богамъ въ самомъ дълъ сопровождалось оскорбленіемъ національной религіи или вообще являлось опаснымъ съ политической точки зрънія <sup>3</sup>). Такіе случаи возникали иногда именно вслъдствіе смѣшенія понятій о религіозномъ и государственномъ достоинствф; открытое неуважение къ оффиціальному культу могло навлечь обвинение въ оскорблении величества, ввиду особеннаго положенія, занятаго вмператоромъ въ этомъ культъ. Такъ п случилось впоследствие съ христіанствомъ, не желавшимъ подчинпться вившнимъ формамъ и обрядамъ оффиціальнаго язычества. Этимъ отказомъ христіане навлекали на себя подозрѣніе

<sup>1)</sup> Ios. Flav. Bell. Iud. V, XIII, 6.

<sup>2)</sup> Tacit .Annal. lib. I. 73.

з) Такъ, въ эпоху покоренія Галліи, подвергся притьсненіямъ мѣстный друндическій культъ въ виду его національно-политическаго значенія.

въ неуваженіи къ государственной идей и верховной власти, и подпадали подъ жестокую кару закона. Но, какъ увидимъ далье, то была кара за принадлежность къ нелегальному сообществу, а отнюдь не за личныя религіозныя уб'яжденія. Въ вопросахъ свободы сов'ясти Римъ всегда оставался в'ярнымъ своей принципіальной терпимости, до того отдаленнаго момента, когда на закат'я римской исторіи правители Имперіи, предвидя ея гибель, думали умилостивить гн'явъ боговъ насильственнымъ поддержаніемъ ихъ престижа, и пытались зам'янить религіозными гоненіями угастую римскую доблесть.

Но въ тотъ моментъ міровой исторіи, съ котораго мы начали свое повъствованіе, —въ моментъ зарожденія христіанства среди общаго духовнаго броженія древняго міра, —ни о какихъ религіозныхъ стъсненіяхъ не могло быть и рѣчи; никакого конфликта между религіознымъ сознаніемъ и гражданскимъ долгомъ еще не было и не предвидълось. Исканіе Бога, проснувшеся въ человъческой душт повелительною потребностью, не затрагивало государственныхъ идеаловъ и не тревожило правительственную власть. Римъ равнодушно взиралъ на мистическій порывъ, охватывавшій человъческое сознаніе.

А порывъ этотъ являлся реакціей противъ оскудінія религіознаго духа, противъ опошленія старыхъ вірованій забвеніемъ ихъ затаеннаго смысла. Подъ покровомъ величавой тернимости Рима этотъ глубоко сокрытый смыслъ древнихъ культовъ повсюду возрождался, одухотворяя новою жизнью религіозное сознаніе человічества. Въ Элладів, въ Египтів, въ Малой Азіи, въ Персіи, — во всіхъ древнихъ святилищахъ, вокругъ всіхъ ветхихъ алтарей, религіозная жизнь забила ключемъ, волна ея расходилась широкими кругами и плескъ ея доходилъ до самаго Рима. Всіз эти возрожденные культы вливались пестрой смісью въ оффиціальный политеизмъ, въ немъ растворялись и облагораживали его. Міръ словно почуялъ вдругъ возможность сліянія всіхъ религіозныхъ порывовъ въ единую формулу страстнаго Богоискательства.

То было исканіе синтеза всего человъческаго мышленія, исканіе разгадки всъхъ міровыхъ тайнъ, и потребность мистическаго общенія съ Божествомъ. Этическіе запросы занимали послъднее мъсто въ этомъ стихійномъ порывъ. То была мистическая тоска по Богъ, мало доступная современному пониманію.

Современное міросозерцаніе отожествляеть религіозную потребность съ требованіемъ моральныхъ устоевъ, и дерзкій, вѣчно мучительный вопросъ—есть Богь или иѣть Его?—нынѣ почти что сводится къ академическому спору о томъ, необходимо ли было для созданія міра вмѣшательство Божественной Первопричины, или же возможно самозарожденіе матеріи безъ Творца? Но для древней мысли, одухотворенной мистическимъ чутьемъ, исканіе Вога было глубокой жизненной потребностью въ единеніи съ Невѣдомой Сущностью, частица которой чуялась въ каждомъ отдѣльномъ сознаніи. Въ поискахъ за Божествомъ чекаждомъ отдъльномъ сознании. Въ поискахъ за Божествомъ че-ловъческій духъ искалъ разръшенія загадки собственной сущ-ности. Въ наше время, тамъ, гдъ идея Божества сведена къ роли далекой Первопричины, она занимаетъ лишь мало мъста въ человъческой жизни; въ сущности, исканіе Бога нынъ пре-доставляется обездоленнымъ, обиженнымъ судьбою, и совре-менная интелигенція склонна видъть въ этомъ исканіи извъстное признаніе въ слабости, потребность утіменія въ жизненныхъ невзгодахъ. Современное религіозное настроеніе изъ всёхъ евангельскихъ призывовъ запомнило лишь обращение къ «труждающимся и обремененнымъ». Но для древняго мистическаго міросозерцанія исканіе Бога было насущной потребностью, по-мимо всякихъ радостей или печалей земного уд'вла, помимо эти-ческихъ принциповъ, помимо даже философскаго исканія Первоисточника бытія. Для такого міросозерцанія ограниченіе идеи Божества ролью Утёшителя несчастныхъ было бы униженіемъ этой идеи, равно какъ и низведеніе Бога на степень лишь отдаленной и чуждой Первопричины. Творческая Воля, прояв-ляющаяся въ созданіи міра, Неизсякаемое милосердіе, укрѣпляющее падшихъ и скорбящихъ, —могутъ быть лишь внѣш-ними аттрибутами Идеи Божества, отнюдь не исчерпывающими Ея значенія для мірового сознанія. Но истинное исканіе Бога должно быть напряженіемъ всёхъ духовныхъ силь для обрётенія познанія сущности духа и духовнаго начала въ мірѣ; въ этомъ исканіи заключенъ весь смысль и цінность человіческаго сознанія. То-вѣчное исканіе синтеза, въ которомъ должны объединиться всё порывы человеческаго мышленія, и все чуткое предв'єд'єніе Нев'єдомого, и всякое познаніе, и в'єдчное стремленіе къ Непознаваемому. И эти страстные поиски за Божествомъ—религія не слабыхъ и страждущихъ, а сильныхъ ду-хомъ,— не побъжденныхъ жизнью, а побъдителей ея.

Само собой разум'вется, что такое Богоискательство не было и никогда не могло быть достояніемъ толны. Мы зд'ясь нам'ячаемъ лишь тв общія очертанія его, которыя носились въ сознаніи древняго міра, то съуживаясь до уровня грубаго пониманія массы, то расширяясь до безпредѣльнаго простора фило-софскаго созерцанія. Мистическое броженіе, охватившее умы передъ зарею христіанства, именно твиъ и знаменательно, что оно не было заключено ни въ какія рамки общественнаго быта или умственнаго развитія. В'явніе мистики проносилось по всему древнему міру, пробуждая въ толпѣ религіозный инстинкть вмѣсто грубаго суевѣрія, въ просвъщенныхъ умахъ религіозное сознаніе и потребность трансцедентальнаго созерцанія. Повторяемъ, что никогда человъческая жизнь не слагалась въ такія благопріятныя условія для исканія общаго синтеза. Римская имперія давала внѣшній миръ, необходимый для расцвѣта духовныхъ потребностей. Сліяніе Запада съ Востокомъ вновь оживляло тѣ свмена восточной метафизики, которыя были когда-то заложены въ европейскомъ мышленіи философами Эллады, воспитанными на мудрости Востока. Отъ Египта до глуби Индіи происходилъ оживленный обмёнъ мыслей и таинственныхъ созерцаній. Наконецъ, устраненіе всякихъ государственныхъ границъ дало сильный толчекъ къ покоренію всего мыслящаго человъчества эллинской культурой, и эта эллинизація міра выразилась прежде всего въ общемъ распространеніи греческаго языка, на которомъ загово-рило все просвѣщенное человѣчество. Эта общность культурнаго языка въ свою очередь содъйствовала тъснъйшему сближению всъхъ проявлений человъческой мысли въ ея поискахъ за въчной Истиной.

Эллинизація міра подготовлялась давно. Мы знаемъ, что еще въ цвѣтущую пору Эллады ярко блистали очаги греческой культуры въ Южной Италіи и въ Малой Азіи; то, что мы называемъ эллинизмомъ, эллинскимъ духомъ, никогда не ограничивалось предѣлами Греціи и, наоборотъ, блестящіе центры его были разброшены по всему побережью Средиземнаго моря. Эллинизмъ никогда не носилъ характера самобытной, національнозамкнутой цивилизаціи; онъ былъ выразителемъ обще-человѣческихъ порывовъ къ свѣту истины, красоты и гармоніи, и поэтому легко воспринималь и въ себѣ растворялъ всѣ проявленія человѣческой мысли въ поискахъ за непреложными идеалами. Находившіеся въ постоянномъ соприкосновеніи съ нимъ

культы и религіозно-философскія системы Востока входили въ него широкою струею, и только политическая вражда Греціи и Персіи нѣсколько противодѣйствовала духовному вліянію Востока на эллинское міросозерцаніе. Какъ извѣстно, эта вѣковая національная рознь привела къ заключительной побѣдѣ Эллады, когда Александръ Македонскій пронесъ до глуби Азіи обаяніе греческаго имени и создалъ на развалинахъ Персидской монархіи великую державу, вполнѣ эллинскую по духу и по языку, но открытую для всѣхъ вліяній Востока и неразрывно связанную съ цѣлымъ міромъ персидскихъ, ассиро-вавилонскихъ и египетскихъ традицій. Въ Египтѣ, въ Сиріи, ярко заблистали новые очаги этой расширенной эллинской культуры. Съ постепеннымъ же включеніемъ всѣхъ этихъ духовныхъ центровъ эллинизма въ римскую державу началось полное подчиненіе ему Запада, и наиболѣе яркимъ проявленіемъ этой эллинизаціи міра было распространеніе греческаго языка, вошедшаго во всеобщій обиходъ. Не только на Востокѣ, но даже на Западѣ, подъ непосредственной сѣнью римской государственной культуры, цѣлыя

Не только на Востокъ, но даже на Западъ, подъ непосредственной сѣнью римской государственной культуры, цѣлыя группы населенія стали изъясняться лишь на греческомъ языкъ п на немъ выражать своп духовныя потребности. Въ самомъ Римѣ для нѣкоторыхъ религіозныхъ обрядовъ, какъ напр. въ культъ Великой Матери, пользовались исключительно греческимъ языкомъ ¹). Мы увидимъ далѣе, что приблизительно до середины II вѣка по Р. Х. вся литература христіанства была исключительно греческой, и это обстоятельство болѣе всего способствовало ея быстрому распространенію по всему міру. Греческій языкъ былъ обиходнымъ для всевозможныхъ слоевъ общества, отъ высшихъ, пропитанныхъ эллинскою культурою, до низшихъ, т. е. до той характерно—пестрой народной массы, въ составъ которой входили многочисленные пришельцы съ Востока: наемники, вольноотпущенные, рабы и рабыни, вонны, ремесленники и всякіе иные элементы восточной толпы, перенесенные волею судебъ въ Римъ и другіе центры западнаго міра. Весь этотъ людъ приносилъ съ собой на Западъ свой языкъ, свои вѣрованія, свон суевѣрія, вытѣсняя всякіе остатки узкаго націонализма и безсознательно способствуя превращенію Римской имперіи въ міровую державу. Идеалъ всемірнаго языка былъ почти достигнутъ въ этомъ мірѣ, такъ стихійно

<sup>1)</sup> Cm. Preller, Römische Mythologie, VI, 8.

искавшемъ всеобщаго синтеза,—и языкъ этотъ былъ греческій. И усвоеніе этого языка всёмъ культурнымъ человѣчествомъ было признакомъ проникновенія эллинизма въ самую глубь человѣческаго мышленія. Міръ не только заговорилъ по гречески, онъ сталъ мыслить согласно формуламъ, выработаннымъ этой новой эллинской культурой. Очагами этой культуры явились знаменитыя школы, разбросанныя по всему міру и распространявшія религіозно-философскія формулы эллинизма среди всѣхъ пскателей пстины, толппвшихся вокругъ источниковъ познанія. И ученіе, преподававшееся въ этихъ духовныхъ центрахъ, носило особый отпечатокъ всеобъемлющаго синкретизма, поисковъ за единымъ синтезомъ. Такими центрами на Востокъ были Антіохія, отчасти Тарсъ киликійскій, по главнымъ образомъ Александрія, занявшая положеніе духовной столицы эллинизма.

Когда, въ 331 г. до Р. Х., Александръ Македонскій основываль у устьевь Нила, въ центрѣ тогдашняго культурнаго міра, городъ, которому онъ далъ свое имя,—онъ грезилъ о міровой столицѣ для созидаемой имъ необъятной державы. Со смертью геніальнаго полководца-мечтателя распалась его великая имперія, но Александрія, ставшая мѣстомъ его вѣчнаго успокоенія, продолжела расти и развивалься, удержавъ за собой на долгіе вѣка значеніе мірового центра. Въ своей двойной роли чисто-эллинскаго города и столицы Египетскаго царства, Александрія была естественнымъ мѣстомъ сближенія и растворенія двухъ родственныхъ культуръ; именно здѣсь совершилось окончательное сліяніе греческой философской мысли съ міросозерцаніемъ Востока. Здѣсь же съ наибольшей силою выразилось стремленіе къ объединенію всякаго познанія и къ формулировкѣ общаго религіозно-философскаго синтеза, являвшееся сущностью эллинизма и эллинизированной культуры.

Александрія была естественнымъ мѣстомъ сближенія и растворенія двухъ родственныхъ культуръ; именно здѣсь совершилось окончательное сліяніе греческой философской мысли съ міросозерцаніемъ Востока. Здѣсь же съ наибольшей силою выразилось стремленіе къ объединенію всякаго познанія и къ формулировкѣ общаго религіозно-философскаго синтеза, являвшееся сущностью эллинизма и эллинизированной культуры.

Просвѣщенная династія Птоломеевъ всѣми силами содѣйствовала упроченію за своей столицею значенія духовнаго центра человѣчества. Ея усиліями было создано въ Александріи небывалое по богатству собраніе книгъ, привлекавшее искателей познанія со всего міра, и служившее яркимъ доказательствомъ потребности въ систематизаціи и сличеніи всѣхъ документовъ человѣческаго мышленія, всѣхъ проявленій человѣческаго исканія истины. Птоломей I Сотеръ всюду обращался съ заказами и просьбами о присыкѣ рукописей для основанной

имъ библіотеки; есть преданіе, что книги взимались въ видъ особой дани съ судовладѣльцевъ и торговцевъ, отовсюду сте-кавшихся въ Александрію, какъ къ центру міровой торговли. Повидимому, съ особенной тщательностью собирались трактаты по философіи и религія, и еслибъ эта безцѣнная би-бліотека сохранилась до нашихъ дней, то мы могли бы возстановить и изучить многія религіозныя системы античнаго міра, о которыхъ нынъ имъемъ лишь самое смутное представленіе. Преданіе гласить, что когда эта безцѣнная сокровищница человъческой мысли была предана огню мусульманскими фанатиками при взятіи города Омаромъ въ 641 г., то книгъ и рукописныхъ свитковъ будто бы хватило на топку 4000 бань въ теченіе шести місяцевь! Слідуеть помнить, что и до этого го-рестнаго событія Александрійскую библіотеку постигали неод-кратно бідствія, и оть злобнаго людскаго невіжества, и оть стихій. Такъ, драгоцівнюе книгохранилище было однажды почти уничтожено пожаромъ въ 47 г. до Р. Х., во время похода Ю. Цезаряна Египеть; современники увъряли, будто зарево было видно даже изъ Рима. Если даже отбросить эти преувеличенія, приходится отмѣтить указаніе древнихъ писателей, будто уже въ царствованіе первыхъ трехъ Птоломеевъ количество собранныхъ книгь достигало громаднаго числа 400.000. Эти цифры, конечно. не доступны никакой провъркъ и лишь дають представление о томъ, какой невозградимой потерей для человъчества является утрата великольной библіотеки, имьвшей такое громадное значеніе въ исторіи умственнаго движенія, названнаго нами великимъ духовнымъ броженіемъ передъ зарею христіанства.

Въ Александріи преимущественно производилось сличеніе религіозныхъ системъ Востока и Запада, здѣсь впервые были выработаны синтезы, легшіе въ основу позднѣйшихъ религіозныхъ опредѣленій. Здѣсь воспитались великіе мыслители, нашедшіе догматическія формулы для мистическихъ порывовъ человѣчества. Здѣсь же произошло впервые сліяніе одухотвореннаго Востокомъ эллинизма съ еврействомъ, освободившимся изърамокъ своего узкаго націонализма,—и это обстоятельство было впослѣдствіе одной изъ причинъ быстраго распространенія христіанской проповѣди въ средѣ эллинизированнаго еврейства и вошедшаго съ нимъ въ соприкосновеніе эллино-римскаго міра. Исторія этого сближенія еврейства съ эллинвзмомъ тѣсно связана съ исторіей перевода еврейской библіп на греческій

языкъ для Александрійской библіотеки, перевода, им'євшаго громадное значеніе (какъ увидимъ впосл'єдствіе) для исторіи христіанской догматики.

Преданіе гласить, будто царь Птоломей ІІ Филадельфъ пожелаль имъть для александрійскаго книгохранилища, наряду съ документами прочихъ религіозныхъ системъ, экземпляръ священной книги евреевъ, и за полученіемъ его обратился къ іерусалимскому первосвященнику Елеазару. Визста съ тамъ царь просиль о присылкъ переводчиковъ для составленія точнаго греческаго перевода еврейскаго текста. Елеазаръ будто бы не замедлиль послать въ Александрію экземплярь еврейской Библін (а по другимъ сказаніямъ одного лишь Пятикнижія Моисеева) вивств съ 72 переводчиками, по шести отъ каждаго колвна израилева; по другимъ источникамъ этихъ переводчиковъ или «толковниковъ» было лишь 70, откуда и самое название выработаннаго ими перевода, изв'єстнаго подъ названіемъ «текста 70 толковниковъ». Эти 70 старцевъ были будто-бы заперты по приказанію Птоломея въ отд'яльныя кельи, и лишены возможности сообщаться между собою, но несмотря на это ихъ переводы по сличеній оказались вполн'я тожественными, свид'ятельствуя о боговдохновенности составленнаго ими греческаго текста. Это странное преданіе, сохраненное многими церковными писателелями 1), служить доказательствомъ того уваженія, которымъ издавна пользовался греческій тексть Библін, носящій названіе 70 толковниковъ (Septuagintaviralis, ή τῶν ἑβδομήχοντα; этоть тексть обычно обозначается цифрою LXX). Исторически върно лишь то, что первый греческій переводъ Библіи быль действительно составлень въ Александріи приблизительно во времена Птоломея Филадельфа, т. е. во второй половинъ III в. до Р. X. Появленіе этого перевода было отчасти вызвано необходимостью распространенія еврейскихъ священныхъ книгъ среди многочисленныхъ евреевъ, разсѣянныхъ вив предѣловъ Палестины и потерявшихъ живую связь съ родиною и въ особенности съ роднымъ языкомъ. Насколько велика была численность этихъ еврейскихъ пришельцевъ, разсѣянныхъ по всему побережью Средиземнаго моря и въ особенности по Египту,

<sup>1)</sup> Cm. Iust. Mart. I. Apol. 31. Iren Adv. haer. III, XXI, 2. Clem. Alex. Strom I, 22. Tertull. Apolog. 18. Euseb. Hist. Eccl. V, 8; VII, 32, Praep. evang. VIII, 1—8; Chron. ad an. 1736. Cyr Hieros. Catech. IV, 34. August. De civ. Dei XVIII, 42 sq. и мн. друг.

показываеть тоть факть, что къ началу христіанской эры въ одной Александріи ихъ насчитывалось не менте 200,000, а во всемъ Египтъ, по словамъ александрійскаго еврея писателя Филона, ихъ было не менъе милліона 1). И все это еврейское населеніе, оставаясь в'врнымъ отцовской религін, было проникнуто эллинской культурой, говорило и мыслило по гречески. Только что упомянутый Филонъ Александ-рійскій (род. ок. 30 г. до Р. Х., ум. въ 40-хъ гг. христіанской эры), одинъ изъ глубочайшихъ мыслителей своего времени, яркій світочь Платонической философіи, — и въ то же время уважаемый членъ еврейской общины въ Александріи, - можетъ считаться наиболже характернымъ представителемъ этого своеобразнаго эллинизированнаго еврейства. Для Филона, какъ и для другого знаменитаго писателя-еврея Іосифа Флавія (род. ок. 37 г. по Р. Х., ум. въ концѣ І вѣка), роднымъ языкомъ былъ греческій, а не еврейскій, и міросозерданіе его выработалось на эллинскихъ формулахъ, на эллинской символикъ, а не на іудейскихъ традиціяхъ. Прим'връ этого эллинизированнаго еврейства доказываеть, насколько глубоко было проникновение всего древняго міра эллинскою культурою, разь ей удалось охватить и подчинить себ'в даже стойкій еврейскій націонализмъ. Одиако и еврейство, теряя узко-національный обликъ и растворяясь въ культурномъ эллинизмъ, вносило съ собою свои иден, частицы своего міросозерцанія, свои формулы Божества въ общую духовную сокровищницу міроваго Богоискательства. Евреи «разсѣянія» (diaspora) были предназначены къ особой роли посредствующаго звена между міромъ эллинизма и христіанской пропов'ядью, быстро сбросившей узы національности. Когда апостолъ Павелъ, еврей по крови, но родомъ изъ эллинизированнаго города Тарса, писаль свои огненныя посланія на греческомз языкъ, онъ могъ провидъть, что его слова будуть восприняты всѣмъ міромъ. Христіанское благовѣстіе, прозвучавшее впервые въ еврейскихъ колоніяхъ Малой Азін, Грецін, Италін и Египта, перекидывалось съ поражающею быстротою въ туземную среду, внъ всякихъ граней племени и національности, именно потому, что это благов'естіе раздавалось на міровомъ язык'в элли-

¹) См. Beloch Die bevölkerung der griechisch römischen Welt, и обсуждение этихъ цифръ у Гарнака, Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, t. l, 1 Buch.

низма, потому, что это благовъстіе несло съ собой несравненную литературу евангелій и посланій, написанную на томъ же міровомъ языкъ.

же міровомъ языкъ.
Отсюда ясно, какое громадное значеніе имѣлъ для успѣха христіанства древній греческій переводъ Ветхаго Завѣта, составленный въ Александріи задолго до первыхъ шаговъ христіанской проповѣди. Греческій тексть не только сослужилъ христіанству важную услугу, ознакомивъ древній міръ съ религіознымъ міросозерцаніемъ еврейства, —колыбели христіанской догматики, - этотъ текстъ сталъ неизсякаемымъ источникомъ мессіаническихъ пророчествъ, изъ которыхъ христіанство чер-пало свои доказательства Божественности Іисуса Христа: одно-временно съ проповъдью о вочеловъчившемся Сынъ Божьемъ временно съ проповъдью о вочеловъчившемся Сынъ Божьемъ древній міръ получаль ссылки на древніе тексты и указанія на то, что это спасительное воплощеніе было предсказано за много въковъ еврейскими пророками. И именно потому, что текстъ LXX переводчиковъ былъ наиболъе удобнымъ для нъкоторыхъ мессіаническихъ толкованій, этотъ текстъ былъ воспринять христіанствомъ и сталъ ревниво оберегаться отъ измѣненій или исправленій. Среди евреевъ появились позже и другіе переводы священныхъ книгь, но всв эти переводы были отвергнуты Отцами Церкви; старый александрійскій тексть пріо-брѣлъ значеніе священной книги христіанства, и непризнаніе его боговдохновеннымъ стало считаться ересью <sup>1</sup>). Мы вернемся далѣе къ этой борьбѣ за сохраненіе въ неприкосновенности далъе къ этой оорьоъ за сохранение въ неприкосновенности текста LXX, сказанна го же пока достаточно для опредъленія той громадной роли, которую играло эллинизированное еврейство Александрій въ исторіи побъднаго распространенія христіанства. Пониманіе этой роли помогаеть и оцънкъ того значенія, которое имъла вообще Александрія въ центръ міра, охваченнаго великимъ броженіемъ Богоискательства, Александрія, какъ духовная столица эллинизма и его поисковъ за единымъ синтезомъ мысли.

Итакъ, эллинизмъ былъ синонимомъ синкретизма, т. е. поисковъ за общей основой идей и формулъ человъческаго мышленія. Не случайно было избраніе міровымъ языкомъ греческаго, не смотря на полное крушеніе политическаго значенія Эллады; эллинская культура и эллинскія формулы мышленія,

<sup>1)</sup> См. Philastr. de haeres. CXLII sq. и мн. др.

естественно усваиваемыя вмѣстѣ съ языкомъ, были сродни тому восточному міросозерцанію, изъ нѣдръ котораго вытекла страстная потребность богоискательства. Эллинизмъ былъ носителемъ синкретизма по существу и поэтому въ немъ могли сливаться и растворяться всѣ разнородныя теченія мысли, имѣвнія лишь общую цѣль,—стремленіе къ познанію единой непреложной Истины. Въ эллинизмѣ, какъ сказано выше, нашли свое выраженіе общечеловѣческіе порывы къ гармоніи познанія, именно потому, что въ немъ таилось жуткое сознаніе міровой тайны.

Это сознаніе было всегда присуще эллинскому мышленію. Античная религія Эллады никогда не была тёмъ культомъ вітышней красоты, какимъ ее нынѣ ошибечно представляють; не было въ ней и ребяческой жизнерадостности, такъ часто ей приписываемой. Наобороть, въ этомъ поклоненіи красотѣ и гармоніи было глубокое сознаніе дистармоніи вселенной; подъ этимъ внѣшнимъ культомъ плоти было глубокое сознаніе разлада между духомъ и матерією, глубочайшая тоска передъ тайною бытія, и эту тоску, эти муки духовнаго исканія выразили безсмертные мыслители Эллады еще на зарѣ ея культурнаго расцвѣта. Религіозная жизнь греческой толиы, конечно, не возвышалась надъ уровнемъ грубаго п суевѣрнаго многобожія; ея духовныя исканія выражались лишь въ той жадности, съ которой она воспринимала мистическіе культы Востока. Но лучшіе умы Эллады были носителями иного мистическаго благоговѣнія передъ міровой тайною, разгадку которой они искали тоже на Востокѣ, но не во внѣшней обрядности странныхъ культовъ, а въ святилищахъ запретнаго, ревниво оберегаемаго познанія.

Всѣ традиціп Эллады указывали на эту близость ея мыслителей къ древней мудрости Востока. Согласно этимъ преданіямъ, уже родоначальникъ элинской философіи, Өалесъ, самъ родомъ изъ Малой Азіп 1), пріобрѣлъ свои глубокія познанія въ Азіи п Египтѣ. Ферекидъ Сиросскій, одинъ изъ величайшихъ мыслителей древняго міра, которому приписывалось внесеніе въ Европу ученія о безсмертіи души, считался представителемъ восточныхъ тайныхъ ученій, во всѣ таинства которыхъ былъ посвященъ.

<sup>1)</sup> Онъ родился въ іонійскомъ городѣ Милетѣ около 640 г. до Р. Х.

Такія же преданія окружали имена Гераклита, Анаксагора, ученика маговъ. Эмпедокла Агригентскаго, великаго посвященнаго, обожествленнаго еще при жизни, носителя чисто восточнаго ученія о происхожденіи міра и человѣка черезъ ниспаденіе частицы божества, вѣчно жаждущей реинтеграціи,—Демокрита Абдерскаго, посѣтившаго Египетъ, Эоіопію, Персію, Халдею, Индію для посвященія во всѣ тайны познанія 1).

Всв эти великіе мыслители были окружены тісной толпою учениковъ, которымъ они раскрывали не только научныя истины, но и высшія религіозно-философскія созерцанія. Къ сожалінію, эти откровенія до насъ не дошли. Нѣкоторые мудрецы, какъ напримъръ Оалесъ, Гераклить, Анаксагоръ, Анаксимандръ, известны намъ преимущественно, какъ провозвестники разныхъ научныхъ теорій: мы знаемъ ученіе Өалеса о влажномъ началів и о водъ, какъ первоисточникъ жизни, ученіе Гераклита объ огит (теплт), какъ о первоначальномъ космическомъ элементъ. ученіе Анаксагора о роли сознанія (хоб) въ міровой эволюціи, возникшей изъ первобытнаго сцёпленія атомовъ, атомическую теорію Левкиппа и Демокрита, и пр. но мистическая сторона ихъ ученій отъ насъ сокрыта. Другіе же знаменитые мыслители, какъ напр. Ферекидъ, извъстны намъ почти что только по имени, и несмотря на частыя ссылки на него у древнихъ писателей мы не можемъ возстановить даже въ общихъ чертахъ глубоко-мистической сущности его ученія и міросозерцанія. Эти «посвященные» если и передавали кому-либо изъ учениковъ полноту своего познанія, то лишь въ такой формѣ, что дальнъйшее распространение этого познанія мы проследить не можемъ. Лишь одинъ изъ мыслителей Эллады попытался дать опредъленныя визшнія формы своему ученію, обставивь его особымъ ритуаломъ посвящения и установивъ нечто въ роде замкнутаго религіознаго ордена, для охраненія и преемственной передачи высшаго познанія достойнівнимъ. Мы говоримъ о Пивагоръ, ученіе котораго являеть разительный примъръ древ-

<sup>1)</sup> Преданія о Демокритѣ объясняли его феноменальную ученость тѣмъ обстоительствомъ, что онъ съ дѣтства получилъ образованіе у маговъ по повельнію персидскаго царя Ксеркса. Согласно этому преданію, Ксерксъ, возвращансь съ извѣстнаго похода на Элладу, остановился на пути въ домѣ отпа Демокрита, и въ награду за оказанное гостепріимство повелѣлъ отдать на воспитаніе магамъ сына хозяина, мальчика Демокрита, и пофвятить его въ выстія познанія.

ней философской школы, затрагивавшей всё вопросы мышленія, религіознаго сознанія и этики, и пытавшейся дать на нихъ отвёты. Пивагорейство, организованное по образцу восточныхъ таинствъ, было однимъ изъ замѣчательнѣйшихъ явленій въ жизни древней Эллады, и важнѣйшимъ показателемъ сближенія эллинскаго мышленія съ мистикой древняго Востока; его роль въ исторіи развитія эллинской культуры и всего религіознофилософскаго міросозерцанія эллинизма была громадной, и на этомъ выдающемся явленіи міровой исторіи необходимо здѣсь остановиться.

Пинагоръ, родомъ изъ Самоса, былъ, по преданію, учени-комъ Ферекида и кромѣ того получилъ самостоятельное посвя-щеніе во всѣ таинства Востока въ Геліополѣ отъ жрецовъ, въ Вавилонѣ отъ самаго Зороастра. Около середины VI вѣка до Р. Х. онъ поселился въ Кротонѣ въ Великой Греціи (т. е. южной Италіи), гдѣ и основалъ свою общину по образцу восточныхъ братствъ посвященныхъ. Своимъ избранникамъ Пифагоръ сообщалъ высшія степени посвященія лишь послѣ долголѣтняго искуса, цѣлью котораго было не только развитіе познавательискуса, цѣлью котораго было не только развитіе познавательной способности, но и закалѣніе характера и воли. Такъ, для вступленія въ братство требовался обѣть полнаго безмолвія въ продолженіе пяти лѣть, и это тяжелое испытаніе должно было столько же содѣйствовать укрѣпленію воли, сколько и выработкѣ способности сосредоточенія, необходимаго для высшихъ созерцаній. Съ внѣшней стороны философія Пиоагора была отвлеченнымъ ученіемъ о Монадѣ или единомъ принципѣ всего сущаго; это ученіе облекалось въ символику цифръ и математическихъ формулъ. Въ области чистой математики слава Пиоагора бинстветь, безть зативнія донныф и каждому гимназисту гора блистаеть безъ затменія донын'в и каждому гимназисту гора блистаетъ безъ затменія донынѣ и каждому гимназисту извѣстна геометрическая теорема, носящая его имя. Но ученіе Пивагора имѣло и иной, мистическій смысль, по которому его формулы пріобрѣтали глубокое символическое значеніе, и Монада его означала не только единицу или математическую точку отправленія, но и первичный единый принципъ всего сущаго, неизъяснимое единство, изъ котораго все истекаетъ въ непостижимой эманаціи, и къ которому все стремится обратно, завершая таинственный кругъ бытія и образуя мистическую Полноту. Вся эта глубокая символита ку сотолично наработи полноту все за дамента принципъ ноту. Вся эта глубокая символика, къ сожалѣнію, извѣстна намъ лишь въ поверхностныхъ неясныхъ очертаніяхъ, также какъ и моральная сторона ученія Пивагора, основанная на идеф перевоплощенія 1). Эти стороны пивагорейства хранились въ тайнѣ, и мы уже видѣли, какими суровыми обѣтами молчанія посвященные нравственно изолировались отъ внѣшняго міра. Не вдаваясь въ разборъ этихъ недоступныхъ сторонъ пивагорейства, мы должны лишь отмѣтить, что въ немъ мы имѣемъ совершенный образецъ философской школы, соединявшей съ внѣшнимъ ученіемъ, основаннымъ на научныхъ данныхъ, эсотерическій смыслъ и глубоко сокрытую символику, цѣликомъ вынесенную изъ святилищъ тайной мудрости Востока.

Первобытное писагорейство имкло нкогда сильное политическое значение какъ въ Великой Гредіи, такъ и въ собственной Элладь. Но именно съ этой стороны оно навлекло на себя гоненія, принуждено было сойти съ политической сцены и зарыться въ глубь мистическихъ созерданій, вдали отъ мірского шума. Мы рѣдко встрѣчаемъ имя представителя пиоагорейства въ исторіи безконечныхъ споровъ и преній различныхъ философскихъ системъ Греціи. Посвященнымъ пивагорейцемъ считался Платонъ; послѣ него пиоагорейская философія совершенно затерялась въ Академіи. Но въ тайникахъ мистическаго посвященія пивагорейство никогда не умирало. — Наобороть, его вліяніе невидимо крѣпло, все глубже проникая въ эллинское міросозерданіе и внося въ него пониманіе всёхъ оттёнковъ религіозной мысли Востока. Въ противов с сухой риторики, преподававшейся въ Академіи, пивагорейство увлекало мысль въ безбрежную ширь богоискательства и мистическихъ созерцаній. На поверхность эллинской жизни оно почти не выступало, слившись съ таинственными орфическими братствами, находясь въ связи съ элевзинскими и прочими таинствами, и вообще съ сокровенными теченіями религіозной мысли. Когда же эллинскій духъ побъдилъ всъ государственныя и иныя преграды, и на развалинахъ ихъ создалъ царство «не отъ міра сего» эллинизма съ духовною столицею, Александріею, тогда пноагорейство вновь проявилось въ полнотъ своей силы и вліянія; возродившись подъ названіемъ неопиваюрейства, оно явилось носителемъ всъхъ религіозныхъ и философскихъ тенденцій новаго міросо-

<sup>1)</sup> По преданію, ва высших степенях писагорейскаго посвященія развивалась способность воскрешенія вь памяти воспоминаній о прошлых существованіяхъ. Писагоръ будто бы научился у Зороастра способу вызывать эти реминисценціи и потомъ добился полной памяти о всёхъ своихъ прежнихъ воплощеніяхъ.

зерданія. Въ немъ растворились всё формулы восторженнаго Богоискательства, всё преданія вёщей мудрости Востока, всё порывы человіческаго сознанія къ вічной истинів. Неопивагорейство явилось образцомъ синкретизма, видівшаго во всёхъ религіозныхъ традиціяхъ Эллады, Оракіи, Финикіи, Египта, Сиріи, Малой Азіи, Ирана, Пидіи, — лишь разныя формулы единой Истины, непознаваемой для толпы, но доступной чуткости отдільныхъ высокихъ сознаній, укрівпленныхъ особымъ посвященіемъ.

То была, по существу, религія «не для толпы», испов'й дуемая лишь на вершинахъ челов'й ческой культуры и знанія. Среди міра, ушедшаго въ грубое многобожіе или называющаго религіею сухой, оффиціально-гражданскій культь, невидимо распространялся мистическій духь, нашедшій уб'єжище въ пивагорейств'є и родственных ему таинственных братствахъ. И то великое духовное броженіе, съ котораго мы начали свое пов'вствованіе, именно въ этихъ братствахъ и мистическихъ сектахъ крвпло и развивалось, мало по малу охватывая весь античный міръ. Къ началу хрпстіанской эры эти «таинства» были уже настолько распространены, что полное сохрапеніе ихъ «тайнъ» являлось уже невозможнымъ. И современники этихъ «посвященныхъ» знали, какъ знаемъ нынѣ и мы, въ чемъ заключалась суть столь таинственно преподававшагося познанія. То было именно ученіе о Единой Истин'в, находящей лишь разныя проявленія во всёхъ культахъ и всёхъ религіозныхъ формулахъ, облеченныхъ въ символахъ, непонятныхъ толпъ. По этому ученію, подобно тому, какъ философскія системы древнихъ мыслителей Эллады имѣли, помимо научной оболочки, глубоко сокрытый мистическій смысль, такъ и религіозныя традиціи всёхъ племенъ и народовъ им'єли аллегорическій смысль, доступный лишь немногимъ избраннымъ, и свидътельствующій о въчномъ, неумирающемъ въ человъчествъ сознаніи Единой Неизмънной Истины.

Эти утвержденія древнихъ мыслителей-мистиковъ идутъ въ разрѣзъ съ выводами современной наукя, еще недавно хотѣвшей видѣть во всей древней миоологіи лишь пережитки отдаленнаго культа природы. Еще свѣжи въ нашей памяти гипотезы
Макса Мюллера, обобщавшія не только всѣ -религіозныя традиціи человѣчества, но даже первобытный эпосъ въ одномъ
лишь поклоненіи физическимъ силамъ природы. Но болѣе тщательныя, новѣйшія изслѣдованія символики сѣдой древности

привели къ разумѣнію метафизическихъ принциповъ, сокрытыхъ подъ ея образами и минами. Конечно, нельзя не предполагать, что когда то, въ первобытномъ человъчествъ, религіозное сознаніе впервые проснулось въ вид' трепета передъ явленіями природы, передъ животворнымъ лучемъ солнда, и жуткимъ шелестомъ девственныхъ лесовъ, передъ унылымъ рокотомъ моря, и гивнымъ раскатомъ грома, передъ утесомъ, принимавшимъ во тьм' видъ мрачнаго великана. Не мен в правдоподобна и другая гипотеза, относящая зарожденіе религіознаго сознанія къ страху передъ смертью и къ первымъ размышленіямъ человъка надъ участью его подобныхъ, отошедшихъ въ область въчно-загадочнаго безмолвія. Но эти первые проблески религіознаго сознанія, даже не заслуживающіе еще этого названія, относятся къ невѣдомой для насъ психологін доисторическаго человъка. Съ того-же времени, когда окръпшая человъческая мысль стала создавать стройныя религіозныя системы, пантеистическій культь природы уже могь скрывать, за вижшней оболочкой мина, глубокія метафизическія созерцанія, и это пониманіе или, если угодно, идеализація миоа была несомнънно присуща философскому мышленію уже съ сѣдой древности. Традиціи таинственнаго посвященія уже вполнѣ установились со времени великаго духовнаго расцвѣта восточной мысли за 5— 6 вѣковъ до Р. Х., т. е. съ эпохи, выдвинувшей почти одновременно на Дальнемъ Востокѣ Лао-Цзы, въ Индіи Гаутаму Будду, въ Персіи Зороастра, въ Элладѣ Пиоагора. Съ этого времени мы уже можемъ прослѣдить ходъ религіознаго мышленія, стремившагося выковать синтезъ всего познаннаго и почуяннаго. И единогласное указаніе древности на особое посвя-щеніе, раскрывавшее смыслъ всахъ миоовъ и символовъ, понуждаеть насъ считать это таинственное преемство познанія фактомъ, не подлежащимъ сомнънію. Въ ту эпоху, надъ которой мы остановились, т. е. въ эпоху распространенія римскаго вла-дычества и эллинскаго мышленія на все насл'єдіе Александра Великаго, это тайное познаніе являлось уже истинною эсотерическою религіею всего эллинизма, скрытой подъ покровомъ внѣштавотакуя ахынакыриффо ахин

Всѣ тѣ доводы, которые донынѣ выдвигаются научной критикою противъ идеализаціи древнихъ культовъ и исканія въ нихъ сокровеннаго смысла, были уже извѣстны мыслителямъ древняго міра, не разъ ими обсуждались и оспаривались. Рѣз-

кое опроверженіе ихъ мы находимъ у знаменитаго писателя Плутарха (46—125 по Р. Х. 1). Плутархъ высмъпвалъ гипотезу Эвемера, полагавшаго, что культъ боговъ и мивы о нихъ развились изъ воспоминаній о герояхъ, царяхъ, и разпыхъ историческихъ событіяхъ; высмѣпвалъ онъ и представленія «тупой толпы» о богахъ, какъ олицетвореніяхъ стихій, живительныхъ силъ природы и другихъ физическихъ явленій. Его насмѣшки надъ разсужденіями о «солнечномъ мивъ», которымъ будто бы исчерпывается смыслъ культа Озириса, донынѣ не потеряли своей силы и свѣжести. 2)

Самъ Плутархъ является характернымъ образцомъ «посвященнаго» и мыслителя своей эпохи. По рожденію грекъ (онъ быль родомь изъ беотійскаго города Херонеи), облеченный званіемъ жреда Аполлона, разносторонне образованный, плодовитый писатель, изучившій равно древнюю исторію Эллады и Рима и мистические запросы своего времени, онъ погрузился въ разсмотрвніе разныхъ философскихъ и религіозныхъ системъ и въ частности египетскаго культа Озириса и Изиды. Разбору этого культа, и сличенію его съ другими минами онъ посвятилъ трактать «объ Изидѣ и Озирисѣ», по счастливой случайности сохранившійся среди уцілівшихъ твореній Плутарха; этотъ небольшой трактать можеть считаться однимь изъ драгоцфинфйшихъ документовъ по исторіи религіозной мысли древняго міра. Плутархъ раскрываеть здёсь эсотерическій смыслъ таинствъ Озириса, сравнивая ихъ съ символикой эллинскаго культа Діониса, выясняя общность ихъ основной мысли, равно какъ общность культовъ Изиды и греческой Деметры. Онъ доказываеть, что для посвященных въ тайный смыслъ этихъ культовъ всф разнообразныя формы поклоненія Божеству и подробности ихъ обрядности являются лишь разнородными проявленіями единаго исканія Бога, общаго всёмъ религіямъ. И всё обряды, служащіе къ очищенію вірующаго отъ мірской скверны, иміють конечной цёлью приближение человёческаго духа къ Единому Принципу Вожества, въчно чуемаго сознаніемъ.

<sup>1)</sup> Этого Плутарха, писателя, мыслителя и историка (автора извъстных в жизнеописаній знаменитых в Грекова и Римлянь), не следуеть смешивать съ другимъ философомъ Плутархомъ Абинскимъ, который былъ главою неоплатонической школы въ Абинахъ въ начале V века по Р. Х.

<sup>2)</sup> Plut., De Is. et Osir. pass.

Повторяемъ, что это пониманіе религіи было конечно идеализацією старыхъ миоовъ, доступною лишь избраннымъ культурнымъ умамъ, —что это толкованіе и сближеніе старыхъ религіозныхъ формулъ являлось расширеніемъ ихъ первоначальнаго смысла. Но такое расширеніе и идеализація все же не были «вливаніемъ вина новаго въ мѣхи ветхіе». При вдумчивомъ изученіи и сличеніи старыхъ миоовъ тожественность ихъ основныхъ формулъ и символовъ становилась очевидной, и мысль о возможности сліянія ихъ въ единомъ синтезѣ напрашивалась сама собою. Оттого вѣковыя традиціи о сокровенномъ смыслѣ древнихъ культовъ, открываемомъ лишь избраннымъ, могли укрѣпиться въ человѣческомъ сознаніи и сдѣлаться эсотерической религіей древняго міра въ эпоху его духовнаго распвѣта.

Дѣйствительно, основная мысль объ отношеніи Божества къ созданному имъ міру была одинаковой въ египетскомъ культѣ Озириса, въ эллинскомъ культѣ Діониса, въ сирійскихъ таинствахъ Адониса-Таммуза, во всѣхъ разнообразныхъ культахъ умерщвленнаго, растерзаннаго, истекающаго кровью бога, т. е. въ загадочной символик'я божества, переносящаго страданія и лишеніе жизни, и пролитою кровью котораго созидается или возрождается міръ; этотъ образъ лежалъ въ основѣ и древне-хал-дейскаго религіознаго міросозерцанія и большинства восточныхъ религій, между прочимъ и фригійскаго культа Великой Матери, обрядность котораго состояла въ поминовеніи насильственной смерти любовника богини, юнаго и прекраснаго Атиса. Культъ Великой Матери и Атиса пользовался всеобщимъ распространеніемъ въ Малой Азіи и по всему побережью Средиземнаго моря; въ самомъ Римѣ, какъ мы уже упоминали выше, онъ занималь прочное мъсто въ оффиціальной религіи уже со временъ пуническихъ войнъ. Его коллегія жрецовъ и дендрофоровъ (т. е. посителей дерева, т. к. однимъ изъ обрядовъ этого культа было торжественное несеніе въ процессіяхъ символическаго дерева), была государственнымъ учрежденіемъ. Весеннія процессіи юношей и дѣвъ, оплакивавшихъ Атиса, истекшаго кровью, и воспѣвавшихъ его въчное возрожденіе, развертывались по улицамъ Рима съ такой же пышностью, какъ и въ Пессинонтъ и другихъ азіатскихъ городахъ. Вліяніе этого общераспространеннаго культа съ его торжественной обрядностью было настолько велико, что впоследствие даже въ христіанстве хотели видеть подражание

культу Атиса: посл'вдователи посл'вдияго утверждали, что именно у нихъ христіанство запиствовало весеннее поминовеніе Страстей Господнихъ. Воспоминаніе о смерти Атиса пріурочивалось къ 24 марта и носило названіе dies sanguinis въ оффиціальномъ римскомъ календаръ.

Не меньшей изв'єстностью и распространеніемъ по всему древнему міру пользовался культъ Адониса, сиро-финикійскаго происхожденія: и зд'єсь оплакивалось убіеніе прекраснаго юношибога, олицетворявшаго духовное начало въ природѣ. Этотъ культь м'єстами совершенно сливался съ культомъ Атиса и уже въ древности отожествлялся съ нимъ.

Между двумя другими религіями «растерзаннаго, бога», египетскимъ культомъ Озириса и эллинскимъ Діониса, было также сходство, изв'ястное съ глубокой древности и отм'яченное уже Геродотомъ 1). Всв эти культы, выйдя изъ рамокъ узкой національной религіи и разлившись по эллинизированному міру, окончательно слились и растворились другь въ другь. Такъ, Озирисъ въ позднъйшей египетской религіп, т. е. въ Александрійскій періодъ исторіи Египта, почитался подъ эдлинизированнымъ именемъ Сераписа и культь его въ этой новой форм'я быль выработанъ, согласно желанію паря Итоломея Сотера, геліопольскимъ жрецомъ Манеоономъ при сотрудничествъ эвмолнида Тимооея, носителя Элевзинскаго посвященія<sup>2</sup>). Въ этомъ вид'в культь Сераписа получилъ широкое распространение въ Эллада; въ Аоннахъ онъ ималъ у подножія Акрополя храмъ, украшенный статуей Сераписа, присланной въ даръ изъ Александрін Птоломеемъ Сотеромъ. Такое же изображение Сераписа было послано изъ Египта Итоломеемъ III Эвергетомъ 3) въ Антіохію, и здісь этоть культь торжественно введенъ при Селевкъ Каллиникъ (246 — 226 до Р. Х.). Вообще успахъ культа Сераписа во всемъ эллинизированномъ мір'я быль стихійный. Въ Сицилін онъ упрочился уже съ III в. до Р. Х., а въ центръ Италіи, въ Кампаніи, едва ли не со II вѣка до Р. Х. <sup>4</sup>). Римскій сенать пытался оградить государственную религію оть вторженія этого инозем-

<sup>1)</sup> Herod. II, 49.

<sup>2)</sup> Plut. De Js. et Osir. XXVIII.

в) 247-222 до Р. X.

<sup>4)</sup> Между прочимъ, въ Помпев найдены остатки «изеума», т. е. храма Изиды, культъ которой неразрывно связанъ съ Сераписомъ.

наго божества, но безуспъшно, и уже къ началу нашей эры въ Римъ находились святилища Сераписа и Изиды; въ 38 г. императоръ Калигула воздвигъ въ честь Изиды на Марсовомъ полѣ грандіозный храмъ, внослѣдствіе украшенный Домиціаномъ съ еще большимъ великольпіемъ. Подобно тому, какъ Цибела, или фригійская Великая Матерь (Magna Mater Idaea) имѣла свой храмъ на Палатинѣ уже за 200 лѣть до Р. Х. и оффиціально вошла въ римскую религію со всею своею нышною мистическою обрядностью, такъ и Сераписъ съ Изидою літь двісти спустя вступили на степень оффиціальныхъ и особо-чтимыхъ божествъ римской государственной религіи, и шумныя, велико-лѣнныя процессіи въ честь Изиды развернулись по улицамъ Рима, наравнѣ съ процессіями въ честь Великой Матери и убіеннаго божественнаго юноши—Атиса. Культъ обѣихъ великихъ богинь находился впрочемъ въ тёснейшей связи. Изида, ставшая главной богиней языческого синкретизма, воплотившая въ своемъ образъ всъ мистическія представленія о живительной сил'в природы, о таинственной Цариц'в бытія, в'ячно разнооб-разной въ своихъ проявленіяхъ и в'ячно непознаваемой, — отожествилась и съ Великой Матерью Цибелой, и съ таинствен ной сирійской богиней, почитаемой на востокъ подъ именемъ Атаргатись или Астарты, и съ эллино-римской Афродитой— Венерой, и съ Герой-Юноной, и съ Деметрой-Церерой. То— въчно трепещущая въ человъческомъ сознании идея о женственномъ началѣ бытія, проявляющемся въ мірѣ и въ плодоносной матери-природъ съ ен грубыми физическими законами, и въ въчной мечть о дъвственно-чистомъ идеалъ. Соотвътственно этому безконечному разнообразію проявленій разнородны и формулы поклоненія божественно-женственному принципу, и это ноклоненіе выражалось въ оргіазм'я н'якоторыхъ культовъ и въ аскетизм'я другихъ, въ обряд'я священной проституцін, практиковавшейся въ храмахъ Астарты или Афродиты, равно какъ и въ экстазъ самооскопленія, требуемаго отъ жрецовъ Великой Матери, и въ суровыхъ аскетическихъ подвигахъ, на-лагаемыхъ культомъ Изиды.

Подобная-же эволюція развернулась и въ культѣ Сераписа, быстро отожествленнаго и съ Діонисомъ-Вакхомъ, и съ Плутономъ, и съ Геліосомъ-Апнолономъ, и съ Зевсомъ-Юпитеромъ классической минологіи, и съ сирійскимъ Вааломъ и другими божествами ассиро-халдейскаго Востока, черезъ него проник-

шими въ эллино-римскій міръ. Сераписъ, какъ мужескій эквивалентъ Изиды, занялъ центральное положеніе бога-вседержителя, бога Единаго и безконечно-разнообразнаго, скрытаго за всёми формулами позднѣйшаго пантеизма. Къ этой роли бога зиждителя вселенной Сераписъ былъ особенно близокъ именно благодаря своему родству съ эллино-фригійскимъ Діонисомъ, растерзаннымъ богомъ, чья кровь являлась символомъ одухотворяющаго божественнаго начала въ мірѣ. Мы уже видѣли, что культъ Сераписа былъ созданъ изъ сліянія двухъ родственныхъ культовъ Діониса и Озириса, — убіенныхъ, растерзанныхъ боговъ. А культъ Діониса былъ въ свою очередь въ тѣснѣйшей связи съ культомъ Атиса, съ которымъ слился во Фригіи и вернулся оттуда въ Элладу расширеннымъ и одухотвореннымъ.

Исторія сліянія восточных культовъ съ эллино-римскимъ религіознымъ міросозерцаніемъ выясняетъ тоть общій порывъ къ мистическому синкретизму, которымъ быль охваченъ античный міръ въ эпоху зарожденія христіанства. Но слѣдуетъ помнить, что это смѣшеніе разнородныхъ вѣрованій и религіозныхъ формулъ не было произвольнымъ, что оно явилось лишь открытымъ и какъ бы народнымъ признаніемъ той общности основныхъ идей древнихъ религій, о которой говорилось всегда подъ покровомъ тайны, въ тиши святилищъ познанія.

Мы только что указывали на общность идеи «убіеннаго бога» въ нѣкоторыхъ культахъ. Нужды нѣтъ, что подробности развитія этой идеи раздѣлялись на всевозможные варіанты,— что Адониса, какъ и Атиса, убиваетъ кабанъ, что Діонисъ растерзанъ Титанами, а таинственный Орфей (являющійся въ эллинской традиціи какъ-бы репликой Діониса) растерзанъ Менадами, между тѣмъ какъ Озирисъ изрубленъ на куски своимъ врагомъ Тифономъ. Основная идея остается неизмѣнной во всѣхъ варіантахъ,—идея о пролитіи божественной крови, обладающей животворною или искупительной силою; эта идея раскрывалась передъ посвященными въ мистеріяхъ, зорко оберегаемыхъ отъ толпы. Въ этихъ мистеріяхъ страданія божества и пролитіе его крови изъяснялись вѣчной дисгармоніей природы, несоотвѣтствіемъ между матеріею и духомъ, требующимъ жертвы и физическаго страданія. Согласно мивамъ, окутывавшимъ эту идею причудливой символикой, убіенный богъ всегда оплакивается вѣрной супругою, любовницею или матерью;—то вѣчный

образъ души, покинутой, странствующей въ низшемъ мір'в матеріи, и вѣчно ищущей возрожденія божественнаго начала. Эта идея одинаково ясна и въ мие'в Изиды, собирающей вс'в разрознененныя части Озириса для его оживленія, и Цибелы, оплакивающей Атиса, и Афродиты, жаждущей вернуть Адониса, похищеннаго враждебными силами низшаго міра.

Въ мистеріяхъ Великой Матери эта идея таинственной силы пролитія крови нашла свое наиболье яркое проявленіе въ обрядь кровавой бани, носившей название taurobolum 1). Этоть обрядъ имъль значение очистительной жертвы, крешения, омывавшаго отъ всякой скверны; заключался онъ въ томъ, что посвященный опускался въ особо устроенное углубленіе, прикрытое сверху досчатымъ поломъ съ широкими щелями; на этихъ доскахъ затъмъ совершалось торжественное закланіе быка, причемъ вся кровь стекала внизъ и орошала адепта. Облитый съ головы до ногъ кровью, показывался онъ потомъ ликующей толив. Этимъ кровавымъ крешеніемъ человікъ какъ бы обожествлялся, возрождаясь къ новой жизни; орошение кровью закланнаго быка заминяло въ античномъ мірѣ иныя формы теофагіи или сближенія съ Божествомъ путемъ воспріятія частицы, матеріальной или символической, Его естества. Тоть факть, что въ мистическихъ «тавроболіяхъ» крещеніе кровью совершалось непрем'янно въ крови закланнаго быка, -- объяснялся особымъ значеніемъ, присвоеннымъ быку въ символикъ Востока. Образъ быка занималъ выдающееся мъсто въ символическихъ обрядахъ всъхъ азіятскихъ культовъ, особенно въ таинственныхъ религіяхъ Киликіи и Каппадокіи. То быкъ обожествлялся и ему воздавались божескія почести (какъ напр. въ Египтѣ); то божество изображалось въ видъ быка или хотя бы просто съ рогами на головъ. И въ эллинскомъ культъ Діониса, столь тъсно связанномъ съ малоазійскимъ религіознымъ міросозерцаніемъ, образъ Діониса иногда сочетался съ символическимъ изображениемъ быка<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> ταυροβόλιον.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Діонисъ очень часто изображался съ рогами на головѣ (ταυρόχερως). Здѣсь можно вепомнить Горація:

Te vidit insons Cerberus aureo Cornu decorum, leniter atterens Caudam, et recedentis trilingui Ore pedes tetigitque crura.

Мы знаемъ, что въ Египтъ эта странная символика нашла свое выражение не только въ обожествлении быка Аписа, но и въ томъ, что Изида большей частью изображалась съ коровьими рогами на головъ. Смыслъ этого общераспространеннаго символа намъ не вполнъ ясенъ. Повидимому, въ основъ его лежало старо-халдейское сказаніе о созданіи міра изъ крови убптаго быка; эсотерическимъ смысломъ этого образа была идея быка, какъ символа плодородія и вообще матеріальной мощи, идея, противополагаемая понятію одуховной мощи, осил в духа побъждающаго матеріальный міръ. Именно въ этомъ посліднемъ смысліз образъ быка игралъ большую роль въ таинствахъ митраизма, этой древне-персидской религи, тъсно сочетавшейся съ малоазійскими культами и въ союзь съ ними едва не покорившей весь древній міръ. Культъ Митры, юнаго бога-Св'ята, візчно закалающаго мистическаго быка, быль въ тёснѣйшей связи съ культомь Великой Матери и подъ его покровомъ проникъ въ религіозное міросозерцаніе Запада. Мы вернемся далье къ митраизму, какъ къ крупнъйшему религіозному явленію древняго міра передъ окончательной побъдою христіанства; пока же достаточно отмѣтить, что и въ немъ проявлялась идея очистительной силы пролитой крови, общая всёмъ азіатскимъ религіямъ и съ особенной яркостью выраженная въ культѣ Великой Матери и почитаемаго съ нею убіеннаго Атиса. Сблизившись съ этими культами, міросозерцаніе Запада точно окунулось въ кровь таинственной жертвы, закалаемаго быка. «Тавроболіи» совершались новсюду, къ нимъ стекались тысячи върующихъ, въ надежда получить очищение и радостное возрождение въ мистической кровавой бан'в. Въ самомъ Рим'в закланіе быковъ для крещеній кровью совершалось главнымъ образомъ на томъ самомъ мѣстѣ, гдѣ нынѣ высится грандіозная Ватиканская базилика, религіозный центръ тысячелізтней европейской исторіи.

Это бѣглое обозрѣніе идей о чудодѣйственномъ значеніи пролитія божественной крови доказываеть съ достаточной убѣдительностью, насколько ясно было сходство основныхъ религіозныхъ идей всѣхъ главныхъ культовъ древняго міра. Это сходство поражало иногда даже непосвященныхъ. Представленіе о единомъ исканіи Бога, лежавшемъ въ основѣ всѣхъ религіозныхъ формулъ, проникало все глубже во всеобщее сознаніе; въ серединѣ IV в. одинъ христіанскій писатель даже утвер-

ждалъ 1), будто всѣ древніе культы были выраженіями единаго богоискательства, подраздѣленнаго на четыре главныя символическія идеи согласно четыремъ міровымъ элементамъ: такъ, Египетъ поклонялся Божеству въ образѣ воды (т. е. обожествленнаго Нила), Фригія въ образѣ земли (культъ Великой Матери, слившійся съ культами Геи и др. символическихъ богинь, — матери— земли), Сирійцы въ образѣ воздуха (т. е. обожествленнаго Неба), Персы въ образѣ огня (митраизмъ и парсизмъ).

Этотъ смѣлый синкретизмъ, конечно, характеренъ для позднѣйшей эпохи, стремившейся освободить идею Единаго Бога изътисковъ разныхъ символовъ и толкованій. Но, да будетъ еще разъ сказано— такое синкретическое опредѣленіе общности всѣхъ древнихъ культовъ не являлось произвольнымъ и находилось въполномъ соотвѣтствіи съ таинственнымъ познаніемъ Божества, раскрываемымъ немногимъ избраннымъ въ святилищахъ, вдали отъ толпы и ея грубѣйшихъ религіозныхъ потребностей. Эги потребности удовлетворялись виѣшней стороною культовъ, внутренній смыслъ которыхъ былъ доступенъ лишь посвященнымъ.

Мы уже нѣсколько разъ упоминали объ этомъ особомъ посвященіи и должны теперь попытаться выяснить суть ученія, преподававшагося столь разборчиво и подъ кровомъ такой таинственности. Повидимому, посвященіе состояло въ постепенномъ раскрытіи троякаго смысла миоовъ и сказаній, причудливо сплетенныхъ вокругъ глубокой и недоступной толпѣ идеи. Глубокій смыслъ таился почти подъ всякой легендою, тѣшившей наивное воображеніе народныхъ массъ.

Платонъ сохраниль намъ разсказъ о томъ, какъ египетскій іерофрантъ открывалъ Солону смыслъ одного изъ распространеннѣйшихъ популярныхъ миоовъ объ Аполлонѣ и сынѣ его Фаэтонѣ: «У васъ, говоритъ онъ—(т. е. у Эллиновъ) передаютъ сказаніе, будто нѣкогда Фаэтонъ, сынъ Солнца, пустивъ колесницу своего отца, но не имѣя силъ удержать ее по пути, котораго держался отецъ, пожёгъ все на землѣ и самъ погибъ, пораженный молніею. Это разсказывается въ видѣ миоа, но подъ нимъ скрывается та истина, что свѣтила, движущіяся въ небѣ, уклоняются съ пути, и все находящееся на землѣ потребляется огнемъ черезъ долгіе промежутки времени» 2).

Firmicus Maternus, De errore profanarum religionum, I et passim.
 Платонъ, Тимей, по русскому переводу Карпова.

Здёсь мы видимъ научное толкованіе мина. Но древняя символика разъяснялась не въ одномъ только смыслё. Толпё быль доступень только грубъйшій буквальный смысль; болже духовному, расширенному пониманію мыслящаго человъка давалось научное аллегорическое толкованіе. Но для немногихъ валось научное аллегорическое толкованіе. Но для немногихъ избранниковъ, достойныхъ высшаго посвященія, раскрывался мистическій смыслъ символовъ, прикрывавшихъ глубокія иден о Божествѣ и его отношеніи къ міру, объ эволюціи духовнаго начала въ космосѣ и въ каждомъ человѣческомъ сознаніи, о постепенномъ восхожденіи человѣческаго духа къ свѣту истины. Тоть же Платонъ вч другомъ діалогѣ¹) возставалъ даже противъ историческаго (или научнаго) толкованія миоовъ, заслоняющаго ихъ основныя идеи; онъ указываль на возможность искать въ нихъ прежде всего «частицу себя». т. е. исторію человѣческой души. Смыслъ таинственныхъ преданій старины не исчерпывался однимъ изъясненіемъ ихъ съ научной стороны, и болве глубокое, мистическое значеніе скрывалось даже за тѣми миеами, которые всего легче подходили къ историческому или астрономическому толкованію. Такъ, даже наиболѣе ясные, общепризнанные «солярные миоы» заключали въ себъ, помимо аллегорически-выраженныхъ наблюденій надъ солнцемъ и другими небесными свѣтилами, еще глубочайшую символику духовнаго смысла. Миоъ о 12 трудахъ Геркулеса символизировалъ послѣдовательные искусы посвященія. Сказаніе о походѣ Аргонавтовъ символически заключало въ себѣ все то же повѣствованіе о подвигахъ духа въ поизкахъ за сокровищемъ Истины, доступъ къ которой прегражденъ всёми препятствіями матеріи и низкъ которой прегражденъ всёми препятствіями матеріи и низ-шихъ стихій. Та же мысль въ исторіи Деметры и ея поисковъ за похищенною у нея дочерью Персефоною, — т. е. въ миоё, лежавшемъ въ основѣ Элевзинскихъ таинствъ. Празднества, совершаемыя въ Элевзисѣ дважды въ годъ (въ февралѣ и сен-тябрѣ), носили именно двоякій смыслъ: съ одной стороны исторія Персефоны толковалась какъ солярный миоъ, какъ олицетворе-ніе зимней разлуки Земли съ Солнцемъ и весенней радости о возвращеніи послѣдняго, но символическій разсказъ о скорби и поискахъ Деметры имѣлъ и болѣе глубокое мистическое толко-ваніе. То былъ образъ души, въ вѣчной тоскѣ ищущей свой смыслъ и путь къ собственной духовной сокровищницѣ. Объ

<sup>1)</sup> Bu «Dedpn».

этих в исканіях в напоминали таинственные знаки, усвянные по дорог ведущей из Авинъ въ Элевзисъ, дорог в, по которой дважды въ годъ спъшили несмътныя толпы народа, несущаго къ таинственному святилищу свои смутныя духовныя потребности. Здъсь же, въ Элевзисъ, таинства Деметры сочетались съ

Здѣсь же, въ Элевзисѣ, таинства Деметры сочетались съ таинствами Діониса, этого образа страждущей духовной сущности, терзающейся въ раздѣленіи между Божествомъ и матеріею. Діонисъ—творческая и созидательная Сила (пролитой кровью которой освящается міръ), и въ то же время онъ—вѣчно терзаемое, уничтожаемое и вновь возрождающееся божественное начало, къ познанію котораго стремится душа, являющаяся отблескомъ или искрою этого Божественнаго начала. Тотъ же смыслъ въ сказаніяхъ объ изрубленномъ на куски Озирисѣ, всѣ части тѣла котораго отыскиваются и возстановляются Изпдою послѣ долгихъ скорбныхъ поисковъ. И здѣсь за солярнымъ миоомъ скрывалось болѣе глубокое мистическое значеніе, —образъ поисковъ духа за сокрытой, единой вѣчной Истиной. По преданію, когда возрожденный Озирисъ вновь сочетался съ вѣрною Изидою, у нихъ рождался сынъ Гарпократь или Молчаніе (изображаемый въ образѣ юноши съ пальцемъ на губахъ). Это—образъ молчанія, въ которомъ замыкался посвященный, познавшій суть духовнаго исканія.

Посвященіе въ таинства состояло именно въ раскрытіи этой тройственной символики, въ постепенномъ расширеніи духовнаго кругозора, въ медленной подготовкѣ его къ усвоенію все глубочайшихъ понятій и идей. Постепенное восхожденіе по ступенямъ высшаго познанія совершалось въ болѣе или менѣе продолжительный срокъ, иногда очень долгій. Мы уже знаемъ, напр. что для вступленія въ пиоагорейскія братства первымъ испытаніемъ было абсолютное молчаніе въ теченіи пяти лѣтъ. Съ виѣшией стороны посвященіе было обставлено какъ постепенное отреченіе отъ мірскихъ заботъ и земныхъ благъ, постепенное совершенствованіе и укрѣпленіе духовной мощи. Безмолвіе, одиночество, пость, углубленіе во внутреннее созерцаніе подготовляли къ духовному возрожденію. Въ нѣкоторыхъ таинствахъ (напр. въ египетскихъ) передъ раскрытіемъ высшихъ тайнъ посвященія адента погружали въ гипнотическій сонъ, во время котораго онъ переживалъ ощущенія тѣлесной смерти, и затѣмъ просыпался новымъ возрожденнымъ человѣкомъ, побѣдившимъ узы матеріи. До этого момента путь постепеннаго со-

вершенствованія и одухотворенія сознанія обставлялся разными искусами, опасностями, испытаніями огнемъ, водою и мечемъ; передъ каждымъ пспытаніемъ посвященному предлагалось отказаться оть дальнъйшаго слъдованія по трудному пути. Лишь сильные духомъ доходили до конца, и изъ пихъ составлялась пемногочисленная, но отборная дружипа иссителей высшихъ духовныхъ идеаловъ.

Итакъ, что давалось въ концѣ труднаго и долгаго пути? Прежде всего глубокое научное познаніе тайнъ бытія, проникновеніе въ законы матеріи. Затѣмъ раскрывалась тайна духовной сущности съ ученіемъ о тройственности человѣческой природы, составленной изъ тѣла и духа, и души, какъ связующаго звена между несовмѣстимыми началами духа и плоти. Въ глубинѣ самопознанія обрѣталась и цѣль всѣхъ мучительныхъ поисковъ за Вѣчной Истиной: съ раскрытіемъ ученія о духовной сущности изъяснялась и тайна Божества, искрой котораго является человѣческій духъ. Плутархъ такъ опредѣлялъ состояніе адепта, приблизившагося къ источнику познанія: «Влизость святилища даетъ услышать раздающіяся вмѣсто привѣта божественныя слова: познай самого себя. И человѣкъ отвѣчаетъ всѣмъ своимъ существомъ: Элъ, — Ты еси. Ибо единое наименованіе, единое опредѣленіе Божества заключается въ утвержденіи, что Оно есть».

Для посвященнаго высшей степени всѣ міровыя тайны становились прозрачными; такъ думали, по крайней мѣрѣ, жаждущіе посвященія. И эта глубина познанія, проникшаго во всѣ законы естества, давала посвященнымъ власть надъ матеріей; именно поэтому посвященіе было окружено такой тайною и святилища познанія такъ ревниво оберегались отъ недостойныхъ. Древній Востокъ вѣрилъ, что познаніе даетъ власть, и опасался передачи этой власти въ ненадежныя руки; она вручалась лишь тому, кто признавался достойнымъ быть носителемъ чудотворной силы. Толпѣ давались внѣшніе обряды, посвященнымъ открывалось ихъ символическое значеніе, а на высшихъ степеняхъ посвященія раскрывалась тайна того, что нѣкоторые обряды имѣютъ, кромѣ символическаго, и реальное значеніе, что извѣстное дѣйствіе, сопряженное съ выдѣленіемъ духовной мощи (какъ напримѣръ мистическое пролитіе крови или символизирующее его принесеніе безкровной жертвы), можетъ имѣть вполнѣ реальную силу.

Разсмотрѣніе этого вопроса при свѣтѣ новѣйшихъ научныхъ открытій въ области гипнотической силы, животнаго магнетизма, матеріализаціи мысли, диссосіаціи матеріи и пр. завлекло бы насъ слишкомъ далеко. Мы должны ограничиться указаніемъ на тотъ фактъ, что понятіе о носителѣ полноты познанія, понятіе объ Учителѣ, было неразрывно связано съ представленіемъ о чудотворцѣ. Древній міръ былъ заполненъ разсказами о чудесахъ «великихъ посвященныхъ», отъ дара исцѣленія, дара чтенія мыслей или провидѣнія будущаго, до способности выдѣлять духъ изъ тѣла и переноситься духомъ въ разныя мѣста¹). Но мы здѣсь разсматриваемъ лишь мистическое значеніе обрядовъ и религіозное значеніе посвященія, надъ реальными послѣдствіями котораго останавливаться не будемъ.

Мистическій же смысль ученія о совершенствованіи духа, ради достиженія власти надъ матерією, заключался въ признаніи духа и матеріи противоположными, враждебными началами, находящимися въ состояніи неестественнаго смішенія и вічной борьбы. Челов'вческій духъ жаждеть не власти надъ матеріею (достигаемой познаніемъ законовъ природы), а полнаго отръщенія оть нел, освобожденія оть ея узь и возвращенія къ чистодуховной сущности, внѣ которой все въ мірѣ-лишь дисгармонія и тоска. Для духа связь съ плотью является глубокимъ униженіемъ. Оттого посвященные высшихъ степеней всегда говорили не только о презрѣніи къ плоти, но даже о постыдности твлеснаго существованія. Некоторые (какъ, позже, Плотипъ) отказывались сообщать какія-либо біографическія свёдёнія о себъ, говоря, что они «краснъють за свое тьло». «Познавшій посвященіе, - говорилъ Адезій, - стыдится своего челов'яческаго рожденія». Это отрицаніе матеріи приводило къ аповеозу духовнаго «я» въ человъкъ. Въ бесъдъ мионческаго Гермеса Трисмегиста съ посвящаемымъ Татомъ содержалась заповѣдь любви къ своей духовной сущности, любви, требующей полнаго отрицанія физическаго «я»: «Если не возненавидишь тъла своего, то не полюбишь себя; полюбивъ же себя, обрътешь Духъ и познаніе». Здісь лежить эсотерическій смысль одного изъ изв'ястныхъ «золотыхъ стиховъ» Пивагора: Прежде всего ува-

<sup>1)</sup> Эта способность послужила основой преданія о смерти знаменитаго философа и посвященнаго Гермотима Клазоменскаго; его враги будто бы нашли однажды его тълесную оболочку, временно покинутую выдълившимся духомъ, и сожгли ее.

жай себя (т. е. свое духовное «я»). Это есть разсматриваніе человіна, какъ «сосуда благодати», по позднійшей христіанской терминологіи. Въ челов'єк в заложена частица высшей духовной сущности; онъ долженъ ее въ себѣ самомъ обрѣсти, очистить оть всякой скверны, дать ей возможность окраннуть и совершенствоваться. И этимъ внутреннимъ процессомъ совершен-ствованія человъкъ содъйствуетъ очищенію міровой души, устраненію мірового разлада между духомъ и матеріей: духъ, страждущій въ насильственномъ сліяніи съ космическими элементами матеріи, постепенно освобождается черезъ очищеніе отъ матеріальной скверны каждой въ отд'яльности его частицы, т. е. обособленныхъ человъческихъ сознаній. Кромъ того, человъкъ, какъ микрокосмъ, въ которомъ отражается все міровое бытіе, даеть возможность познать по аналогіи Макрокосмъ, великое Все. Древнее рѣченіе: познай самого себя, имѣло также эсотерическій смысль. Познаніе человіческой природы даеть ключь къ пониманію міровой тайны духа и матеріи и борьбы ихъ, выраженной въ каждой отдёльной индивидуальности, равно какъ и во всемъ Космосъ.

Идея мірового дуализма лежала въ основѣ таинственнаго познанія, преподававшагося посвященнымъ. Она выражалась формулами активнаго начала и пассивнаго, міровой энергіи и вѣчности матеріи, или символами свѣта и тьмы, гармоніи и хаоса, духа и плоти, Божества и Матеріи. Понятіе о Божествъ и о Божественной воле неразрывно сочеталось съ понятіемъ о матеріи, соприсущей Божественной Сущности и одухотворяемой Ею. Но, подобно тому, какъ нын'в научная мысль стоить передъ жуткою, невибстимою идеею единства двухъ первичныхъ понятій энергіи и матеріи, такъ и древнее мышленіе доходило до идеи растворенія дуалистическихъ принциповъ въ Непознаваемомъ, Неизъяснимомъ Единствъ. По древнему преданію, роль Зороастра въ Персіи состояла именно въ томъ, что онъ научилъ маговъ, исповъдывавшихъ дуализмъ, познанію Единой Непостижимой Божественной Сущности, пребывающей безстрастно и неизм'вино за предълами всехъ міровыхъ антитезъ и вм'єщающей изъвъ Себъ. По ученію Зороастра эта идея Неизъяснимаго Божества отнюдь не исчерпывается понятіями объ Ормуздъ и Ариманъ, олицетворяющихъ свъть и тьму, добро и зло и т. д. То лишь видимыя проявленія Непостижимой и Неизреченной сущности: Ормуздъ-свътлая эманація изъ Нея, положительный

активный принципъ, Ариманъ—отрицаніе всего положительнаго По характерному древнему опредѣленію, Ариманъ есть сомнюніе Ормузда въ самомъ себѣ. Но всѣ эти антитезы положительнаго и отрицательнаго начала, всѣ формулы бытія, содержатся въ Неизъяснимой Сущности, всеобъемлющей, безстрастной, превышающей всякое воспріятіе и всякое познаніе.

Следуя этой мысли, можно уловить схему міросозерцанія древнихъ «посвященныхъ». Ее можно представить въ следующемъ видъ: въ Непознаваемой, Непостижимой, Первобытной Сущности вив времени и пространства проявляются два противоположныхъ начала, именуемыхъ духомъ и матеріею, светомъ и тьмою, обозначаемыхъ и иными разнообразными наименованіями въ разныхъ религіозныхъ формулахъ; изъ смѣшенія этихъ противоположныхъ началъ образуется міръ. Но это смішеніе, являющееся закономъ природы, сопряжено съ униженіемъ и страданіемъ духовнаго начала, вѣчно стремящагося освободиться отъ соединенія съ матеріею и вернуться къ чистот своего первобытнаго естества. Здёсь основная мысль, сокрытая подъ символомъ «страждущаго» и «растерзаннаго» бога. Духовное начало въ мірѣ лишено единства и цѣлости, оно дробится на безчисленное количество частицъ, одухотворяющихъ атомы матеріи, на милліоны отдёльныхъ человъческихъ сознаній. Божество сокрыто въ мірѣ, какъ таинственная закваска. Его надо обрѣсти, возсоздать, собравъ разрозненныя частицы его. Человъческій духъ-частица Божественнаго начала, заключенная въ тъло, подобно тому, какъ все раздробленное духовное начало заключено во вселенной. И очищеніе, совершенствованіе каждаго индивидуальнаго сознанія, освобожденіе его отъ узъ плоти, содъйствуеть очищенію мірового духовнаго начала, освобожденію его отъ смъшенія съ матеріею. Въ одномъ изъ символическихъ повъствованій, предназначенныхъ посвященнымъ1), эта мысль образно выражалась въ представленіи о карликѣ и великанѣ; послѣдній заполняль собою вселенную и говорилъ: «Я ты, и ты—Я. Гдв ты,—тамъ и Я. Я во всемъ, и ты Меня собираешь своею волею, и собирая Меня,—ты, собираешь себя». Духъ каждаго человъка долженъ содъйствовать умерщвленію мистическаго быка-матеріи, - и въ крови быка, т. е. въ осво-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ т. наз. гностическомъ *Евангеліи Евы*, къ которому мы вернемся далье.

божденномъ духовномъ началъ, совершается постоянное полное очищение міровой души отъ матеріи и возвращение ея къ первобытному Божественному естеству.

Согласно глубокой мысли, на которой намъ еще придется далѣе остановиться, закрѣпощенію божественнаго начала въ матеріи способствовало больше всего появленіе на землѣ рода человѣческаго, ибо оно послужило связующимъ звеномъ между противоположными началами духа и матеріи. Выражаясь образнымъ языкомъ древней символики,—Діонисій Загревсъ растерзанъ Титанами,—сынами земли. Болѣе удобопонятнымъ языкомъ можно сказать, что человѣческое сознаніе, являясь виѣстилищемъ частицы духовной сущности, носить въ себѣ ужасъ проявленія духовнаго начала въ несвойственной ему и для него унизительной обстановки земной скверны. Это и есть первобытное проклятье, тяготѣющее надъ родомъ человѣческимъ. Но человѣчество несетъ въ себѣ и залогъ освобожденія отъ этого проклятья: очищая и совершенствуя заложенную въ сознаніи частицу духа, освобожденію отъ матеріи міровой души,—и является созидателемъ возрожденнаго Божественнаго начала. Таинство просвѣтленія, доступное каждому посвященному, повторяется и во всемъ Маєрокосмѣ. «Что вверху, то и внизу». Все едино въ вѣчномъ стремленіи къ возстановленію мірового единства. И выразитель этого стремленія въ низшемъ мірѣ, — посредствующее звено міровой цѣпи,—человѣкъ.

Мы здѣсь встрѣчаемся впервые съ представленіемъ о таинственномъ сцѣпленіи міровыхъ явленій, образующемъ связь между Высшей Непознаваемой Сущностью и низшимъ матеріальнымъ міромъ. Намъ придется далѣе вернуться и подолгу остановиться на этой идеѣ, нашедшей выраженіе во множествѣ религіозно-философскихъ формулъ. Пока же достаточно отмѣтить, что эта идея тѣсно связана съ дуалистическимъ міровоззрѣніемъ, признававшимъ два основныхъ п противоположныхъ принципа матеріи и духа; она вытекла изъ глубокаго благоговѣнія передъ Непознаваемымъ Божественнымъ Началомъ, сочетаніе Котораго съ матеріею всегда признавалось необъяснимымъ. Древніе посвященные считали, что Высшее Духовное Начало не могло унизиться до непосредственнаго соприкосновенія съ нязшими элементами матеріи; поэтому сложились у нихъ представленіе о посредствующихъ звеньяхъ, необходимыхъ между Невмѣстимой

Неизмѣнной Единой Высшей Сущностью, и низшимъ космосомъ съ его медленной эволюціей и съ его вѣчной борьбой между духомъ и матерією. Представленія эти воплотились въ разнообразные мины и догматическія формулы: то низшій мірь рисовался сотвореннымъ падшими созидательными силами, а не Божественною Волею, то нисхождение Божества къ міру изображалось въ видъ постепенной градаціи безплотныхъ силъ или эманацій Божества, въ преимственной постепенности отдаляющихся отъ Божественнаго Источника и приближающихся къ матеріальному міру. Къ этой же категорін представленій относилась идея о Логость въ томъ видѣ, въ коемъ она была разработана Филономъ Александрійскимъ и другими мыслителями. Логосомъ обозначалась Творческая Сила Божества, особо выдъленная изъ Божественнаго Первоисточника для акта творчества и созиданія, или, вѣрнѣе, Творческое Начало, разсматриваемое лишь въ Его отношеніи къ созидаемому міру. Въ основѣ всъхъ подобныхъ представленій лежала мысль о невозможности прямого и непосредственнаго общенія Высшаго Духовнаго Начала съ матерією, для одухотворенія которой достаточно одного далекаго отблеска Непознаваемаго Свъта.

Мы уже сказали, что эта глубокая идея о непостижимо—Высшей Божественной Сущности, Безстрастной, Неизмѣнной и пребывающей превыше всякаго разумѣнія, превыше даже Творческаго проявленія,—эта идея была достояніемъ лишь немногихъ избранниковъ. Въ символикѣ же «таинствъ» она была скрыта подъ тройнымъ покровомъ аллегорій, смыслъ которыхъ оставался неуловимымъ для непосвященныхъ. Большинство этихъ символическихъ образовъ представляетъ понынѣ для насъ неразрѣшимую загадку, но смыслъ нѣкоторыхъ изъ нихъ мы можемъ уловить.

Однимъ изъ такихъ символовъ былъ огонь, занимавшій такое выдающееся мѣсто въ таинственныхъ культахъ Востока. Въ этомъ образѣ мы опять видимъ тройственный символическій смыслъ. Въ грубѣйшемъ смыслѣ огонь былъ божествомъ, олицетвореніемъ живительныхъ и разрушительныхъ силъ природы, и воплощеніемъ его было солнце, коему воздавалось поклоненіе. За этимъ общераспространеннымъ культомъ скрывалось научное понятіе объ огнѣ, какъ первичномъ принципѣ космоса; въ этой формѣ преклоненіе передъ животворною силою солнца, создавшею на землѣ жизнь, было лишь однимъ изъ выраженій

идеи, открыто высказанной еще Гераклитомъ, —объ огнъ, какъ первичномъ элементъ матеріи и всего бытія 1). Этотъ культъ огня окружался и другими символическими представленіями. Такъ, Божество изображалось въ видъ пламенъющей сущности, въ которой выковывается матеріальный міръ, имъющій вновь въ ней расплавиться. Образы пламени и свпта вошли во всъ религіозныя міровоззрѣнія, какъ единственныя символическія олицетворенія Божества, доступныя человѣческому воображенію. Кромѣ того, огонь являлся символомъ духовной сущности, одухотворяющей міръ и связующей царство матеріи съ высшей областью чистаго Духа: образомъ ея представлялся огонь, какъ нѣчто среднее между матеріею и безплотною сущностью.

Но быль и иной, болѣе глубокій смыслъ символики огня.

Подъ ней скрывалась идея о непознаваемой и непостижимой Высшей Божественной Сущности, образомъ Которой въ мір'є матеріи быль первичный принципь огня. И подобно тому, какъ Непознаваемая Сущность Божества вмѣщается мышленіемъ лишь въ проявлении творчества, неизсякаемой зиждительной силы, такъ и метафизическій принципъ огня, какъ первоисточника космической эволюціи, доступенъ разумному представленію въ образѣ солица, являющагося центромъ и источникомъ жизни въ нашемъ мірѣ. Поэтому солнце можетъ представляться ви-димымъ образомъ, какъ бы *иконою* идеи Высшей Божественной Сущности, совершенно не визщаемой челов вческимъ мышленіемъ, подобно тому, какъ яркій свѣтъ солнца или молніи, нестерпимый для человѣческаго зрѣнія, является единственно возможнымъ символомъ недоступнаго мышленію Первоисточника Света Духовнаго. Оттого этоть образь сетта сохранился во всѣхъ религіозныхъ формулахъ, пытающихся выразить Неизъяснимое. Въ культѣ огня и солнца мы видимъ образецъ символики, тройственный смыслъ которой раскрывался не сразу, а съ постепенствомъ особаго посвященія; именно этотъ культъ, облеченный символикой огненоклонства и строго оберегаемый отъ непосвященныхъ, былъ широко распространенъ въ эллинизированномъ мірѣ подъ названіемъ митраизма.

Другимъ символомъ, вмѣщавшимъ научное толкованіе наравнѣ съ мистическимъ смысломъ, и также игравшимъ большую роль во

<sup>1)</sup> Въ этомъ смыслъ древній геліотеизмъ признанъ «разумнымъ» даже отрицателями мистическихъ созерданій. См. Haeckel, Die Welträthsel.

всвхъ религіозныхъ таинствахъ античнаго міра, была вода, образъ Непознаваемой, Первобытной и Неизманной Сущности Божества, выраженной въ образѣ воды, какъ первичнаго элемента матеріи. Подобно тому, какъ учение Гераклита было раскрытиемъ идеи объ огнъ, какъ о космическомъ принципъ, предшествовавшемъ образованію матеріи, такъ и ученіе Оалеса о воді, какъ о первобытномъ космическомъ элементъ, было научнымъ откровеніемъ, за которымъ скрывалось глубокое мистическое значеніе. Эта символика была вплетена въ религіозно-философскія формулы древняго Египта: мы уже отметили, что египтянамъ приписывалось по преимуществу избраніе воднаго элемента, какъ излюбленнаго образа Неизъяснимой Божественной Сущности. Дъйствительно, именно въ этомъ смыслъ слъдуетъ понимать символическій культь Озириса—Нила, Озириса—Океана; этотъ образъ былъ особенно близокъ египетскому религіозному сознанію, и мы находимъ въ мистической литературѣ Египта самыя определенныя указанія на двоякій сокровенный смысль его, - научный и мистическій.

Научный смысль символики воды изъяснень съ поравительной ясностью въ одномъ изъ фрагментовъ герметической литературы, а именно въ трактатѣ «о ключѣ» 1). Здѣсь понятіе объ зволюціи, выработавшей въ благопріятной водяной средѣ первые живые организмы, и развернувшейся далѣе въ постепенномъ созданіи жизнесполобныхъ типовъ, — пресмыкающихся, пернатыхъ, и наконецъ одаренныхъ высшимъ сознаніемъ, — изложено въ формѣ, невольно поражающей сходствомъ съ современной научной теоріей о міровой эволюціи отъ водоросли до высшихъ животныхъ типовъ и человѣка, теоріей, особенно развитой напримѣръ у Геккеля 2).

<sup>1)</sup> Слѣдуеть оговориться, что, ссылаясь на тексты, приписанные Гермесу Трисмегисту, мы отнюдь не входимь въ разсмотрѣніе вопроса о мионческой личности «Трижды Великаго», объ авторствѣ и точномъ времени составленія извѣстной подъ его именемъ литературы. Эта литература является выразительницей эллинизированной египетской мистики; ея роль въ религіозной жизни Египта въ разсматриваемую нами эпоху была громадной; мы знаемъ, по свидѣтельству Климента Александрійскаго, что въ религіозныхъ процессіяхъ жрецы съ особой торжественностью несли 40 книгъ «Гермеса Трисметиста». Мы знаемъ, какое вліяніе имѣла герметичеекая литература на расцвѣтъ Александрійской школы. Мы имѣемъ поэтому право говорить объ этой литературѣ, какъ о явленіи первостепеннаго значенія въ области религіознофилософскихъ созерцаній древняго міра, не вдаваясь въ разборъ ея съ точки арѣнія исторической критики.

<sup>2)</sup> Haeckel, Natürlicheschöpfungs Geschichte, passim.

Но въ этой же герметической литературт мы находимъ и мистическія толкованія научной идеи о первичномъ принцип'т воды, находимъ и примітеніе этой идеи къ образу вічно см'тьшанныхъ и остающихся несліянными, вѣчно противоположныхъ началь Духа и Матеріи. Въ наиболѣе серьезномъ и обширномъ трактатѣ, приписанномъ Гермесу Трисмегисту, въ *Нимандрю*, мы видимъ глубоко-интересную попытку изъяснить манорю, мы видимъ глуооко-интересную попытку изъяснить роль человѣчества, какъ посредствующаго звена между духовнымъ и матеріальнымъ міромъ. Здѣсь изображается первичное соприкосновеніе духа съ матеріею, какъ отблескъ Божественной Мысли, отразившейся на поверхности первобытной воды, т. е. первичной безформенной матеріи. Этимъ божественнымъ отражениемъ одухотворяется матерія, и въ ней начинается творческая эволюція. Медленно разворачиваясь, мірозданіе обвивается мистическимъ зм'ємъ вокругъ отраженія Божественнаго Первообраза. И Первообразъ постепенно матеріализируется, въ немъ происходить обратная эволюція внизъ, въ немъ совернемъ происходить обратная эволюція внизъ, въ немъ совершается выработка типовъ, все сильнѣе притягиваемыхъ въ низшій міръ водоворотомъ стихій. Первые, высшіе семь типовъ человѣчества уже облечены подобіемъ матеріи, но обитаютъ въ воздухѣ, не имѣютъ различія половъ, и вообще являются еще полу-духовными. Но они все грубѣютъ, матеріализируются, и, наконецъ, сливаются съ высшимъ животнымъ типомъ, выработаннымъ низшею эволюціею. Такимъ образомъ, въ человѣкѣ встрѣчаются двѣ эволюціи противоположныхъ началъ, шедшихъ навстрѣчу другъ другу, и человѣческая природа является по существу средоточіемъ міровой драмы смѣшенія чуждыхъ другъ другу элементовъ: духа, притягиваемаго внизъ міровыми стихіями, и низшаго матеріальнаго естества, сознательно стремящагося къ возвышенію до сліянія съ блеснувшимъ на него Гожественнымъ отраженіемъ. Божественнымъ отражениемъ.

Мы здёсь видимъ одну изъ сторонъ символа воды: влажное начало знаменуетъ вселенную, низшую матерію, воспринпмающую Божество, какъ отблескъ или отраженіе. Эта же идея нашла свое выраженіе въ любопытномъ и весьма распространенномъ древнемъ символѣ: отдѣляя себя и свою духовную сущность отъ міра, посвященные называли себя рыбами, плавающими въ водт. Таинственной Рыбой, плавающей среди матеріи, было и Само Божественное Начало, раздробленное въ низшемъ мірѣ. Отсюда старый обрядъ преломленія и поглощенія рыбы, бывшій

однимъ изъ древнѣйшихъ видовъ теофагіи. Идея раздробляемой и поглощаемой Рыбы слилась съ идеей раздробленнаго Вожества, олицетворяемаго то въ образѣ пролитія Его крови, какъ въ таинствахъ Озириса, Діониса, Атиса, то въ символѣ раздробляемаго хлѣба, какъ въ таинствахъ Адониса и въ Элевзинскихъ мистеріяхъ, гдѣ заключительнымъ обрядомъ было поклоненіе колосу, воздвигаемому безмолвнымъ іерофантомъ передъ благоговѣйно-преклоненной толпой. Если вспомнить, что на стѣнахъ христіанскихъ катакомбъ найдены изображенія таинства Евхаристіи въ видѣ преломленія рыбы вмѣсто хлѣба,—что Спаситель тамъ же обозначался таинственнымъ акростихомъ Іхдос¹), то мы оцѣнимъ значеніе и влілніе этого древняго, страннаго символа, вынесеннаго когда-то изъ святилищъ Вавилона.

Но это символы, теряющіеся вь глуби незапамятной древности, имѣли не одно, а нѣсколько значеній, къ отчаянью современнаго изслѣдователя. Такъ, идея воды или влажнаго начала не всегда служила символомъ матеріи, противополагаемой духовной сущности. Пногда, наобороть, вода символизировала духовное начало въ его отношеніи къ матеріальному міру. Въ этомъ смыслѣ идея воды сливалась съ понятіемъ о влажномъ началѣ вообще, и въ особенности съ образомъ крови, — этого стараго, какъ міръ, символа Духа. Мы уже коснулись этой символики крови, какъ созидающаго и одухотворяющаго начала, — символики, находившей выраженіе какъ въ грубѣйшихъ формахъ кроваваго жертвоприношенія, такъ и въ мистическихъ ученіяхъ о необходимости пролитія Вожественной крови для одухотворенія міра. Въ этой формулѣ пролитія крови символизировалось неизъяснимое выдѣленіе животворной духовной сущности изъ Непознаваемаго Первоначала. Къ этому же кругу идей примыкаеть и мистическое одухотвореніе воды, уже не въ научномъ смыслѣ первоначальнаго принципа матеріальной жизни, а въ метафизическомъ представленіи о влажномъ началѣ, противоставленномъ твердому элементу матеріи. Духъ содержится въ матеріи, какъ вода въ чашѣ.

Здёсь мы наталкиваемся на новый символь, излюбленный древнею мистикою: то образъ Чаши, съ которымъ сочетались глубокія мистическія представленія. Мірь—таинственная Чаша, въ которой смёшались, какъ вода съ виномъ, всё элементы

<sup>1)</sup> Ιησους Χρειστός Θεού Υιος Σωτηρ. Ιλθύς = рыба по греч.

высшіе и низшіе, матеріальные и духовные. Въ частности, матерія, по выраженію одного герметическаго фрагмента, есть Чаша бытія, въ которой совершается творческое броженіе и процессъ духовнаго міросозиданія. Согласно другому герметическому трактату, въ Чаша обрътается познаніе Божества. Въ Пиоагорействъ идея перевоплощенія представлялась въ образѣ многихъ чашъ, въ которыхъ вѣчно переливается божеобразѣ многихъ чашъ, въ которыхъ вѣчно переливается божественная субстанція духа; здѣсь понятіе о чашѣ являлось символомъ духовной индивидуальности. И въ Чашѣ познается Божественная Сущность, частицею которой является каждое отдѣльное сознаніе. Этотъ символъ проникалъ еще глубже, примѣняясь къ идеѣ Божественной Сущности, разлитой въ мірѣ, страждущей, истекшей кровью, раздробленной, но вновь обрѣтаемой, мистически воплощаемой въ содержимомъ таинственной Чаши, къ которой приступаютъ посвященные, совершающіе символическій обрядъ поглощенія частицы этого содержимаго, т. е. изображающіе вѣчный процессь приближенія человѣческаго духа къ Божеству черезъ вмѣщеніе Божественной идеи человѣческимъ сознаніемъ. Намеки на эти жуткіе, зорко-оберегаемые отъ непосвященныхъ символы разбросаны въ орфическихъ ц герметическихъ фрагментахъ, во всей мистической литературъ древности, полной указаній на таинственное просв'ятленіе, изливаемое изъ Божественной Чаши. Но приступить къ Ней можеть лишь тоть, «кто возненавидель свое тело и возлюбиль себя». т. е. свое духовное «я», родственное Непознаваемой Духовной Сущности. Только такому просвътленному, обожествленному сознанію дано въ мистической Чашѣ бытія «обръсти Божество».

Мы здёсь касаемся одного изъ глубочайшихъ символовъ, когда либо возставшихъ передъ человъческимъ созерцаніемъ. И для оцёнки его глубины достаточно вспомнить, какую роль игралъ этотъ символъ въ исторіи человъческаго духа, отъ таинственныхъ обрядовъ писагорейскихъ и орфическихъ братствъ до возвышенной, идеально-чистой мистики средневъковыхъ преданій о Святомъ Граалъ...

Въ символъ Чаши были сплетены символы воды, крови, влажнаго начала, одухотворяющаго міръ; по этому примъру мы видимъ, что вст мистическіе образы древнихъ тайныхъ ученій находились въ какой-то логической связи между собою. Иногда намъ удается разглядъть путеводную нитъ. и съ ея помощью разобраться въ значеніи нъкоторыхъ символическихъ образовъ,

иногда ихъ смыслъ остается для насъ неуловимымъ. Такъ, мы донынѣ не можемъ себѣ уяснить, почему таинственное пролитіе крови, одухотворяющей міръ, изображалось преимущественно въ видѣ закланія быка, почему быкъ являлся обычнымъ символомъ матеріальнаго міра и вообще игралъ такую роль въ таинствен-номъ міросозерцаніи посвященныхъ. Не можемъ мы себѣ вполнѣ уяснить и другого излюбленнаго образа древней мистики, образа зм'ви, встр'ячающагося во вс'яхъ космогоніяхъ древности, во всёхъ тайныхъ ученіяхъ, — образа змён, символизирующей то Влажное Начало, то низшій міръ, въ своемъ процессё эволюцін обвивающійся вокругь Идеи Божества; къ этому сложному космическому символу намъ придется еще не разъ вернуться въ дальнъйшемъ разборъ гностическихъ идей. Причудливые іеро-роглифы древней символики нами еще далеко не разобраны, и врядъ ли когда-нибудъ окажутся съ полной ясностью пере-веденными на нашъ языкъ. И въ древнемъ міръ таинственная веденными на нашъ языкъ. И въ древнемъ мірѣ таинственная книга раскрывалась лишь передъ посвященными; для насъ-же, отдаленныхъ профановъ, ея содержаніе является загадкой, неразрѣшимой для нашего мышленія, привыкшаго къ точнымъ и блѣднымъ формуламъ. Но мы не должны забывать, что древнее мышленіе не знало этой дисциплины, лишающей научную мысль опоры воображенія. Для древняго созерцателя было стольже естественно мыслить головокружительными символами, какъ для математика нашего времени мыслить формулами: А+В=Z; Z-A=B.

Z—А=В.
Человъческій разумъ доходиль до высшей экзальтаціи мистическаго одухотворенія въ этой безбрежной шири символики. Рушились грани всъхъ религіозныхъ представленій, и въ сліяніи ихъ основныхъ формулъ чуялась близость великой Истины, отблескъ таинственнаго Свъта, къ Источнику котораго въчно рвется человъческій духъ. Точно сбросивъ какія-то оковы, человъческая мысль залетала въ смъломъ размахъ въ необозримую высь, и трепетала у преддверья Великой Міровой Тайны, въ области непознаваемаго и неуловимаго, но вдругъ почуяннаго. Повторяемъ, что толпа не знала этихъ полетовъ окрыленной мысли, непосвященнымъ не давался ключъ къ пониманію религіозной загадки сознанія. Но общее мистическое броженіе, охватившее міръ, создавало особое отношеніе къ религіозной догматикъ, и даже непосвященные могли уразумъть, что подъмногообразными внъшними формами религіи скрывалось жуткое

Единство. Общность всёхъ культовъ смутно сознавалась всёми, была ясна не только для тъхъ, что распъвали въ Элевзисъ священный гимнъ о единой Божественной Идев, скрытой подъ символами Діониса-Загревса, растерзаннаго Титанами, и Діониса-Вакха, растерзаннаго вакханками, и Орфея, растерзаннаго Менадами, и сирійскаго Адониса, и фригійскаго Атиса, и египетскаго Озириса 1). И въ мірѣ, въ общественномъ быту, всюду проникало сознание единства мистической идеи, лежащей въ основа всяхь религій; о томъ свидательствуеть извастная распространенная въ древности формула клятвы: «Если нарушу я свой обыть, да будеть мих враждебень мірь и всепроникающій эниръ, и Божество Всевышнее, Совершеннъйшее. И если познаю я иного бога, то симъ богомъ, сущимъ или не сущимъ, клянусь сдержать свой объть». Ренану казалась смышной эта клятва во имя невѣдомаго и столь осторожно предусматриваемаго бога<sup>2</sup>). Но здѣсь ясно сознаніе того, что названіе бога не имѣетъ значенія, что важно лишь внутреннее сознаніе Божественной Идеи, Божественной опоры совъсти: въ этомъ смыслъ приведенная клятва является живымъ свидетельствомъ глубокой и одухотворенной религіозности міра, гдф могла сложиться подобная формула объта.

Итакъ этотъ синкретизмъ, слившій всів формулы религіозной догматики въ единый порывъ поисковъ за Единымъ Божествомъ, быль эсотерической релягіей таинственныхъ братствъ, оберегавшихъ свои обряды отъ неносвященныхъ. Но онъ выражался и болъе открыто въ религіи, побъдно охватившей древній міръ передъ торжествомъ христіанства. Мы говоримъ о митраизмъ, культь Непобъдимаго Бога (Sol invictus), образомъ котораго въ видимомъ мірѣ было солнце; за этимъ же внѣшнимъ символомъ солица скрывалось отм'вченное уже нами понятіе о Единомъ Непознаваемомъ Божествъ, а обряды этой религін вмъщали всъ главивишіе образы и символы, обычные въ религіозномъ міросозерцаніи эллинизма. Туть была и символика огня въ смыслѣ духовной сущности, и родственная ей идея воды или влажнаго начала, и образъ мистической Чаши, и глубовій образъ проливаемой крови, какъ символа одухотворенія и возрожденія. То быль грандіозный опыть религіознаго синтеза, обвивщійся во-

<sup>1)</sup> Cf. Philosophumena, V. 7, u gp.

<sup>2)</sup> Renan, L'église chrêtienne, XVII, p. 332.

кругъ стараго персидско-вавилонскаго культа божественнаго юноши, олицетворяющаго Творческое Начало въ мірѣ, и вѣчно совершающаго таинственное закланіе мистическаго быка.

Культъ Митры быль когда-то національной религіей великой персидской монархіи; древнѣйшія религіозныя преданія Ирана сочетались съ метафизическими созерцаніями маговъ въ этомъ бодромъ, одухотворенномъ культѣ Свѣтлаго Божества, бога свѣта и правды, имя котораго призывалось при вступленіи въ бой за правое дѣло, а также во свидѣтельство произносимаго обѣщанія, ибо Митра считался хранителемъ даннаго слова¹). Послѣдній аттрибутъ характеренъ для міросозерцанія древнихъ Персовъ, особенно высоко цѣнившихъ правдивость: какъ извѣстно, греческіе историки указывали на то, что у этихъ благородныхъ отпрысковъ арійской расы юношей прежде всего учили ѣзднть верхомъ и говорить правду.

Митраизмъ однако пикогда не быль замкнутой національной религіей. Уже на зар'в исторіи онъ проникъ въ Вавилонъ, и затъмъ широко распространился по Малой Азіи. Съ паденіемъ-же Персидской монархіи оборвалась посл'ядняя связь между Персіей и религіей Непоб'ядимаго Св'ятлаго божества, и последняя двинулась впередъ въ мощномъ порыве. После походовъ Александра Македонскаго и произведеннаго имъ сліянія Эллады съ Востокомъ, Западная Азія пережила эпоху широкаго религіознаго синкретизма, аналогичнаго съ наступившимъ триста лътъ спустя синкретизмомъ эллино-римскаго міра. Въ это время митраизмъ не только прочно засълъ въ Малой Азіи, но и восприняль зд'ясь многіе аттрибуты м'ястныхъ культовъ, особенно твсно слившись съ главнвишей малоазійской религіей, культомъ Великой Матери и Атиса: образъ прекраснаго юношибога, орошающаго міръ своей кровью, оказался неразрывно сплетеннымъ съ юнымъ Непобедимымъ богомъ света, вечно закалающимъ мистическую жертву. Въ союзъ съ культомъ Атиса и подъ покровомъ его таинствъ митраизмъ разлился по всему древнему міру, но главнымъ центромъ его все же долго оставалась Малая Азія съ Арменіей и Месопотаміей, въ особенности же Каппадокія, Галатія, Понть. Часть этихъ областей вошла въ

<sup>1)</sup> См. Cumont, Les mystères de Mithra, t. I, II, ch. 1. Въ этомъ капитальномъ трудѣ собраны всѣ данныя о митранзмѣ, доступныя современному изсъфованію.

составъ монархіи Митридата, и митраизмъ оказался тамъ въ роли воинствующей религіи. Отмѣтимъ мимоходомъ, что столь часто встрѣчающееся въ именахъ малоазійскихъ властителей производство отъ названія Митры (напр. *Митридатъ* и др.) свидѣтельствуетъ о глубокомъ благоговѣніи къ божеству Свѣта, Силы и Правды, охранителю державныхъ правъ.

Посл'в паденія монархіи Митридата передъ римскимъ оружіемъ, остатки понтійскихъ полчищъ укрѣпились въ Киликіи, ставшей на время и опорнымъ пунктомъ митраизма. Киликійскіе мореходы и пираты, свободно бороздившіе Средиземное море, занесли свою въру во вст порты эллино-римскаго міра; эту въру распространяли и многочисленные рабы, привозив-шіеся массами изъ Азіи послт побъдоносныхъ войнъ. Походъ Помпея противъ киликійскихъ пиратовъ, завершившійся полнымъ ихъ разгромомъ, способствовалъ окончательному разсеянию митраизма: некоторые древніе писатели, какъ напр. Плутархъ, полагали, что именно съ этого времени митраизмъ проникъ въ Римъ и прочно зд'ясь утвердился. Съ сл'ядующаго в'яка (I-го христіанской эры) началось быстрое распространеніе римскаго владычества въ глубь Малой Азіи, на родин'ь митраизма, и римскіе легіоны окончательно сроднились съ культомъ Непо-бѣдимаго бога. Присоединенія къ имперіи при Тиверіѣ Каппа-докіи, при Неронѣ части Понта, при Веспасіанѣ Коммагены и Малой Арменіи, пріобщили къ римскому міру главные центры митраизма. Когда же (съ конца І вѣка) начался постоянный приливъ въ Европу малоазійскихъ легіоновъ, стягиваемыхъ къ Дунаю для подкрвпленія пограничныхъ гарнизоновъ, - эти легіоны принесли съ собой восторженный культъ Непобѣдимаго бога и укрѣпили славу и обаяніе его во всѣхъ предѣлахъ Римской Имперіи, преимущественно во всёхъ стоянкахъ рим-Римской Имперіи, преимущественно во всъхъ стоянкахъ римскихъ войскъ. Всюду, гдѣ были лагерныя расположенія воинскихъ частей,—въ Испаніи, въ далекой Британіи, на берегахъ Роны, Рейна, Дуная,— воздвигались святилища Митры, столь многочисленныя, что остатки ихъ пережили всѣ катастрофы, сметавшія впослѣдствіе съ лица Европы остатки римской культуры, и донынѣ трудъ изслѣдователей постоянно вознаграждается находкой уцфлфвинаго намятника митраическаго культа.

Неудивительно, что этоть культь, столь близкій воинскому духу римскихъ легіоновъ, быстро привлекъ къ себѣ симпатіи императоровъ, и сталъ вскорѣ завоевывать себѣ положеніе полу-

оффиціальной религіи. Императоръ Коммодъ (180—192), сынъ Марка Аврелія, открыто приняль посвященіе въ таинства Митры; жь тому времени митранзмъ уже настолько глубоко проникъ во всеобщее религіозное міросозерцаніе, что могъ считаться настоя-щей эсотерической религіей эллино-римскаго міра. Таинства этой религіи по прежнему охранялись отъ профановъ, но число «посвященныхъ» все возрастало, а внѣшніе обряды культа Непоб'ядимаго бога привлекали симпатіи широкихъ массъ, еще не поддавшихся обаянію христіанскаго ученія. Христіанство являлось новой религіей, принятіе его знаменовало разрывъ съ дорогими традиціями, со всёмъ прежнимъ міровоззрѣніемъ. Въ расширенномъ-же митраизмѣ римскаго міра укладывалась не только вся мистика язычества въ ея лучшихъ и глубочайшихъ проявленіяхъ, но и всф старыя традицін, всф мфстныя вфрованія и даже суевѣрія; митраизмъ ничего не разрушалъ, и лишь объединялъ все въ стройномъ синтезѣ, надъ которымъ парилъ образъ Высшаго Непобѣдимаго Бога, видимымъ отблескомъ или изображеніемъ котораго было Солице. Во ІІ и ІІІ в. нашей эры то язычество, противъ котораго христіанство вело наступательную борьбу, было, въ сущности, однимъ лишь митраизмомъ, безгранично расширеннымъ и уже почти осуществившимъ мечту о міровой религіи. Въ ІІІ-мъ вѣкѣ нашей эры, передъ мечту о міровой религіи. Въ 111-мъ въкъ нашей эры, передъ окончательной побѣдой христіанства, этотъ распиренный митраизмъ былъ уже почти оффиціально-признанной государственной религіей Рима, и римскіе императоры призывали имя Непобѣдимаго Бога, бога воинствъ, хранителя римской державы, какъ нѣкогда призывали его цари древней великой Персіи. Во многихъ святилищахъ Митры найдены слѣды приношеній и особыхъ молитвъ за императоровъ <sup>1</sup>). Въ Римѣ было уже много храмовъ и святилищъ Митры, когда императоръ Авреліанъ въ 270 г. воздвигь во имя Sol invictus лучшій въ Римѣ храмъ. Въ 307 г. Діоклетіанъ съ соправителями своими, Галеріемъ и Лициніемъ, соорудили на Дунаѣ (въ Карнунтѣ) святилище въ честь Митры, «создателя ихъ державы»; слѣды этого «mithraeum» а сохранились донынѣ на Дунаѣ, и служатъ интереснымъ напоминаніемъ обаянія культа Митры еще наканунф полнаго торжества христіанства. Когда же, впоследствіе, победный разливъ христіанства былъ пріостановленъ при императорф

<sup>1)</sup> CM. Cumont, op. cit. t. I. II, chap. 3.

Юліан'в, то этоть посл'єдній моменть возрожденія язычества быль, въ сущности, попыткой вернуть первенствующее значеніе см'єшанному, синкретическому культу на основ'є митраизма, въ таинства котораго самъ Юліанъ быль посвященъ.

Мы далеко забѣжали впередъ, желая выяснить громадную роль и значеніе митранзма въ исторін религіозныхъ исканій древняго міра. Въ чемъ же заключалась главная суть ученія, явившагося первой и столь близкой къ осуществленію попыткою міровой религіи?

Какъ мы уже сказали, культъ Митры былъ символическимъ изображеніемъ идеи о Непознаваемомъ Неизъяснимомъ Божествъ, единственнымъ доступнымъ для мышленія проявленіемъ Котораго является актъ творчества: иныхъ аттрибутовъ Божества міровое сознаніе вмѣстить не можетъ. Символомъ этого Творческаго Начала, этого сочетанія божественной Воли и Силы, проявляющихся въ мірозданіи, былъ Митра, представляемый то въ образѣ Солнца, оживотворяющаго вселенную, то въ изображеніи могучаго божественнаго юноши, закалающаго быка: въ послѣднемъ образѣ отражалась идея о животворномъ и одухотворяющемъ значеніи пролитой крори.

Эти изображенія Митры, высёченныя изъ камня въ видё барельефовь, хорошо изучены современной наукой, благодаря тому, что значительное количество ихъ уцёлёло въ развалинахъ древнихъ святилищъ. Повидимому, такой барельефъ помёщался всегда въ глуби святилища (имёвшаго видъ пещеры, «spelaeum») какъ бы въ видё иконы, передъ которой горёлъ неугасимый огонь. Не только главная идея этихъ изображеній Митры всегда неизмённа, но и въ деталяхъ почти не встрёчается отступленій или варіантовъ, что свидётельствуеть о глубокомъ символическомъ значеніи мельчайшей подробности. Въ этихъ изображеніяхъ прекрасный юноша — богъ вонзаетъ мечъ въ шею поверженнаго имъ на землю быка; быкъ въ предсмертной агоніи тянется головою вверхъ и вправо, а его побёдитель отворачиваетъ отъ его страданій свой строгій ликъ, часто носящій странное выраженіе скорби и тоски. На Митрё характерная шапка фригійскаго образца («pileus»), имёвшая очень важное значеніе въ символикё митраизма: само божество иногда обозначалось производнымъ отъ названія шапки нанменованіемъ «pileatus». По всей вёроятности, съ это шапкой связана какаялибо глубокая мистическая идея, намъ неясная; во всякомъ

случав, она аллегорически представляла воздухъ или міровой эниръ (въ которомъ движутся свътила), и потому часто изображалась осыпанной зв'яздами. Знаки зодіака или зв'язды часто фигурирують и на плащѣ, накинутомъ на плечи Митры; этотъ развѣвающійся плашъ также имѣетъ значеніе космическаго символа, изображая вселенную или видимый міръ. Идея плаща или покрывала была вообще обычной въ древней мистикъ, именно въ этомъ символическомъ смыслѣ¹), а плащъ Митры, «расшитый звъздами» и «краевъ котораго никто не видаль» прославляется еще въ древичилихъ текстахъ Зендъ-Авесты. священной книги Ирана<sup>2</sup>). На митраическихъ барельефахъ этими подробностями подчеркивалось значение Митры, какъ олицетворенія Паря Природы, и въ частности Солнца. Зам'ьтимъ мимоходомъ, что самое имя его пріобрело въ эллинизированномъ мірѣ аллегорическій смысль: какъ извѣстно, буквы эллинскаго алфавита имъли всъ и цифровое значение; путемъ сложенія буквъ, составляющихъ имя Меідох получалась цифра 365, т. е. число годовыхъ суточныхъ оборотовъ земли вокругъ солнца. Намъ впоследствіе придется не разъ останавливаться на этихъ мистическихъ вычисленіяхъ буквъ и цифръ.

Остальныя подробности баральефовъ, столь обычныхъ въ эллино-римскомъ мірѣ, дополняли идею Творческой Силы, проявляющейся въ умерщвленіи быка, — символа низшихъ стихій. Пролитой кровью одухотворяется матерія, и въ ней начинается эволюція мірозданія: оттого на нашихъ изображеніяхъ изъ крови быка произрастаютъ злаки. Хвостъ быка заканчивается пучкомъ колосьевъ, въ напоминаніе образнаго преданія о томъ, что растительный міръ появился изъ спинного мозга убіеннаго Первобытнаго быка. Эта символика помогаетъ намъ уяснить мистическое значеніе кровавой бани (taurobolum), воспринятой митраизмомъ изъ культа Атиса и широко примѣнявшейся въ его таинствахъ. То—воспоминаніе первобытнаго кровопролитія, имѣющее такое-же значеніе для духовнаго возрожденія вѣрующаго, какое имѣло мистическое закланіе быка (т. е. побѣда ду-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вспомнимъ, что въ храмъ Санса было изображение Изиды подъ покрываломъ, съ надписью, что «ни одинъ смертный его не приподнималъ»! Въ фрагментъ Ферекида, сохраненномъ у Климента Александрійскаго, мы находимъ цѣнное и вполнъ ясное указаніе на таинственное покрывало, олицетворяющее Космосъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. J. Darmesteter, Avesta.

ховнаго начала надъ низшими стихіями), для зарожденія сознательной жизни въ одухотворенной матеріи 1).

Неизмѣнной подробностью митраическихъ изображеній является зм'яй, обвившійся у ногъ Митры, или пьющій кровь, изливающуюся изъ смертельной раны быка. Съ нимъ мы возвращаемся къ кругу отмъченныхъ уже нами основныхъ символовъ греко-восточной мистики. Иногда змёй пьеть изъ чаши, изображенной у ногь или на груди Митры: это - сочетание символа зм'я съ въчнымъ символомъ Чаши. Иногда змъй кусаеть собственный хвость, согласно старому образу, весьма распространенному на древнемъ Востокъ (дражо особорос), какъ символъ замыкающагося круга вѣчности. Въ этомъ-же смыслѣ персидское Божество времени (Зерванг, - въ эллино-римскомъ мірѣ слившійся съ Кроносомъ-Сатурномъ), также игравшій большую роль въ митранзм'в, изображался обвитымъ зм'вею. Иногда между изгибами змфи помфшались изображенія знаковъ зодіака, или просто зв'єзды: этимъ выражалось сочетаніе идеи в'єчности съ понятіемъ о времени. Следуеть заметить, что Зерванъ, — олицетвореніе времени, всегда оставался въ области чистой идеи и былъ совершенно чуждъ антропоморфизма, свойственнаго культамъ Кроноса и Сатурна. Сближение его съ последними было произвольнымъ измышленіемъ поздитишей эпохи: на самомъ дълъ имя Зервана переводилось въ эллино-римскомъ мірѣ названіями Атом, Saeculum, сохранявшими за нимъ понятіе о вѣчности, какъ метафизической идеи. Даже въ изображении его избъгали антропоморфизма: Зерванъ изображался съ львиной головой на человъческомъ торсъ, обвитомъ змъею. Быть можеть, голова льва здъсь указывала на всепожирающую силу Времени<sup>2</sup>). Но основной смыслъ этого образа заключался въ томъ, что, согласно весьма древней и не вполнъ ясной для насъ символикъ, левъ изображаль принципь огня. Поэтому изображенія Зервана иміли сложное аллегорическое значеніе, надъ которымъ стоить остановиться. Въ одномъ смыслъ змъя, обвившаяся вокругъ торса, на которомъ были изображены знаки зодіака или семь планеть,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Очень часто у ногъ Митры изображалась собака. Космическое значеніе этого символа намъ неясно; мы знаемъ только, что въ митраизмѣ собъкѣ вообще отводилась почетная роль, она—образъ вѣрности и чести, истинно воинскихъ доблестей. Древніе персы очень почитали собакъ и считали, что ихъ присутствіе отгоняетъ демоновъ.

<sup>2)</sup> Такова догадка Cumont. (ор. cit.).

связывала идею Времени или Вѣчности съ идеей мірозданія, и съ астрологическими созерцаніями, имѣвшими большое значеніе въ религіи древней Персіи. Въ этой религіи научныя данныя о семи планетахъ, видимыхъ въ нашемъ мірѣ, служили обычными символами космическихъ силъ, управляющихъ вселенною. При митраическомъ посвящении показывалась таинственная лъстница съ 7 дверями, заканчивавшаяся восьмой дверью; эти двери изображали планеты 1) (восьмая изъ нихъ— Солнце), а металлы, изъ которыхъ онъ были сдъланы, напоминали о соотвѣтствіи между земными металлами и планетами: послѣднія, согласно древне-восточнымъ представленіямъ, оказывали воздійствіе на первыхъ и вообще находились съ ними въ таинственномъ общеніи, причемъ золото соотвітствовало Солнцу, серебро Лунъ и т. д. Всъ эти понятія и связаная съ ними символика представляють большой интересь, и освёщають намъ нёкоторыя странныя формулы позднайших алхимиковъ, но разсмотрание ихъ завлекло бы насъ слишкомъ далеко.

Но, какъ указано выше, таинственныя изображенія Зервана имѣли и другое значеніе. Если знаки зодіака и планеть напоминали о космическихъ законахъ, гармонично управляющихъ вселенною, — то образъ змѣи въ сочетани съ львиной головою символизироваль первобытную борьбу стихій. Мы уже не разъ отмъчали, что согласно очень древней, невыясненной для насъ символикъ, змъй быль образомъ воды или влажнаго принципа. Левъ же являлся символомъ огня; мы не знаемъ, на чемъ была основана эта символика, но должны признать ее, какъ удостовъренный факть. Сочетание же этихъ двухъ символовъ въ изображеніи Времени указывало на первобытное смѣшеніе двухъ основныхъ принциповъ огня и воды, смешенія, съ котораго началась медленная эволюція мірозданія. Вода и огонь—брать и сестра, по мысли древнихъ Персовъ, и оттого въ этой религіи огня и солнца символик' воды было отведено значительное мъсто; недаромъ въ глубочайшихъ таинствахъ ея передъ посвященнымъ ставили чату воды. Святилища Митры всегда устраивались у источника или ключа воды, и этоть обычай вытекать не изъ потребности имъть воду подъ рукой для раз-

<sup>1)</sup> По мижнію Цельса, котораго цитироваль Оригенъ, эти 7 дверей, изображая семь планетныхъ сферъ, должны были указывать на постепенное прохожденіе души, въ послѣдовательныхъ воплощеніяхъ, черезъ всѣ эти планетныя сферы.

ныхъ надобностей богослуженія, но им $\pm$ лъ глубокое ритуальное значеніе  $^{1}$ ).

Въ этомъ же сочетаніи идей огня и воды, —вѣчно противоположныхъ и все же неразрывно связанныхъ началъ, —заключенъ смыслъ общензвѣстнаго скульптурнаго мотива, изображающаго львиную голову, извергающую воду изъ пасти. Этотъ орнаментъ, широко распространенный въ эллино-римскомъ мірѣ, и донынѣ украшающій въ Европѣ всевозможные фонтаны и городскія площади, является повсюду безмолвнымъ свидѣтелемъ громаднаго, хотя и не всегда сознаваемаго нами вліянія митраизма и его символики на всю европейскую культуру.

Глубокими и невполнъ намъ доступными символами было облечено посвящение въ тапиства Митры. Мы имфемъ свъдънія, что степеней посвященія было семь, согласно особому мистическому значенію, приписываемому этому числу. Надо отмѣтить, что сочетание мистическихъ идей съ этимъ числомъ было распространено на Востокъ съ съдой древности, и проникло въ европейское сознаніе вмісті съ другими особенностями восточнаго міросозерцанія, преимущественно-же черезъ митраизмъ, отводившій таинственному числу 7 особо-важное м'єсто въ своей символикъ. Итакъ, степеней посвященія было 7; изъ нихъ намъ извъстны степени Во́рона, Воина, Льва, Гонда солнда (heliodromus), Отца и т. д. Но особое значеніе, повидимому, им'йла степень Льва, съ которой мы возвращаемся къ кругу идей, выраженныхъ въ изображеніяхъ Зервана. Со степенью Льва было связано особое званіе «участника» (μετέχοντες), такъ какъ, повидимому, только «Львы» приступали къ совершенію самаго таинства. Посвящение въ эту степень было сопряжено съ особыми символическими обрядами. По свидътельству Порфирія, при совершеніи таинства, вм'єсто обычнаго мистическаго омовенія, для «Львовъ» было установлено особое помазаніе рукъ медомъ, «ибо, — говоритъ Порфирій, — вода враждебна огню, изображаемому Львомъ, и посему замѣняется для него медомъ»<sup>2</sup>). Весьма въроятно, что это помазаніе медомъ имъло именно это

<sup>1)</sup> По замѣчанію Cumont (ibid. I, V, 5), новыя данныя науки, устанавливающія тѣсную связь между культами огня и воды у Персовъ, проливаютъ новый свѣть на нѣкоторыя историческія данныя, до сихъ поръ не находившія объясненія (напр. жертвоприношеніе Ксеркса Геллеспонту передъ походомъ на Элладу).

<sup>2)</sup> Cf. Cumont, ibid. I, V, 5.

символическое значеніе отказа отъ воды, какъ элемента противоположнаго огню. Но, вмѣстѣ съ тѣмъ, невольно напрашивается мысль, — не стоимъ-ли мы туть передъ новымъ глубочайшимъ и совершенно неразгаданнымъ еще символомъ? И въ митраизмѣ, и въ другихъ религіозныхъ системахъ древняго Востока, мы постоянно встрѣчаемъ это странное сочетаніе льва и пчелинаго меда, льва съ пчелою въ пасти, и т. п. ¹). И этотъ сложный символъ воскрешаеть въ памяти библейское сказаніе о Самсонѣ и о зацанной ему странной загадкѣ: «что слаще меда? что крѣпче льва»? Какъ извѣстно, разгадкой долженъ былъ служить рой пчелъ и медовый сотъ въ пасти льва, убитаго Самсономъ ²).

Мы зашли въ дебри такой символики, передъ которой наше оскудъвшее европейское мышленіе отступаетъ съ недоумъніемъ. Замѣтимъ однако, что связь библейскаго повѣствованія о Самсонѣ съ митраическимъ міросозерцаніемъ не ограничивается указанными аллегорическими образами. Въ позднѣйшей христіанской иконографіи изображенія библейскаго героя, раздирающаго льва, сложились не безъ вліянія митраическаго образа юнаго бога, побѣдителя символическаго быка. Подобнымъ же образомъ обычныя въ древнемъ христіанствѣ изображенія Моисея, извлекающаго ударомъ жезла воду изъ скалы, находятся въ тѣсной связи съ обычнымъ въ древности изображеніемъ Митры, такимъ же образомъ извлекающаго изъ скалы источникъ воды: въ митраизмѣ здѣсь скрывался символь «воды живой», даваемой Митрой всѣмъ жаждущимъ божественнаго просвѣтленія з).

Мы здёсь подошли вплотную къ вопросу громаднаго для насъ значенія, — вопросу о сходствѣ митраизма съ христіанствомъ и о вліяніи ихъ другъ на друга. Это сходство уже чуялось нами въ основныхъ идеяхъ митраизма объ отношеніи міра къ Божеству; оно поражаеть и во всѣхъ деталяхъ обрядности и иконографіи. Окрѣпшее христіанство ІІ и ІІІ в., къ изумленію

Повидимому, медь играль роль въ жертвоприношеніяхъ въ нѣкоторыхъ таинствахъ. Такъ, по свидѣтельству Анніана (Mithrid., LX VI), Митридать приносилъ въ жертву медъ.

<sup>2)</sup> Кн. Суд. XIV, 5—18. Исторія Самсона вообще представляєть большой интересь, въ ней сквозять разнородные элементы и мистическія наслоенія. Вопрось этоть еще мало разработань, см. однако у S. Reinach (Cultes, mythes, religions, t. III) изслѣдованіе эпизода Самсона съ лисицами, основная мысль котораго, повидимому, заимствована изъ ритуала орфическихъ таинствъ.

<sup>8)</sup> Ct. Cumont, ibid. I, V, 11.

своему, столкнулось съ религіей, вносившей въ міръ почти тожественныя съ нимъ формулы религіознаго міросозерцанія, тѣ-же идеи объ искупленіи міровой скверны кровью, и мистическую символику первобытной жертвы, неудержимо напоминающую образъ «агнца, закалаемаго отъ начала міра». Тѣ же требованія аскетизма, умерщвленія плоти, ті же мистическіе обряды крещенія, таинственныхъ начертаній, преломленія хліба... Церковные писатели, незнакомые съ ритуалами древнихъ таинствъ. не могли уразумъть причины такой общности мистическихъ идей и образовъ; не имъя возможности утверждать, что митраизмъ все заимствоваль у христіанства, такъ какъ старшинство перваго было слишкомъ очевидно, — они рѣшили, что діаволъ, предвидя торжество ненавистнаго ему христіанства, заранѣе составилъ пародію его и противов'єсь, въ вид'в религіи Митры. Пылкій Тертулліанъ, особенно раздраженный сходствомъ митраическихъ таинствъ съ христіанскими, первый додумался до этого предположенія: «A diabolo scilicet, cujus sunt partes intervertendi veritatem, qui ipsas quoque res sacramentorum divi-norum idolorum mysteriis aemulatur. Tingit et ipse quosdam, utique credentes et fideles suos; expositionum delictorum de lavacro repromittit; et si adhuc memini Mithrae, signat illic in frontibus milites suos, celebrat et panis oblationem, et imaginem resurrectionis inducit, et sub gladio redimit coronam. Quid? quod et summum pontificem iu unius nuptiis statuit? Habet et virgines, habet et continentes 1).

Само собою разумфется, что противники христіанства отвфчали подобными же обвиненіями въ рабской подражательности древнимъ таинствамъ. А между тфмъ, истина была не въ этой полемикф и пристрастныхъ нападкахъ, а въ спокойной оцфикф того общечеловфческаго достоянія мистики, религіозныхъ идей и символическихъ формулъ, частицы котораго вошли во всф великія религіи Востока. Митраизмъ, какъ религія, непосредственно вылившаяся изъ глуби восточныхъ святилищъ, выразилъ болфе ярко эти старыя, какъ міръ, формулы, эти символическіе образы столь далеко отъ насъ отошедшаго мистическаго созерцанія. Но эти самые образы сфдой мистики влились широкой струей и въ христіанство,— и признавая этотъ фактъ, мы лишь углуб-

<sup>1)</sup> Tertull. De praescr. haeret. XL, 2-5.

ляемъ и расширяемъ значеніе христіанства, какъ міровой религіи. Христіанство всегда стремилось къ объединенію всѣхъ высшихъ и лучшихъ идеаловъ человѣческой мысли, — и ему дано право съ гордостью сознавать, что оно является донынѣ носителемъ всѣхъ свѣтлыхъ мечтаній человѣчества, всѣхъ глубокихъ идей, когда либо нашедшихъ выраженіе въ робкихъ попыткахъ обрядовой символики. Позднѣйшее христіанство выработало замѣчательную формулу для утвержденія своего догматическаго исповѣданія: «Іd teneamus, quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est». Эта формула имѣетъ болѣе глубокій смыслъ, нежели тотъ, который ей приписывали богословы, — она шире понятія о церковномъ общеніи, о догматическомъ согласіи. Истинный смыслъ ея въ томъ, что въ христіанствѣ содержатся крупицы всѣхъ былыхъ поисковъ за истиною, что его міросозерцаніе сложилось изъ наслоеній всѣхъ религіозныхъ формулъ, когда либо выразившихъ міровую тоску Богоискательства. Старая мистика Востока влилась многими широкими струями въ мощный потокъ христіанства.

Но это не значить, что митраизмъ не могь оказать никакого непосредственнаго вліянія на выросшее рядомъ съ нимъ христіанство; наобороть, мы имѣемъ полное основаніе думать, что нѣкоторыя детали христіанской обрядности именно оттуда заимствованы. Вліяніе митраизма замѣтно на особомъ значеніи Солнца, какъ образа Божества въ христіанской символикѣ, — значеніи, сказавшемся и въ мистическомъ поклоненіи восходу солнца на утреннемъ богослуженіи, и въ посвященіи солнцу седьмого дня недѣли, и даже въ пріурочиваніи величайшаго христіанскаго праздника ко времени декабрьскаго «солнцеворота», т. е. ко времени года, всюду ознаменованному празднествами въ честь солнца. Торжественное празднованіе Непобѣдимаго Бога—Солнца (Sol invictus) въ митраизмѣ происходило 25 декабря, и мы вправѣ предположить, что это обстоятельство не осталось безъ вліянія на фиксированіи даты великаго христіанскаго праздника, подобно тому, какъ весеннія празднованія убіеннаго юноши — бога Атиса-Адониса наложили нѣкоторый слѣдъ на христіанскій календарь. Повторяемъ, что констатированіе подобныхъ вліяній на обрядовую сторону христіанства не только не является оскорбительнымъ, но, наобороть, подчеркиваеть глубокій смыслъ всей христіанской обрядности, сложившейся не случайно, а подъ вліяніемъ общечеловѣческихъ

религіозныхъ традицій, и вѣковыхъ, идеальнѣйшихъ порывовъ къ символическому изображенію отношеній міра къ Божеству. Недаромъ христіанство съ первой же поры приняло на себя задачу стать всеобъемлющимъ религіознымъ синтезомъ, вмѣстивъ въ себѣ религіозные идеалы всѣхъ расъ и племенъ, всѣ скорби и всѣ упованія человѣчества, всю радость духовнаго озаренія со всѣми муками вѣчнаго Богоискательства. Здѣсь умѣстно вспомнить, что одинъ изъ первыхъ христіанскихъ писателей¹) съ гордостью говорилъ: «Все, что сказано кѣмъ либо хорошаго, принадлежить намъ, христіанамъ».

Митраизмъ также пытался дать религіозный синтезъ всего эллино-римскаго міра,—и быль поб'єжденъ христіанствомъ. Ши-рокія массы стали на сторону посл'єдняго. Митраизмъ быль по существу религіею для немногихъ, для посвященныхъ, толп'є не было мъста на высшихъ степеняхъ посвященія. Но между двумя великими религіями, оспаривавшими другь у друга міровое владычество во ІІ и ІІІ в. нашей эры, было и глубокое этическое различіе, подм'яченное народными массами. Митраизмъ быль суровой религіей, культомъ поб'єдоноснаго бога, требовавшаго оть своихъ последователей духовной мощи, мужества въ жизненной борьб'в. Въ этой религіи не было призыва къ «труждающимся и обремененнымъ», не могло быть ублаженія кроткихъ и нищихъ духомъ. Мы уже виділи, что въ римскомъ міріз митраизмъ былъ преимущественно воинскимъ культомъ, распротраизмъ обять преимущественно волисия в пунктом, распространяемымъ римскими легіонами, и перешедшимъ изъ воинскихъ лагерей въ императорскіе дворцы. Воинскіе идеалы были переложены и въ религіозныя созерцанія митраизма, этого культа духовнаго мужества, въ которомъ служение добру пони-малось какъ безпощадная борьба противъ зла, лжи, тьмы, всёхъ темныхъ силъ, противящихся торжеству Свѣтлаго бога истины. Само собою разумѣется, что эти идеалы были доступны не всѣмъ послѣдователямъ митраизма,—что для грубаго легіонера они оставались недоступными. Но все же и на низшихъ степеняхъ митраическаго посвященія культъ бога правды, — божественнаго свидѣтеля даннаго слова, мстителя за попранную истину, помощника въ борьбѣ духа съ искушеніями плоти,— не могъ не способствовать духовному подъему, призывая къ актив-

<sup>1)</sup> Св. Іустинъ философъ и мученикъ, къ которому вернемся далье.

ной борьбѣ за правду и нравственную чистоту. Въ этомъ смыслѣ митраизмъ приближался къ идеалу рыцарскаго ордена. Подобные идеалы были вѣчно живы и въ христіанствѣ, часть эволюціи ихъ мы прослѣдимъ далѣе. Но въ общемъ теченіи христіанства восторжествовали идеалы пассивнаго смиренія, доступные самымъ широкимъ народнымъ массамъ, и въ сущности для нихъ созданные, — и къ нему пошли эти массы ищущихъ слова ободренія. Христіанство призвало весь міръ къ участію въ радости божественнаго озаренія, и къ нему хлынула толпа. Въ митраизмѣ же моментъ радостнаго участія въ таинствѣ оставался удѣломъ немногихъ избранниковъ, въ долголѣтнихъ искусахъ закалившихъ свой духъ передъ вступленіемъ въ отборную дружину Митры. Вспомнимъ, что только со степенью «Льва» была сопряжено званіе «участичка», и что слѣдовательно только посвященные, готовые къ несенію подвига борьбы за свѣть и истину, допускались къ участію въ таинствѣ и мистической трапезѣ съ хлѣбомъ и чашею воды.

Но мы отвлеклись слишкомъ далеко. Митраизмъ, его идеалы, его синтезъ міровой религіи, слишкомъ долго насъ задержали, и мы должны вернуться къ тому моменту міровой исторіи, съ котораго начали свое повъствованіе, къ эпохѣ великаго духовнаго броженія, еще не вылившагося въ цѣльную религіозную систему и еще направленнаго къ прокладыванію новыхъ путей для страстнаго Богонскательства.

Человъчество было наканунъ созданія міровой религіи. Рушились грани государствъ, народовъ и языковъ, по всему міру кипъло живое общеніе между всьми святилищами познанія и въры. Вся жизнь человъческая была порывомъ къ повнанію собственной сущности и мысли. Никогда мысль не залетала такъ головокружительно высоко въ неудержимомъ порывъ къ надзвъздной тайнъ.

И эта мечта о побъдъ надъ міровой тайной, о разрывъ оковъ плоти и полномъ одухотвореніи человъческаго сознанія,— выразилась въ страстномъ ожиданіи побъдителя міра, носителя полноты духовной мощи. Человъчество возжаждало сковать въ себъ связующее звено между высшимъ и низшимъ міромъ, между матеріальной природой и Божествомъ.

Міръ ожидаль Богочеловіка.

Наряду съ расцвътомъ мистическихъ братствъ и общинъ, съ союзами ревнителей Истины, сплоченныхъ общимъ и дружнымъ порывомъ Богоискательства,— великое мистическое броженіе передъ зарею христіанства сказывалось въ страстныхъ понскахъ за Учителемъ, за высшимъ, одухотвореннымъ человъкомъ, носителемъ Божественной благодати.

Исторія, въ томъ видѣ, въ какомъ ее обыкновенно изучають, сохранила свѣдѣнія лишь о такъ называемыхъ псевдомессіяхъ еврейскаго народа. Но то были чисто политическія явленія, вспышки воинствующаго націонализма, которымъ нѣтъ мѣста въ исторіи религіозныхъ исканій человѣчества. Иные люди являлись въ то время выразителями этихъ исканій, воплощеніями мечты о богочеловѣчествѣ. По лицу всего міра, отъ края до края римской державы, мелькали таинственныя тѣни разныхъ учителей, пророковъ, ясновидящихъ, чудотворцевъ,—иногда просто шарлатановъ, иногда носителей дѣйствительно — глубокаго познанія и особаго посвященія. За ними шли толпы людей, готовыхъ ради нихъ отречься отъ всякихъ жизненныхъ благъ и послѣдовать призыву къ исканію царства духа.

Всѣхъ этихъ властителей думъ эпохи великаго Богоискательства не перечесть, и разсмотрѣніе историческихъ данныхъ о нихъ завлекло-бы насъ слишкомъ далеко. Для общей ихъ характеристики достаточно остановиться мимоходомъ на знаменитѣйшемъ изъ нихъ, — на таинственномъ Аполлоніи Тіанскомъ.

Вся литература первыхъ въковъ христіанства пестрить указаніями на Аполлонія. Онъ быль современникомъ Інсуса Христа и впоследствіе часто противопоставлялся ему противниками христіанства. Во II, III вѣкѣ нашей эры обожествленіе Аполлонія было обычнымъ явленіемъ. Императоръ Авреліанъ посвятилъ ему храмъ 1). Его изображенія ставились въ молельняхъ; иногда синкретическій духъ времени сказывался въ томъ, что почитание Аполлонія сливалось съ почитаніемъ другихъ обожествленныхъ лицъ: такъ въ молельнѣ императора Александра Севера (222-235) стояли рядомъ изображенія Орфея, Аполлонія и Інсуса Христа<sup>2</sup>). По всему міру прославлялись чудеса Аполлонія, въру въ которыя не могла поколебать полемика со стороны христіанскихъ писателей 3). Въ числѣ этихъ чудесъ называли случаи воскрешенія мертвыхъ, снятія незримой рукой съ Аполлонія возложенныхъ на него оковъ и т. п. Какимъ-то талисманамъ, будто бы освященнымъ Аполлопіемъ, приписывали чудод в бурь, укрощенія дикихъ звърей и т. п. 4). Даже въ позднъйшія времена у византійскихъ хронографовъ (напр. у Георгія Кедрина) мы находимъ св'ядінія о благоговъйномъ почитаній памяти Аполлонія. Еще въ XIII вък впзантійское духовенство потребовало уничтоженія какихъто бронзовыхъ воротъ, будто бы освященныхъ имъ и почитаемыхъ народомъ.

Къ сожалѣнію, личность самого Аполлонія окружена такимъ ореоломъ легендъ, что среди нихъ трудно разобраться въ подлинныхъ историческихъ данныхъ. Жизнеописаніе Аполлонія составлялось неоднократно разными писателями, но до насъ дошло лишь одно сочиненіе этого рода, а именно біографическій трудъ нѣкоего Филострата, составленный въ началѣ ІІІ вѣка по порученію императрицы Юліи Домны, жены императора Септи-

4) Cf. «Quaestiones ad Orthodoxos».

<sup>1)</sup> Vopiscus, Aurel. XXIV.

Lampridius, Alex. XXIX.
 Cm. Euseb. Contra Hieroclem, Lactantius Instit. div. и пр.

мія Севера. Эта замѣчательная женщина, отличавшаяся недюжиными государственными способностями и огромной эрудиціей, была одержима свойственной ея эпохѣ страстью синкретизма и потребностью сличенія разнородныхъ религіозныхъ и философскихъ ученій; заинтересовавшись личностью Аполлонія Тіанскаго, она собрала какіе-то жизнеописанія его, написанныя Дамисомъ, Мерагеномъ, Максимомъ Эгейскимъ и др. и передала ихъ Филострату съ повелѣніемъ составить новую біографію Аполлонія 1). На основаніи этихъ матеріаловъ Филостратъ написалъ свою знаменитую Жизнь Аполлонія Тіанскаго, по счастливой случайности уцѣлѣвшую среди гибели столькихъ сокровищъ древней литературы, и сохранившуюся донынѣ. Эта біографія носитъ характеръ фантастической повѣсти; отбросивъ изъ нея сверхъестественный элементь, можно приблизительно выяснить слѣдующія данныя:

Аполлоній родился въ Малой Азіи, въ Каппадокійскомъ городѣ Тіанѣ, приблизительно въ первые годы нашей эры. Рожденіе его, согласно легендамъ, было обставлено разными чудесными явленіями, надъ которыми мы останавливаться не будемъ²) Четырнадцати лѣть онъ былъ отправленъ для завершенія своего образованія въ Тарсъ киликійскій, славившійся своими философскими школами. Быть можетъ, въ бытность Аполлонія въ Тарсѣ ему довелось встрѣтить на улицѣ мѣстнаго уроженца, еврейскаго юношу, предназначеннаго судьбою къ роли мірового свѣточа религіи, — Савла, будущаго апостола Павла. . . . .

Окончивъ свое образованіе въ Тарсѣ, Аполлоній перебрался въ Эгею, гдѣ былъ въ постоянномъ общеніи съ жрецами знаменитаго храма Эскулапа. Здѣсь-же, по словамъ Филострата, онъ вступиль въ пиоагорейское братство, выдержавъ предварительный искусъ пятилѣтняго безмолвія. Отнынѣ его жизнь стала рядомъ подвиговъ аскетизма и всякихъ лишеній. Отказавшись отъ всякой животной пищи, одѣтый въ льняныя одежды³), онъ странствовалъ по всѣмъ святилищамъ, совершенствуясь въ

<sup>1)</sup> Cf. Philostr. Vita Apoll. I.

<sup>2)</sup> Cf. Philostr. Vita Apoll. I, 4-5.

<sup>3)</sup> Отказа отъ перстяной одежды у древних «посвященных» быль слъдствіемъ отрицанія всякаго насилія надъ живымъ существомъ: персть,—продукть стрижки овецъ,—считалась нечистой.

восторженныхъ созерцаніяхъ. За нимъ шли ученики, толпа богоискателей, неудержимо привлекаемыхъ его благородной осанкой, вдохновеннымъ взоромъ, исходившей изъ него духовной мощью. Въ Ниневін, гдѣ остановился Аполлоній по дорогѣ въ Индію, къ нему пришель некій Дамись со словами: ты идешь за Богомъ, я пойду за тобой,—и съ того момента сталъ неразлучнымъ спутникомъ Учителя. Изъ Ниневіи они пошли въ Вавилонъ для бесѣдъ съ тамошними магами, и затѣмъ добрались до Индіи; пребываніе Аполлонія въ Индіи описано Филостратомъ съ прикрасами самаго фантастическаго свойства. Следуя далъе все тому же источнику, мы узнаемъ, что обратный путь Аполлонія и его върнаго спутника легъ черезъ Вавилонъ и Ефесь и привель ихъ въ Анины, а оттуда въ Римъ, при императоръ Неронъ. Послъ пребыванія въ Римъ Аполлоній совершилъ путешествие въ Испанію, побываль въ Египта и наконецъ водворился у себя на родинѣ, въ Малой Азіи. Въ 96 г. онъ быль въ Ефесь, когда произошель странный случай ясновидьнія, о которомъ говорятъ древніе писатели: въ тоть самый день и часъ, когда императоръ Домиціанъ былъ убитъ въ Римѣ (18 сентября 96 г.), Аполлоній въ Ефесѣ прозрѣлъ сцену убійства и описалъ ее со всѣми подробностями окружающимъ. Вскорѣ послъ этого, Аполлоній совершенно исчезъ: отославъ Дамиса въ Римъ подъ предлогомъ какого-то порученія, онъ скрылся и уже никогда болье не появлялся на жизненной сценъ. Его послъдователи были убъждены, что онъ не умеръ обычной человъческой смертью; иные ожидали его воскресенія и скораго возвращенія, другіе полагали, что его совершенный духъ «дематеріализировался», покинуль ненужную ему оболочку тѣла.

Мы остановились на этой загадочной личности, промелькнув-

шей яркимъ метеоромъ на фонв міровой исторіи и нынв почти забытой, какъ на характерномъ образцѣ учителя, столь жадно встръченнаго толпой. Но Аполлоній говориль не для толпы, онъ былъ прежде всего «великимъ посвященнымъ», хранив-шимъ обязательство молчанія передъ профанами. Ни онъ, ни другіе представители пивагорейскихъ или иныхъ таинствъ не могли бросить людямь живого слова, утолить всеобщую жажду просв'тленія. Безмолвные, загадочные, скользили они надъжизнью, воплощая въ себ'в челов'яческія грёзы о духовномъсовершенств'в, чуждомъ всякихъ житейскихъ заботъ. Но міровой тоски они утолить не могли.

А она все глубже охватывала человъчество, встрепенувшееся отъ въянія мистики. И всъ помыслы, всъ упованія, всъ лучшія силы человъческаго духа были напряжены въ ожиданіи въщаго слова, имъющаго разсъять тоску Богоискательства.

Міръ ожидалъ Богочеловѣка. И онъ готовъ былъ къ воспріятію Его, когда изъ Галилеи пронесся таинственный кличъ: Онъ

пришелъ!

«Інсусу же рождшуся въ Виолеемѣ іудейстѣмъ во дни Ирода царя, се волсви отъ Востокъ пріидоша въ Іерусалимъ, глаголюще: гдѣ есть рождейся царь іудейскій? видѣхомъ бо звѣзду Его на Востоцѣ и пріидохомъ поклонитися Ему» 1).

Это преданіе распустилось благоухающимъ цвѣткомъ среди другихъ безхитростныхъ евангельскихъ повѣствованій, и въ немъ тантся глубокій образный смысль. Эти «волхвы», — т. е. носители древняго посвященія и познанія, — идущіе на поклонъ къ Младенцу Інсусу, какъ бы символизпруютъ отношеніе древняго мышленія и философскаго созерцанія къ Тому, во имя Котораго крестилась вся человѣческая культура.

Годы проповёди Нарства Божьяго въ Галилее промельки ули свътлой идилліей, остались въ человъческой памяти лучезарной мечтой. Обликъ Христа пересталъ быть осязаемой реальностью, и вокругъ Его духовнаго наследія началась борьба идей, понятій и разнотолкованій. Многое изъ сказаннаго Божественнымъ Учителемъ осталось непонятымъ, многія слова Его, преданныя забвенію, даже безследно затерялись. Не прошло десятильтія со времени Его отшествія изъ скорбнаго міра, какъ ближайшіе ученики Его уже вступали въ ожесточенные споры о томъ, какъ именно относился Учитель къ данному жизненному явленію, что отв'єтиль бы на тоть или иной предложенный вопросъ. Среди этихъ споровъ ученіе Христа могло затеряться въ узкомъ сектантствъ, растратить свою живительную силу. Но его подхватила разливавшаяся по міру волна мистицизма. Страстный порывъ, искавшій «прежде всего Царствія Божія и правды его», сблизиль юную религію съ древними таинствами, окунуль ее

<sup>1)</sup> Mare. II, 1-2.

въ водовороть великаго мистическаго броженія, одухотворявшаго міръ. И она въ этомъ союзѣ съ древней мистикой окрѣпла, утвердила свою царственную власть надъ человѣческими сердцами, подобно тому, какъ въ образномъ разсказѣ о поклоненіи волхвовъ Божественный Младенецъ проявилъ впервые свою Царственную Сущность именно въ принятіи этого поклоненія и символическихъ даровъ отъ маговъ,—носителей древняго посвященія.

Девятнаднать вековъ протекло съ техъ поръ. какъ человъчество слагало эти восторженныя преданія, и смыслъ ихъ сталь забываться среди догматическихъ споровъ. Тѣ главныя иден, за которыя человъчество шло на смерть, нынъ заслонились подробностями, болже понятными нашему міросозерцанію. Такъ, вся внъшняя обстановка зарожденія христіанства, — Виолеемская пещера, ясли, пастухи, —вся Галилейская идиллія, пріобрѣли особое значеніе, точно въ нихъ была суть христіанства. Ничто не можетъ быть ошибочнъе этого взгляда. Никакія идиллическія подробности не могли бы покорить міръ, охваченный тоской Богоискательства, —и ими не исчерпывалось значеніе Того, Кто «говориль, какъ власть имфющій» 1), Того, Кто воплотиль міровую мечту о Богочеловькь. Мірь открылся передъ властнымъ призывомъ къ экстазу, передъ призывомъ къ всеобщему крещенію Духомъ и огнемъ. Въ этой вдохновенной пропов'яди заключалась тайна усп'яха христіанства; ею оно пошло на встръчу мистическимъ запросамъ человъчества, созрѣвшаго именно для такой проповѣди. Древній міръ, жившій исканіемъ Божества, встрепенулся отъ вѣсти, что Божество снизошло къ человъчеству, открыло въ Себъ доступъ каждому сознанію и путь къ мистическому совершенствованію. И древнее мышленіе, и древнее познаніе, со всёми ихъ духовными запросами, преклонились передъ основной идеей христіанства, - подобно тому, какъ въ чудномъ сказаніи о Рождествъ Христовомъ пришедшие съ Востока волхвы сложили свои дары у ногъ Божественнаго Млаленца.

Міръ воспринялъ христіанство, какъ наслѣдника древнихъ мистерій, какъ разгадку всѣхъ тайнъ жизни. То, что было достояніемъ лишь немногихъ посвященныхъ, раскрылось передъ всѣмъ человѣчествомъ: христіанскій призывъ былъ обращенъ не только къ немногимъ мыслителямъ, но и къ широкимъ мас-

<sup>1)</sup> Мате. VII, 28—29. Марк. I, 22. Лук. IV, 32.

самъ, впервые призваннымъ къ общенію съ радостью Божественнаго созерцанія. Конечно, въ христіанствѣ, по евангельскому выраженію, было «много званныхъ и мало избранныхъ», и избранниковъ у него, въ сущности, было не больше, чѣмъ у другихъ мистическихъ религій. Но сила его заключалась именно въ томъ, что у него было «много званныхъ», что на перекресткахъ жизни громко раздавался его призывъ.

Нын'в приходится иногда слышать предположение, будто залогомъ усивха христіанской пропов'єди было ученіе о посмертномъ возданній за всіт земныя испытанія. Но такое ми'єніе ошибочно уже потому, что другія древнія религіи учили о за-гробномъ существованіи и о справедливомъ возмездін въ иной жизни. Эта идея была всегда жива въ человѣчествѣ, всегда была ярко выражена во всѣхъ религіозныхъ системахъ арійской расы; правда, древнему еврейству она была, повидимому, чужда, но и въ его міросозерцаніе она просачивалась подъ вліяніемъ Египта и Персіи: для евреевъ послѣднихъ вѣковъ до Р. Х. идея посмертнаго воздаянія уже стала непреложной истиной, тѣсно слившейся съ религіознымъ міросозерцаніемъ юдаизма. Не надежда на будущую жизнь обезпечила успѣхъ христіанской проповѣди. Христіанство покорило міръ вѣщимъ словомъ: *Царствіе Божіе внутрь васт есть*. То было ученіе о радости жизни, озаренной Божественнымъ свътомъ, о радости Божественнаго созерцанія, доступнаго здѣсь, въ этомъ мірѣ, каждому сознанію. И вся жизнь стала исканіемъ этого пути къ внутреннему царству благодати, вся жизнь озарилась мистическимъ восторгомъ, и познала сладость экстаза. Два, три человъческихъ покольнія блуждали по міру съ горящими глазами, съ невидящимъ взоромъ, восторженно прислушиваясь къ призыву духовнаго возрожденія, созерцая лишь світь внутренняго озаренія. То было христіанство, поб'єдившее мірь, залившее его кровью экзальтированныхъ мучениковъ.

Мы знаемъ, что этотъ экстазъ быль знакомъ посвященнымъ древнихъ мистерій, какъ своеобразное ощущеніе близости Божества. Но эти посвященные были рѣдкими избранниками,—а для толпы, для человѣческихъ массъ, небожители были далеки. Въ христіанствѣ впервые прозвучала проповѣдь о Божествѣ,—какъ о всеобщемъ достояніи, о неразрывной части сознанія и радостномъ смыслѣ жизни. И навстрѣчу этому Божеству, снизшедшему до человѣчества, пошло все живое, все чуткое, все

ищущее, всв «люди свдящій въ свни смертный и увидыщій свыть велій». Недаромъ съ этой проповыдію озаренія Свытомъ слились всь лучшія потребности духа, вся человыческая этика и «все то хорошее», что было когда-либо выражено и воспринято человыческимъ сознаніемъ.

Отсюда видно, насколько ошибочно и другое мивніе: —будто успѣху христіанства способствовала проповѣдь еврейскаго монотеизма. Для еврейства Ісгова быль далекимъ строгимъ Судьею, внушавшимъ страхъ, но не любовь. «Начало премудрости страхъ Господень», — говорилъ Ветхій Завѣтъ 1). Христіанство учило о совершенствѣ любви, «изгоняющей страхъ 2), —о Божествѣ близкомъ озаренному сознанію, о Божественномъ Свѣтѣ, отблескомъ котораго горитъ человѣческая душа. Самой характерной чертой христіанской проповѣди можно считать именно то, что она разнесла по міру новое понятіе о Божествѣ, понятіе, весьма близкое къ откровеніямъ высшаго посвященія, но впервые прозвучавшее радостнымъ кликомъ надъ просторомъ человѣческой жизни.

Конечно, это новое слово не явилось міру въ видѣ стройнаго цѣльнаго ученія. Наобороть, яснаго понятія о Сущности Божества не было въ первомъ лепетѣ христіанства. Мы далѣе увидимъ, что христіанство не разъ отклонялось далеко даже отъ самой идеи монотеизма. Мы прослѣдимъ, какъ медленно, въ теченіи двухъ-трехъ вѣковъ, вырабатывались христіанскимъ мышленіемъ догматическія опредѣленія Божества. Этой догматики еще и въ поминѣ не было въ эпоху первыхъ, сбивчивыхъ призывовъ къ Царствію Божію. Но въ этихъ призывахъ была заложена непобѣдимая сила вѣры въ Божественный Свѣтъ, возсіявшій надъ міромъ, согрѣвшій человѣческую душу и воспламенившій ее радостью божественнаго созерцанія.

Всякому серьезному изслѣдователю, приступающему къ изученію христіанства съ намѣреніемъ постигнуть его сущность, разгадать тайну его усиѣха и выяснить его историческую эволюцію, — надлежить прежде всего отрѣшиться отъ нѣкоторыхъ предвзятыхъ миѣній, навѣянныхъ легкомысленнымъ непониманіемъ и не оправдываемыхъ вѣскою критикою фактовъ. Мы уже указали на два такихъ миѣнія, — на разсматриваніе хри-

<sup>1)</sup> Исал. СХ, 10. Притч. І, 7. Сирах. І, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I Iоан. IV, 18.

стіанства, какъ простой проповѣди еврейскаго монотеизма, и на преувеличеніе значенія «галилейской идилліи», трогательныя подробности которой могутъ сильно дѣйствовать на воображеніе нашего времени, но не обладали такой неотразимой силой въ эпоху разлитія христіанской проповѣди по древнему міру, гдѣ столько было простоты въ повседневномъ быту и столько идиллической поэзіи въ религіозныхъ миоахъ. Еще болѣе тяжкой опибкой является разсматриваніе христіанства, какъ соціальной проповѣди, родственной по духу современнымъ соціальдемократическимъ утопіямъ: и это мнѣніе обличаетъ незнакомство съ тѣми условіями и той средой, въ которой развилось христіанство. Въ этой средѣ, гдѣ такъ несложны были жизченныя потребности, гдѣ, по климатическимъ условіямъ, не было острой матеріальной нужды и поэтому не было и озлобленнаго острой матеріальной нужды и поэтому не было и озлобленнаго сознанія неравнаго распредёленія матеріальных благь, — въ этой средё, охваченной міровымъ мистическимъ броженіемъ, соціальная проповёдь могла имёть развё только частичный успёхъ, могла вызвать мёстную вспышку, но всецёло овладёть человёческимъ сознаніемъ она не могла. Мірь ждалъ не соціальныхъ реформъ, а религіознаго подъема. И только въ наше время, съ его неслыханнымъ культомъ капитала, съ его жестокой борьбой классовъ и назрѣвшими общественными вопросами, могло возникнуть предположеніе, будто великое религіозное движеніе, создавшее христіанство, могло разгорѣться на почвѣ соціальныхъ ученій. Девятнадцать вѣковъ тому назадъ человѣчество ждало не общественнаго переустройства, а живого слова, разрѣшающаго тоску Богоискательства, — и покорило его восторженное ученіе о Царствіи Божіємъ «не отъ міра сего».

Столь же ошпбочно и другое современное мнѣніе о первобытномъ христіанствѣ, навязывающее ему особое значеніе мобытномъ христіанствѣ, навязывающее ему особое значеніе моральной проповѣди, направленной исключительно къ поднятію нравственнаго уровня человѣчества. И этоть взглядъ вытекаеть изъ современнаго понятія о религіи, совершенно чуждаго мистики и истиннаго пониманія религіозныхъ запросовъ. Въ наше скучное время, знающее лишь практическую сторону жизни, религія сводится къ требованіямъ морали и внѣ ея не находить себѣ смысла. Для нашего міра, проникнутаго утилитаризмомъ, не можеть быть духовнаго подъема, не связаннаго съ какими-либо реальными благими послѣдствіями, и поэтому религія мыслима лишь какъ узда, налагаемая на человѣческія страсти, лишь какъ залогъ общественной безопасности и огражденіе общечеловъческихъ интересовъ отъ напора эгоистичныхъ стремленій.
Оттого высшая степень религіознаго подъема, доступнаго нашему
времени, заключается въ альтруистическомъ забвеніи личныхъ
интересовъ, въ безкорыстномъ порывѣ къ служенію своему
ближнему вмѣсто служенія собственному «я»;—такой подвигъ
считается нынѣ высшимъ, почти недосягаемымъ идеаломъ. Но
міръ забылъ, что этотъ идеалъ, какъ бы онъ ни былъ высокъ,
не можетъ быть высшимъ идеаломъ человѣческаго сознанія уже
потому, что въ немъ содержится признаніе цѣнности матеріальныхъ благъ (хотя бы для ближняго), что въ немъ нѣтъ полнаго забвенія будничной обстановки жизни. Какъ ни великъ
подвигъ братской любви,—выше его подвигъ духовнаго совершенствованія, одухотворяющій цѣлыя поколѣнія, облагораживающій все человѣческое сознаніе. Какъ ни велика заслуга того,
кто утеръ слезу ближняго, выше его стоитъ тотъ, кто вѣщимъ
словомъ отрываетъ людей отъ всякихъ матеріальныхъ заботъ
и ведетъ ихъ за собой къ неземнымъ идеаламъ.....

Земная любовъ къ ближнему, служение его интересамъ, — лишь первыя проявления религиознаго чувства. Человъкъ, повинующися внутреннему призыву къ совершенствованию во имя религиознаго идеала, — естественно сбрасываетъ съ себя прежде всего всъ материальные интересы и приноситъ ихъ въ жертву чужому благу съ тъмъ большей легкостью, что для него самого они уже утратили прежнюю цънность. Но если этотъ призывъ увлекаетъ его все дальше, все выше къ простору духовнаго созерцания, если чуетъ онъ въ себъ присутствие высшаго начала, озаряющаго его сознание, — тогда не можетъ онъ отвернуться отъ призвания къ служению «духомъ и истиною» высочайщимъ, надземнымъ идеаламъ, — тогда не можетъ онъ, ради служения материальнымъ интересамъ своихъ ближнихъ, оторваться отъ творческой работы духовнаго совершенствования. Человъкъ — «сосудъ благодати», и не имъетъ права разбить этотъ сосудъ, чтобы изъ черепка напоить прохожаго.

«сосудъ олагодати», и не имъетъ права разбить этотъ сосудъ, чтобы изъ черепка напонть прохожаго.

Эти идеи чужды міросозерцанію нашей эпохи. Но он'т лежали въ основ'т всей древней мистики и того благогов'т ванаго отношенія къ челов'т ческому духу, о которомъ современный міръ не имъетъ и представленія. Ими же было проникнуто и христіанство, восторженное ученіе о Царствіи Божьемъ, покорившее міръ пропов'т друга.

Именно въ согласіи съ попятіями древней мистики, альтруизмъ занялъ и въ христіанствѣ положеніе первой ступени по пути къ духовному совершенствованію. Но то была именно ступень къ дальнъйшему развитію ученія о бренности всего мірского, и это ученіе неизб'яжно влекло за собой пренебрежительное отношение ко всякому служению матеріальному благу, хотя бы чужому, а не собственному. Восторженная Марія, забывшая всякія житейскія попеченія ради того, чтобы сид'ять у ногъ Вожественнаго Учителя и слушать Его слово, -- заслужила Его одобреніе: она «избрала благую часть» 1), и практическая Мароа, сколь ни полезна была ея деятельность, никогда не могла сравняться съ нею въ христіанскомъ сознаніи. «Больше сея любви никтоже имать, да кто душу свою положить за други своя» 2), — учило христіанство, — но это именно крайній предвлъ любви, а не высшая точка духовнаго совершенствованія, передъ которой пожертвование жизнью — мелочь, ибо жизнь сама по себъ не является цънностью. Пожертвование жизнью ради ближнихъ доступно всякому человѣку, не погрязшему въ низменномъ животномъ эгоизмѣ. Но служение человѣчеству на вершинахъ духовнаго созерцанія, служеніе Царству Духа облагора-живаніемъ челов'яческаго сознанія,— вотъ высшій идеалъ неземной любви, доступный лишь немногимъ, — и христіанство показало его міру, какъ «свёточъ, возжженный на высокой гор'в».

Изъ этого же пренебрежительнаго отношенія ко всему мірскому вытекло и характерное равнодушіе христіанскаго сознанія къ реальности, напр. предпочтеніе, оказываемое имъ благому намѣренію, а не осуществленію его. Съ точки зрѣнія духовнаго совершенствованія, вполнѣ логично оцѣнивать лишь душевное стремленіе, порывъ. И мы видимъ ясное выраженіе этой иден въ цѣломъ рядѣ евангельскихъ притчъ о купцѣ, отдающемъ все свое достояніе ради единой жемчужины 3), о рабочихъ одинадцатаго часа, получающихъ вознагражденіе одинаковое съ тѣми, кто заслужилъ его тяжелымъ цѣлодневнымъ трудомъ, 4) о пастырѣ, предпочитающемъ одну заблудшую овцу цѣлой сотнѣ остальныхъ 5), о званныхъ на царскій ширь, отъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лук. X , 38—42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоан. XV, 13.

<sup>8)</sup> Mare. XIII, 45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Мате. XX, 1—16. <sup>5</sup>) Лув. XV, 4—6.

которыхъ требуется лишь св'ятлое, радостное настроеніе (брачная одежда) 1)...

Мы слишкомъ привыкли читать загадочную книгу христіанской мистики сквозь очки нашего деловитаго, безрадостнаго времени, ставящаго «діла добрыя» выше всякихъ порывовъ религіознаго созерцанія. И мы забыли, что христіанство было когда-то чисто-мистическимъ ученіемъ, враждебнымъ всякому утилитаризму, и менфе всего похожимъ на тф практическія общества взаимопомощи, въ которыя вырождается нынъ сектантство и убогія усилія протестантскаго духа «возродить христіанство». Оно было чистымъ порывомъ мистики, то христіанство, гдф первымъ признакомъ озаренія Духомъ были возгласы на невѣдомомъ языкѣ 2), гдѣ Апостолы считали для себя недостойнымъ отдавать свои силы служенію нуждамъ братіи и для этого поставляли діаконовъ и вдовиць, а сами предавались лишь дізлу благовістія 3),—то христіанство, Самый Основатель котораго всячески избъгалъ толны, гнъвно отказывался быть судьею въ ея тяжбахъ и мелкихъ раздорахъ 4), и даже ради исцеленія недужныхъ неохотно отрывался отъ уединеннаго созерцанія, «милосердуя о народѣ семъ» 5).

Чисто моральная проповѣдь неизоѣжно заключена въ извѣстныя рамки, и нуждается въ ясномъ опредѣленіи своихъ этическихъ принциповъ. Христіанство не давало никакихъ формуль этики, и недаромъ апостолъ Павелъ противопоставлялъ его древнему «закону» 6), строго оберегавшему человѣка отъ уклоненій съ намѣченнаго пути. Христіанство не указывало пути: оно требовало общаго совершенствованія, духовнаго подъема, возводящаго человѣка на такую высоту, откуда всѣ житейскія условія кажутся ничтожными мелочами. Внѣшнимъ образомъ этотъ духовный подъемъ сказывался въ широкой любви къ человѣчеству, въ области-же внутренней психики онъ требовалъ страстнаго порыва къ собственному совершенствованію, и напряженія всѣхъ душевныхъ сплъ и способностей къ единой цѣли:—дать разгорѣться въ яркое пламя той искрѣ Божествен-

<sup>1)</sup> Mare. XXII, 11-14.

<sup>2)</sup> I Kop. XIV, 2-10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дѣян. VI, 1—6.<sup>4</sup>) Лув. XII, 13—14.

<sup>5)</sup> Мато. IX, 36; XIV, 14. Марк. VI, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Галат., гл. III вся.

наго Свѣта, что заложена въ каждомъ сознаніи. Въ этой мысли заключалась суть всей христіанской проповѣди; она нашла свое лучшее выраженіе въ глубокой евангельской причтѣ о талантахъ¹), и суровое обличеніе того, «кто зарываеть свой талантъ въ землю», стало на вѣки призывомъ къ духовному совершенствованію, какъ къ долгу передъ Богомъ и самимъ собою. Но надо помнить, что и въ этомъ символическомъ призывѣ не было опредѣленной формулы того, что именно слѣдуетъ разумѣть подъ «талантомъ», вложеннымъ Богомъ въ человѣческую душу, и въ какомъ направленіи его надо развивать. Здѣсь было заложено начало многихъ недоразумѣній, и дальнѣйшаго конфликта между разнорѣчивыми понятіями о долгѣ. Каждому индивидуальному сознанію было предоставлено рѣшать, въ чемъ именно заключается его призваніе и въ чемъ должна выразиться его готовность служить высшимъ идеаломъ. А эти идеалы часто находились, (и донынѣ находятся) въ несоотвѣтствіи съ тѣмъ, что могло бы казаться ближайшимъ и непосредственнымъ долгомъ.

Въ этомъ конфликтѣ заключался разладъ, внесенный въ человѣческое сознаніе христіанствомъ. Призывъ къ забвенію всего мірского ради «царствія не отъ міра сего» врѣзался острымъ клиномъ въ тѣ понятія о гражданственности, зиждимой на крѣпкихъ семейныхъ устояхъ, которые лежали въ основѣ міросозерцанія Рима. Еще тѣснѣе были связаны религіозные запросы съ чувствами національнаго и семейнаго долга въ еврействѣ, послужившемъ колыбелью христіанства. Христіанская проповѣдь несла съ собой смертный приговоръ этимъ старымъ устоямъ общественнаго быта. Полное презрѣніе къ плоти и вытекающее изъ него отвращеніе къ браку, превознесеніе аскетическихъ идеаловъ, отрицаніе всякихъ семейныхъ узъ, — все то, что въ мистеріяхъ Востока было удѣломъ немногихъ, —было провозглашено христіанствомъ передъ лицемъ всего міра. Христіанство вынесло изъ тайниковъ святилищъ этотъ призывъ къ духовной свободѣ, къ отрѣшенію отъ всякихъ мірскихъ обязательствъ ради единой потребности исканія Божества, и въ огненныхъ выраженіяхъ запечатлѣло его въ человѣческихъ сердцахъ:

ныхъ выраженіяхъ запечатлѣло его въ человѣческихъ сердцахъ:
«Мните ли,—говорилъ Самъ Христосъ,—яко миръ пріидохъ
дати на землю? Ни, глаголю вамъ, но раздѣленіе. Будуть бо

<sup>1)</sup> Mare. XXV, 14-30. Jyr. XIX, 12-26.

отселѣ пять въ единѣмъ дому раздѣлени, тріе на два, и два на три. Раздѣлится отецъ на сына, и сынъ на отца; мати на дщерь, и дщи на матерь, свекры на невѣсту свою, и невѣста на свекровь свою ¹).

«Аще кто грядеть ко Ми $^{\pm}$ , и не возненавидить отца своего и матерь, и жену и чадъ, и братію и сестръ, еще же и душу свою, не можеть Мой быти ученикъ  $^{2}$ ).

«Не мните, яко пріидохъ воврещи миръ на землю: не пріидохъ воврещи миръ, но мечъ. Пріидохъ бо разлучити человѣка на отца своего, и дщерь на матерь свою, и невѣсту на свекровь свою. И врази человоку домашній его. Иже любить отца или матерь паче Мене, нѣсть Мене достоинъ, и иже любитъ сына или дщерь паче Мене, нѣсть Мене достоинъ» <sup>3</sup>).

Не миръ несло христіанство, но мечъ! Въ этомъ признаніи истинный смыслъ христіанской пропов'єди, того ученія, въ которомъ современное непонимание хотило бы видить мораль здраваго смысла, хранительницу бытовыхъ традицій и семейнаго очага! Мы знаемъ, какъ глубоко запалъ этотъ призывъ въ человъческія сердца, какъ буквальное толкованіе его привело къ рфшительной борьбф противъ «міра» и всфхъ мірскихъ узъ и создало безпримфрное въ исторіи человфчества стремленіе къ б'ягству изъ постылаго «міра» въ безмольный просторь пустыни, въ одиночество и тишину монашеской кельи. Эти аскетические идеалы были заложены въ самой основѣ христіанскаго міросозерданія. Зам'єтимъ только, что первобытное христіанство настолько подчеркивало свою отчужденность отъ жизненной реальности, что даже не пыталось проводить въ жизнь осуществление своихъ идеаловъ. Оно учило презрѣнію ко всему мірскому, но презрѣнію настолько глубокому, что для него внѣшнія условія мірской жизни не играли никакой роли. Христіанство не отрывало своихъ послѣдователей отъ ихъ обычной жизненной обстановки, допускало и семейныя узы и брачную жизнь, наравиъ съ военной службой, съ богатствомъ, съ рабствомъ, допускало даже возможность брака между христіанами и язычниками, какъ допускало возможность для христіанина им'єть рабовъ-христіанъ. Все это казалось мелкими житейскими условностями для людей,

<sup>1)</sup> Jyr. XII, 51-53.

<sup>2)</sup> Jyr. XIV, 26.

<sup>3)</sup> Mare. X. 34-37.

жившихъ однимъ лишь порывомъ религіозной экзальтаціи. Важно лишь то, чтобы эти мелочи не занимали мѣста въ человѣческомъ сознаніи, чтобы на нихъ смотрѣли, какъ на нѣчто ничтожное, скоропреходящее; съ ними и бороться не стоитъ: конецъ міра близокъ, и съ нимъ разсѣется призракъ постылой земной реальности.

Нельзя не подчеркнуть, что это ожиданіе неминуемо-близкой кончины міра въ значительной мірь способствовало широкой термимости первобытнаго христіанства къ внішнимъ условіямъ жизни. Первыя покольнія христіанъ были убъждены въ томъ, что конецъ міра долженъ наступить еще при жизни самовидцевъ Спасителя. Можно сказать, что первый ръшительный переломъ въ христіанскомъ міросозерцаніи совершился тогда, когда сошли въ могилу последние представители перваго христіанскаго поколѣнія, послѣдніе ученики Господни, слышавшіе евангельское благовъстіе изъ собственныхъ усть Учителя. Только тогда наступило сознаніе, что повседневное ожиданіе второго пришествія Господня было напрасно, и пришлось озаботиться о приспособленіи религіознаго міросозерцанія къ реальности житейскаго обихода. Мы проследимъ далее эту эволюцію религіозной мысли, начавшуюся съ конца I въка нашей эры 1). Покаже достаточно еще разъ отмътить, что именно въ силу этой вфры въ близкую кончину міра, первобытное христіанство не могло придавать значенія житейскимъ условіямъ, и действительно относилось къ нимъ съ полнымъ безразличіемъ. Разладъ. внесенный въ міръ христіанскимъ міросозерцаніемъ, былъ чисто духовный. Ничего не возбраняя, не отмъняя никакихъ жизненныхъ явленій, христіанство, однако, лишало ихъ значенія и отрывало отъ нихъ человъческое сознаніе. Все то, чъмъ заполняется жизнь при обычныхъ условіяхъ, -- любовь, семейныя узы, заботы о личномъ честолюбін и о довольств'в семьи, -- оказались несущественными придатками личной жизни, досадными мелочами, отвлекающими вниманіе отъ единственной цінности существованія — религіознаго восторга. Въ этомъ смыслѣ (и только въ этомъ смыслю) христіанство явилось разрушительнымъ началомъ для древней этики, и оказалось острымъ мечомъ, под-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Христіанская традиція пріурочиваеть къ царствованію Траяна (98—117) кончину апостола Іоанна, пережившаго всёхъ остальныхъ личныхъ учениковъ Христа.

съкающимъ въ корнъ древніе устои семьи и общественности. Но, повторяемъ, то было чисто психологическое явленіе, потеря вкуса жизни, если можно такъ выразиться. Внѣшнія-же бытовыя условія оставались незатронутыми. Тѣ категорическія отрицанія семьи и семейнаго быта, о которыхъ мы только что упоминали, мирились съ фактомъ супружескихъ и семейныхъ отношеній, какъ съ неизбіжнымъ зломъ; рішительное осужденіе заботь о матеріальной обезпеченности не являлось препятствіемъ къ тому, что среди ближайшихъ учениковъ Христа, и среди членовъ первобытныхъ христіанскихъ общинъ, были и богатые люди, не отказавшіеся оть своего состоянія и помогавшіе изъ своихъ средствъ неимущимъ братіямъ<sup>1</sup>), подобно тому, какъ среди братій были дюди всёхъ классовъ, не порывавшіе со своей жизненной обстановкой. «Пусть каждый останется въ своемъ званіи», -- училъ апостолъ Павелъ. Христіанство было свободнымъ духовнымъ союзомъ людей разныхъ состояній и сословій, соединенныхъ между собою лишь братской любовью и общимъ религіознымъ восторгомъ, и сходившихся по возможности часто для радостнаго братскаго общенія вокругъ символической Чаши. На эти «вечери любви» сходились и господа, и рабы, и «сущій отъ Кесарева дома», и солдаты, и юныя дъвушки, и состоятельные члены общины, оказывавшие ей матеріальную поддержку. Иного характера христіанская община не имъла въ теченіе двухъ въковъ и даже болье, и никакой правильной организаціи она не знала, кром'є внутренняго порядка священнослуженія.

И воть, эта вольная пропов'ядь духовнаго восторга оказалась «поб'ядой, поб'ядившей міръ». Именно потому, что христіанство не знало организованныхъ формъ и строгихъ предписаній, оно могло разлиться по міру неудержимой волной, и изб'яжало опасности разм'янться на мелкое сектантство.

Образцы мистическихъ сектъ уже имълись въ еврействъ; онъ являлись реакціями противъ установившейся въ еврейской

<sup>1)</sup> Гарнакъ (Miss. und Ausbreit.) совершенно върно замътилъ, что встръчающееся на каждомъ шагу въ Евангеліяхъ и апостольскихъ посланіяхъ увъщаніе давать милостыню является очевиднымъ указаніемъ на неравное распредъленіе матеріальныхъ средствъ среди върующихъ. Впрочемъ, прежнее мнѣніе о коммунизмѣ въ первобытномъ христіанствъ уже давно отвергнуто, и современная научная критика установила, что опытовъ такого коммунизма почти не бывало даже въ апостольское время, не говоря уже о послъдующемъ.

средѣ желѣзной дисциплины семейныхъ и общественныхъ отношеній, и поэтому устраивались на общинныхъ началахъ и на принципъ отрицанія семьи и собственности. Такими сектантами были ессей въ Палестинъ, а въ Египтъ, среди евреевъ «разсвянія» (diaspora) — такт называемые терапевты. Посл'ядніе описаны Филономъ Александрійскимъ вч его знаменитомъ трактатъ «О созерцательной жизни» (Пері Віон Овшрутихой), и описаніе это настолько сходится съ нашемъ понятіемъ о первобытномъ христіанствъ, что научная критика думала отожествить этихъ «терапевтовъ» съ первыми христіанами Египта, причемъ самая подлинность принисаннаго Филону трактака оснаривалась. Это мивніе, однако, ныив опровергнуто, и научная критика вполив признала возможность существованія среди эллинизированныхъ евреевъ Египта мистической секты, близко подходившей къ типу пиоагорейскихъ общинъ 1). Филонъ описываеть намъ общину терапевтовъ, расположившуюся у Мареотскаго озера, къ югу отъ Александріи. Эти терапевты жили въ отдъльныхъ кельяхъ или хижинахъ; ежедневно вставая до зари, они привътствовали восходъ Солица моленіемъ объ озареніи Истиннымъ Свътомъ, и не вкушали пищи до заката, проводя день въ безмолвіи и созерцаніи; по субботамъ всѣ «братья» и «сестры» сходились вм'вст'в для общей молитвы, а въ торжественные дни собирались для общей скудной трапезы (состоявшей изъ хлібов и воды, съ солью и иссопомъ) и пінія священныхъ гимновъ, послѣ чего проводили ночь въ священной пляскѣ, въ вид'в торжественнаго хоровода. продолжавшагося до зари; поклонившись восходу солнца, всв расходились по своимъ одинокимъ жилищамъ. Какъ видно, сходство быта этихъ терапевтовъ съ первыми монашескими общинами Египта и Палестины было настолько велико, что недаромъ научная критика была введена въ заблуждение и думала ихъ отожествить. На самомъ дълъ можно допустить лишь сильное вліяніе «терапевтовъ» на христіанское иночество, возникшее впервые въ Египт'я въ III в.2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этотъ вопросъ окончательно разработанъ и исчерпанъ Кониберомъ (Fred. C. Conybeare) въ его превосходномъ изданіи Филонова трактата De vita contemplativa. (Оксфордъ, 1895).

<sup>2)</sup> Сохранившееся въ христіанской традиція описаніе первобытныхъ иноческихъ общинъ совершенно сходится съ изображеніемъ терапевтовъ у Филона. См. напр. въ Четьяхъ-Миненхъ «Житіе стариет въ Синав и Ранев убісниях»: «Ихже житія уставъ бѣ таковъ: вся дни съдиху въ кельяхъ евоихъ безмолвствующе, въ субботу же въ вечеръ, настающей педъли, собирахуся

76 Ecceu.

Но не слѣдуетъ забывать, что сами «терапевты» были евреями лишь по имени; на самомъ дѣлѣ они потеряли подъ вліяніемъ эллинизма всякую связь съ еврействомъ, и родство ихъ съ чисто-эллинскимъ пинагорействомъ несомнѣнно (на что указываетъ и поклоненіе солнцу, заимствованное пинагорействомъ изъ мистерій Востока).

Гораздо ближе еврейскому духу была секта ессеевъ, довольно многочисленная въ Палестинъ и Сиріи въ эпоху зарожденія христіанства. Ессеи придерживались всёхъ религіозныхъ традицій еврейства, но отличительной чертой ихъ было отрицаніе собственности и устройство своихъ общинъ на началахъ коммунизма. Ихъ аскетические идеалы и строгий образъ жизни привлекали сердца, и роль ихъ въ исторіи религіознаго броженія, предшествовавшаго христіанству, была довольно значительной. Научная критика всегда считала, что христіанство выросло въ твсной связи съ ессействомъ: неоднократно высказывалось предположеніе, что Самъ Іисусь Христосъ и ученики Его были въ сущности представителями этой секты. Но сходство христіанства съ ессействомъ было далеко не такъ глубоко, какъ принято думать. Ессеямъ недоставало именно того, чемъ дышало христіанство — мистической экзальтаціи. Ессейство было реакціей религіознаго чувства противъ политиканства и всякихъ неурядиць, заполнившихъ жизнь еврейства асмонейскаго и римскаго періодовъ; строгая дисцинлина его общинъ являлась протестомъ противъ нравственнаго упадка еврейства въ эту мрачную для него эпоху, а отрицательное отношение къ собственности было реакціей противъ порабощенія умовъ матеріальными заботами. Но это требование новыхъ этическихъ началъ все же не отличалось широкимъ подъемомъ; практическій умъ, неизмінно свойственнной еврейству, бралъ верхъ надъ порывами мистическаго идеализма, и ессейство, слишкомъ тъсно связанное съ еврейской традицією, съ еврейской обрядностью, было обречено на прозябаніе въ роли чисто-еврейской секты. Не ему была дана власть и призваніе покорить міръ. Христіанство-же побіз-

вси въ церковь и вкупѣ нощное бдѣніе сотворяху. Заутра же на святѣй литургіи причастившеся святыхъ безсмертныхъ Христовыхъ таинъ, кійждо ихъ паки въ свою келлію отхождаше... Живяху яко безплотни, ничтоже стяжавающе отъ таковыхъ, яже сладость и страсти рождати обыкоша: ни вина, ни масла, ни хлѣба всячески, но мало финикъ, или вершіе дубовое, и тѣмъ свое тѣло питаху». (Четьи-Минеи, 14-го января).

дило міръ именно потому, что оно вышло изъ этихъ рамокъ простого кодекса морали, и зажгло въ человъческихъ сердцахъ святую тоску о неземныхъ идеалахъ.

Ессейство, однако, не осталось безъ вліянія на первобытное христіанство, и создало въ немъ особое теченіе, не слишкомъ далеко уклонявшееся отъ еврейскихъ религіозныхъ традицій. То были скромные люди «золотой середины», не задававшіеся широкими религіозными порывами; новое ученіе сводилось для нихъ къ нравственнымъ принципамъ, утвержденнымъ пришествіемъ человѣка — Іисуса, въ которомъ они соглашались признать мессіаническія черты. Здісь міста не было для восторженной мистики, для см'влой метафизики, для поб'вдоносной пропов'яди объ озареніи Св'єтомъ. Это теченіе въ христіанств'я носило название евіонизма, в'вроятно оть еврейскаго слова эбіонимъ, - бъдняки; этимъ названіемъ подчеркивалось отрицательное отношение къ матеріальному достатку 1). Но уже черезъ поколѣніе оно стало носить характеръ полу-презрительной клички, и древне-христіанскіе писатели сохранили намъ насмѣшливое мивніе, будто «евіонен» получили свое названіе «бідняковъ» отъ скудости ума<sup>2</sup>). Не имъ было суждено вести христіанство къ побълъ.

Въ сущности, евіонизмъ прочно основался лишь въ іерусалимской первобытной общинѣ. Слишкомъ тѣсно связанное съ еврействомъ, оно не могло развиться внѣ его среды, — но ему пришлось поэтому раздѣлить его судьбу. Послѣ разрушенія Іерусалима, лишенный опоры еврейскаго консерватизма, лишенный престижа іерусалимскаго храма и религіозно-историческихъ традицій, — онъ потерялъ всякое значеніе для христіанства и остался въ сторонѣ отъ его мощнаго разлива. Теченіе его обратилось въ струйки мелкаго сектантства, создало безчисленные «толки», въ родѣ назореевъ, генистовъ, меристовъ, элленіановъ, имеробантистовъ, масвоеевъ, оссеевъ и другихъ, извѣстныхъ намъ большей частью только по имени; къ нимъ же можно причислить остатки учениковъ Іоанна Крестителя и Аполлоса³). Въ исторіи христіанства ихъ роль была кончена.

¹) Слъдуеть однако отмътить поздиъйшее миъніе, будто названіе звіонеевъ происходило оть имени нъкоего Евіона, основавшаго секту.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Orig. De princ. IV, 22. C. Cels. II, 1. Euseb. Hist. Eccl. III, 27. Cf. Epiph. Haer. XXX, 17.

<sup>3)</sup> Anan. XVIII, 24-28; XIX, 1-7.

Лишь въ разрывѣ съ еврействомъ христіанство обрѣло свое призваніе міровой религіи. Вдохновенной проповѣдью Апостола Павла оно было оторвано отъ еврейской среды и перенесено въ центръ религіознаго броженія, охватившаго древній міръ,— въ тотъ своеобразный міръ малоазійскихъ городовъ, гдѣ, какъ мы видѣли, котломъ кипѣло мистическое исканіе Божества. Недаромъ самое названіе христіанъ было найдено не въ предѣлахъ Гудеи: его получили впервые ученики Павла и Варнавы въ Антіохіи 1), — столицѣ римскаго Востока и его эллинской культуры. Здѣсь, въ Антіохіи, и въ Малой Азіи христіанство нашло свою истинную колыбель, отсюда разлилось по древпему міру, въ тѣсномъ союзѣ съ эллинскимъ мышленіемъ и эллинскими формулами Богопскательства.

Еврейство было тими «михами ветхими», въ которыя, по евангельскому выражению, не могло быть влито «вино новое» христіанское. И потому важивищимъ моментомъ въ исторіи христіанства и, быть можеть, во всей религіозной исторіи человичества, быль тоть часъ, когда апостольское благовистіе вышло изъ предиловь еврейства и разлилось по эллинизированному міру, озаривь новымъ сіяніемъ великое духовное броженіе, отъ котораго трепетало человическое сознапіе.

Мы теперь должны вернуться къ этому моменту, и прослъдить за первыми шагами апостольской проповъди. Могучій порывъ ея быль неизбъжнымъ слъдствіемъ того состоянія экзальтаціи, въ которомъ находилась апостольская семья. Небольшая группа людей, охваченныхъ восторгомъ пламенной въры, естественно должна была подумать объ увеличеніи числа своихъ прозелитовъ, о наибольшемъ распространеніи спасительнаго призыва ко вновь открывшемуся Царствію Вожію. «Шедше убо научите вся языки» 2)... «Шедше въ міръ весь, проповъдите Евангеліе всей твари...» 3), таковы были, согласно традиціи, послъдніе завъты Христа Своимъ ученикамъ,—и служеніе дълу благовъстія стало первой заботой и главнъйшимъ попеченіемъ Христовыхъ послъдователей.

Согласно старому церковному преданію, апостолы, оставшись осиротельнии въ Герусалим'я посл'я разлуки съ Вожественнымъ

<sup>1)</sup> Диян. XI, 26.

<sup>2)</sup> Mare. XXVIII, 19.

<sup>3)</sup> Maps. XVI, 15.

Учителемъ, стали распространять вокругъ себя въсть о соществій на челов'ячество благодати обожествленія, но вначаль они, повидимому, не отдалялись отъ Герусалима и мастъ, освященныхъ воспоминаніями о возлюбленномъ Учитель. Правда, по одной традиціи, они тотчасъ же занялись пропов'ядью не только въ Герусалимъ, но и въ ближайшихъ городахъ и селахъ, а еттуда перешли и въ эллинскій міръ, -- но по другимъ, весьма древнимъ преданіямъ, они въ теченіе долгаго срока оставались въ Герусалимъ сплоченной семьею, согласно повелънію Самого Господа, будто бы воспретившаго имъ отлучаться изъ Герусалима въ теченіе двінадцати літь 1). По другой версіи пребываніе апостольской семьи въ Герусалим' продолжалось лишь семь лѣтъ 2). Какъ бы то ни было, мы не имѣемъ никакихъ достовърныхъ свъдъній о дъятельности апостоловъ въ первые годы вследъ за Вознесеніемъ. Въ единственной исторической книгѣ нашего новозавѣтнаго канона, въ Дюяніяхъ Апостольскихх, упоминаются лишь первые опыты благовъстія въ предълахъ Туден, Самарін, и въ городахъ, находившихся въ непосредственной близости отъ наследія Израилева. Диянія сохранили сведенія о проповеднической деятельности Апостола Петра въ Лиддъ, Іопиъ (нынъшней Яффъ), Кесарін, Антіохін,—Петра, Іоанна и Филиппа въ Самаріи, — Филиппа въ Азотъ и Кесаріи, — Варнавы въ Антіохіи 3). Но это благовъстіе оставалось въ сферъ вліянія Герусалимской общины, и не указывало на разсіяніе апостоловъ по свъту для проповъди. Первый разрывъ съ Герусалимомъ и его традиціями совершился благодаря д'ятельности молодого новообращеннаго Савла, уже не видавшаго Божественнаго Учителя лицемъ къ лицу, но воспріявшаго Его откровеніе съ тімь восторгомь, къ которому пріуготовило его воспитаніе и образованіе въ родномъ его городѣ Тарсѣ, — оживленномъ центръ малоазійскаго эллинизма и его мистической философін. Савлъ, «онъ же Павелъ», вынесь изъ предъловъ еврейства благов'єстіе Христова ученія, и тімь поставиль впервые юное христіанство передъ жгучимъ вопросомъ: возможно-ли

¹) Clem. Alexandr. Stromat. VI, 5. Cf. Euseb. Hist. Eccl. V, 18. На этотъ 12-лътній срокъ указываютъ внокрифическія Дилиія Петра и и въкоторые другіе памятники древне-христіанской литературы, преимущественно апокрифической.

<sup>2)</sup> Recogn. I, 43; IX, 29.

<sup>3)</sup> Anan. VIII, IX, XI,

пріобщеніе къ спасительной тайнѣ Христовой язычниковъ, не принятыхъ въ общеніе синагоги, не принадлежавшихъ къ потомству Авраама, и не пріявшихъ внѣшняго признака этого преемства,—обрѣзанія?

То быль первый, и, быть можеть, самый опасный кризись въ исторіи христіанства. Если-бы восторжествовало направленіе, върное традиціямъ еврейства, христіанство было бы осуждено на незамѣтную роль еврейской секты. Но и на разрывъ съ въковыми традиціями рѣшиться было не легко. Апостолы, повидимому, долго колебались, уклонялись отъ категорическаго рѣшенія. Петръ, по традиціи, самъ обратиль въ христіанство сотника Корнилія въ Кесаріи и крестиль его со всёмъ домомъ его 1), но послѣ этого счелъ нужнымъ оправдываться передъ Герусалимской общиной<sup>2</sup>). Позже, Петръ вновь проявилъ нерешительность въ этомъ жгучемъ вопросе, чемъ навлекъ на себя со стороны Павла упрекъ въ малодушіи: Павель укоряль первоверховнаго апостола за то, что онъ въ Антіохіп сперва вошель въ братскія сношенія съ христіанами изъ язычниковъ, а затёмъ, подъ вліяніемъ Іакова и другихъ представителей Герусалимской общины, отрекся отъ нихъ и вернулся къ узкоеврейскому консерватизму<sup>3</sup>). Эти тягостные споры и колебанія угрожали самому существованію христіанства. Іерусалимская община, проникнутая еврейскимъ націонализмомъ, и во главѣ которой стоялъ строгій блюститель еврейскихъ традицій, — Іаковъ брать Господень, — не могла найти выхода изъ этихъ затрудненій: рішеніе вопроса могло состоять лишь въ перенесеніи центра тяжести христіанской пропов'яди вн'я сферы еврействующихъ вліяній. Въ этоть критическій моменть поддержка, оказанная Павлу Варнавой, спасла идею христіанства, какъ міровой религін свъта и духовной свободы. Благодаря Варнавъ, Павелъ получиль отъ апостоловъ разрѣшеніе нести благовѣстіе Христово языческому міру, предоставивъ предстоятелямъ Іерусалимской общины діло проповіди среди «чадъ Авраамовыхъ» 4). И такимъ образомъ, среди древняго міра, предавшагося безу-

Дъян. X, 1—48. Следуетъ заметитъ, что современная критика относится скентически къ факту столь ранняго обращения въ христинство римскаго офицера.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дъян. XI, 1—18. <sup>3</sup>) Галат. II, 11—14.

<sup>4)</sup> Дпин. XV, 2-31.

держному Богоискательству, прозвучала восторженная пропов'я во радости обр'ятенія Божества. «Явися благодать Божія спасительная вс'ямъ челов'якомъ».

Личность Христа была не вполн'в выяснена въ Герусалимской общинъ, и въ толковании евіонейства и еврействующаго христіанства Онъ вскор' оказался бы только пророкомъ, явившимся въ освещении мессіаническихъ обетованій. Но Христосъ Павла, Христосъ, пропов'вданный всему міру, быль Божественнымъ Носителемъ міровой тайны, и пропов'єдь о Немъ настолько же отошла отъ евіонейскихъ идей, насколько вдохновенная ръчь Павла въ Аоинахъ о Невъдомомъ Богъ ) далека отъ еврейскихъ толкованій библейскаго текста. Подлинность этой ръчи, правда, оспаривается новъйшей критикой, но этотъ вопросъ не стоить обсужденья: передаеть-ли авинская рѣчь точныя выраженія Павла, или же она скомпанована авторомъ «Дѣяній Апостольскихъ», -- для насъ, въ сущности, безразлично. Важно лишь то, что эта ръчь дъйствительно выражаетъ основныя мысли Павла, что въ ней заключенъ и смыслъ восторженной пропов'вди среди эллинского міра, и ключь къ разгадк'в успъха этой проповъди. Важно то, что сама книга «Дъяній Апостольскихъ», первый по времени историческій документь Новаго Завѣта, написанъ не евреемъ, а чистокровнымъ эллиномъ, — Лукою, и личность этого сподвижника Павла, просвъщеннаго грека изъ Антіохіи, врача по профессіи, — сразу вводить насъ въ тоть міръ общеевропейской эллинской культуры, где христіанство нашло свою истинную родину и необходимыя условія для своего расцвѣта 2).

И міръ, подготовленный долгими поисками за Божествомъ, жадно воспринялъ проповъдь Павла. Въ теченіе одного десятилътія Спрія, Малая Азія, Эллада, Кипръ, Критъ услышали ученіе о Божественномъ Свътъ, озарившемъ міръ, изъ устъ самого Павла, и «свътъ просвъщенія» быль имъ пронесенъ до

<sup>1)</sup> Ansa. XVII, 16-31.

<sup>2)</sup> Личность автора Джяній Апостольских в не разъ подвергалась сомнівнію и многіе научные авторитеты (Баурь, Пеллерь, Гильгенфельдь, Де-Ветть и др.) рімпительно высказывались противъ возможности принисанія нашихь Джяній и 3-го евангелія ученику Павда. Это мнівніе однако оспаривалось Ренаномъ, Паномъ, Рамзаемъ, Гарнакомъ и др., и въ настоящее время вопрось объ авторств'ї Луки можно считать рішеннымъ въ утвердительномъ смыслів. Полный разборъ этого научно-историческаго спора см. въ превосходной монографіи Гарнака Lukas der Arzt (Leipzig 1906).

самаго Рима. Здёсь, въ міровой столицѣ, ему суждено было наконецъ сложить свою голову за ту вѣру, которой онъ отдалъ всю свою жизнь (вѣроятно въ 64 г.). Но главнымъ центромъ его дѣятельности была Малая Азія,—здёсь положиль онъ основаніе очагу христіанской вѣры, пылавшему въ теченіе многихъ вѣковъ самымъ яркимъ огнемъ. Уже во времена Павла и благодаря его усиліямъ, центръ тяжести христіанства былъ сдвинутъ и перенесенъ изъ Герусалима въ Антіохію; столица Сиріи съ ея разноплеменнымъ составомъ населенія, насквозь проникнутымъ духомъ эллинизма, стала второй религіозной столицею христіанства; третьей оказался Ефесъ, главный центръ Малой Азіи, также просвѣтленный Павломъ. Ефесъ на долгіе годы сталъ средоточіемъ всего восточнаго христіанства, и здѣсь, цѣлыхъ три десятилѣтія послѣ кончины Павла, старецъ — Апостолъ Іоаннъ, окруженный всеобщимъ благоговѣніемъ, являлся послѣднимъ носителемъ живого преданія о Христѣ, послѣднимъ лучемъ великаго очага свѣта, восиламенившаго міръ.

Повидимому, остальные апостолы примкнули къ движенію, начатому Павломъ, и въ свою очередь разсѣялись по всѣмъ странамъ Востока и Запада, неся всему міру благовѣстіе Христово. Упомянутыя выше преданія о двѣнадцатилѣтнемъ срокѣ пребыванія Апостоловъ въ Іерусалимѣ имѣли цѣлью именно доказать, что по истеченіи этого срока всѣ апостолы разошлись для миссіонерской дѣятельности. Въ Іерусалимѣ, по преданію, остался лишь Іаковъ братъ Господень, неуклонно-вѣрный еврейскимъ религіознымъ традиціямъ; онъ управлялъ Іерусалимскою общиною въ духѣ сближенія съ еврействомъ, соблюдая всѣ предписанія закона Моисеева, но былъ убитъ еврейскими изувѣрами (около 61 года). Преемникомъ его былъ Симонъ сынъ Клеоновъ, неоднократно упоминаемый въ евангеліяхъ, двоюродный братъ Іисуса Христа; родственники Господни оставались главными членами Іерусалимской общины. О дѣятельности-же прочихъ апостоловъ и о миссіонерскихъ трудахъ ихъ мы не имѣемъ достовѣрныхъ свѣдѣній. Какъ извѣстно, наши «Дѣянія Апостольскія», описавъ первобытную Іерусалимскую общину, переходять далѣе исключительно къ исторіи Павла и его проповѣди въ Малой Азіи и Элладѣ, подробно описывають его арестъ и отправку подъ конвоемъ въ Италію, и обрываются на прибытіи его въ Римъ. На этой точкѣ заканчиваются всѣ историческія свѣдѣнія о дѣятельности апостоловъ, вошедшія въ нашъ ново-

завътный канонъ. Въ каноническихъ «Дъяніяхъ» нъть даже указаній на дальнъйшую судьбу и смерть Павла, а свъдънія объ апостоль Петрь обрываются посль повыствованія о крешеній Корнилія сотника въ Кесаріи, такъ что любопытный факть дальнѣйшихъ колебаній Петра, возвращенія его къ строго-еврейскому образу мыслей, и столкновенія его на этой почві съ Павломъ въ Антіохін намъ изв'єстенъ уже только изъ разсказа самого Павла въ посланіи къ Галатамъ (II, 11-14). О діятельности-же и жизненной судьбѣ остальныхъ апостоловъ наши «Дѣянія» вовсе умалчивають. Но скудныя данныя единственной исторической книги нашего канона зато дополняются обширнымъ запасомъ преданій и церковныхъ традицій, связанныхъ съ именемъ каждаго апостола. Церковъ сохранила благодарную память о проповёднической дёятельности ихъ во всёхъ странахъ и областяхъ древняго міра. «Во всю землю изыде в'вщаніе ихъ и въ концы вселенныя глаголы ихъ», поется донын'в словами древняго исалма 1) на церковной службъ въ честь апостоловъ. Церковное преданіе знасть о пребываніи Апостола Петра въ Римъ, объ основании имъ епископской каоедры въ міровой столиців и кончинів его тамъ же, одновременно съ Павломъ (в вроятно во время гоненія при Неронв), — о пропов'яднической дъятельности ученика его ап. Марка въ Египтъ и основании пмъ епископской каоедры въ Александрін, — о проповѣди брата Петра, Апостола Андрея Первозваннаго, по всему побережью Чернаго моря и мученической кончинъ его въ Патрасъ въ Ахаіи, о пропов'яди и мученической кончин'я Апостола Оомы въ Индіп, Апостола Варооломея у Пароянъ, Апостола Оаддея въ Месопотаміи, и т. д. 2). Святыя женщины, посл'єдовавшія Христу, также, согласно преданію, приняли участіе въ распространеніи Его ученія, и Церковь сохранила традицію о благов'єстіи Маріи Магдалины въ Римв. Часть этихъ преданій, конечно, лишь красивыя легенды, благоухающій вінокъ мистической поэзіи, возложенный на колыбель христіанства, -- но многія изъ нихъ

1) Hean. XVIII, 5.

<sup>2)</sup> Поздивние красивое преданіе гласить, будто Апостолы, покидая Іерусалимъ для всемірной проповъди, распредълили между собой всъ страны и народы по жребію, — и каждый изъ нихъ отправился въ страну, выпавшую на его долю. См. въ «Дъяніяхъ Оомы» трогательный разсказъ о томъ, какъ Оома устрашился поъздки въ Индію, доставшуюся ему по жребію, и какъ подкръпилъ его Господь для труднаго служенія.

им'єють серьезное значеніе для исторіи первобытнаго христіанства, и основаны на достовърныхъ воспоминаніяхъ. Эти традиціи дополняють наши свёдёнія и дають намъ полную картину того восторженнаго порыва къ проповъди объ озареніи Божественнымъ Светомъ, который явился «победой, победившей міръ». И литература, сохранившая эти частью вымышленныя, частью историческія свёдёнія о дёятельности и судьбё всѣхъ основателей христіанства, литература такъ наз. апокрифическихъ «Дъзній» каждаго апостола въ отдъльности 1) никогда не могла потерять своего значенія для христіанскаго сознанія, несмотря на то, что перковный авторитеть позднайшихъ ваковъ отвергъ ее и выкинуль изъ состава каноническихъ книгъ. Мы увидимъ далее, какъ формировался новозаветный канонъ, на какихъ основаніяхъ нѣкоторыя книги въ него входили и по какимъ соображеніямъ другія книги изъ него исключались. Пока же достаточно отмѣтить, что вся литература христіанскихъ апокрифовъ, хотя и отверженная Церковью, оставила на ней неизгладимый отпечатокъ, влилась въ церковную службу, неразрывно сочеталась съ христіанскимъ сознаніемъ. Поминовенье Церковью Апостоловъ и ихъ деятельности целикомъ основано на данныхъ такъ называемыхъ апокрифическихъ «Дѣяній»; христіанская иконографія оттуда-же заимствовала изображенія и характерныя черты Апостоловъ, христіанское искусство оттудаже почерпнуло свои красивъйшіе сюжеты и лучшее вдохновеніе.

Помимо этого, повторяемъ, преданія о пропов'єднической д'ятельности всей апостольской семьи им'ємть громадное историческое значеніе; они возстановляють равнов'єсіе фактовъ апостольской исторіи и указывають на то, что д'єло распространенія христіанства не является исключительно заслугой Павла, и что поразительно-быстрый усп'єхъ христіанской пропов'єди отчасти объясняется дружными усиліями многихъ пропов'єдниковъ. У одного челов'єка, хотя бы то быль геніальный Павель, не хватило бы силь на зажженіе пламени религіознаго восторга во вс'єхъ концахъ древняго міра. Церковная традиція возстановила историческую правду, не нашедшую м'єста въ церков-

<sup>1)</sup> Напр. «Дѣянія Өомы», «Дѣянія Андрея», «Дѣянія Іоанна» и пр. Иногда разсказъ ведется сразу о двухъ апостолахъ, напр. «Дѣянія Андрея и Матеія» и т. п.

номъ канонѣ, сохранивъ въ христіанскомъ сознаніи память о томъ, что Павлу принадлежитъ хотя и преобладающая, но не исключительная роль въ дѣлѣ распространенія христіанскихъ идей и сліянія ихъ съ эллинской мистикой.

Но если мы хотимъ ознакомиться съ сутью того ученія, которое разлилось въ стихійномъ порывѣ по всему міру, то мы должны обратиться прежде всего къ пастырскимъ посланіямъ Павла, дающимъ намъ яркую картину первобытной христіанской общины. Слѣдуетъ помнить, что эти посланія Павла являются первыми по времени письменными документами христіанской Церкви. Евангелія еще не были написаны. Рѣчи Господа сохранялись еще только въ живой памяти, слагаясь въ циклъ устныхъ преданій. Христіанскія общины не были скрѣплены никакимъ кодексомъ, юныя Церкви были свободными собраніями восторженныхъ людей, сходившихся для радостныхъ бесѣдъ о Божественномъ просвѣтленіи, для совершенія таинственнаго обряда поминовенія Христа въ преломленіи хлѣба. И эти общины создавались къ такомъ порывѣ мистической экзальтаціи, что въ нихъ не были выяснены даже простѣйшіе вопросы о взаимныхъ отношеніяхъ ихъ членовъ, объ отношеніяхъ ихъ къ внѣшнему міру. На эти вопросы иногда давали отвѣты апостольскія посланія, и изъ нихъ мы можемъ почерпнуть свѣдѣнія о внутренней жизни этихъ союзовъ людей, связанныхъ общею вѣрою, общимъ религіознымъ подъемомъ, но не внѣшними узами.

Въ этихъ первыхъ письменныхъ документахъ христіанства всюду слышится призывъ къ мистическому созерцанію, пренебрегающему всякими житейскими попеченіями. Въ нихъ прежде всего бросается въ глаза, что христіанская община состояла изъ людей разныхъ сословій и состояній, продолжавшихъ заниматься въ обыденной жизни своимъ дѣломъ или службой. «Кійждо въ званіи, въ немже призванъ бысть, въ томъ да пребываетъ. Рабъ ли призванъ былъ еси, да не нерадиши, но аще не можеши свободенъ быти, больше поработи себѣ» 1).

«Отцы, не раздражайте чадъ своихъ... Раби, послушайте

«Отцы, не раздражайте чадъ своихъ... Раби, послушайте господій своихъ по плоти со страхомъ и тренетомъ, въ простотъ сердца вашего, якоже и Христа... И господіе таяжде творите къ нимъ... въдуще, яко и вамъ самъмъ и тъмъ Господъ

<sup>1)</sup> I Корине. VII, 20-21.

есть на небесѣхъ 1). «Нѣсть эллинъ ни іудей, обрѣзаніе и необрѣзаніе, варваръ и склоъ, рабъ и свободь, но всяческая и во всѣхъ Христосъ 2). «Рабы, послушайте во всемъ плотскихъ господій вашихъ,... господіе, правду и уравненіе рабомъ подавайте» 3).

Изъ всѣхъ посланій можно бы привести подобныя выдержки, свидѣтельствующія о духовномъ подъемѣ, не знавшемъ никакихъ жизненныхъ условностей,—ни общественныхъ, ни семейныхъ.

«Вы же нъсте во плоти, но въ дусъ, понеже Духъ Божій живеть въ вась» 4). «Не пріясте бо духа работы паки въ боязнь, но пріясте духа сыноположенія» 5). «Имуще же дарованія по благодати данной намъ различна: аще пророчество по мъръ въры; аще учяй, во ученія; аще утьшаяй, во утьшенія; подаваяй, — въ простотъ; предстояй, — со тщаніемъ 6). «Ядый, — Господеви ясть, благодарить бо Бога; и не ядый. — Господеви не ясть и благодарить Бога... Ядый не ядущаго да не укоряеть, и не ядый ядущаго да не осуждаеть: Богь бо его пріять... Ничтоже скверно само собою, точію помышляющему что скверно быти, оному скверно есть» 7). «Аще убо ясте, аще ли піете, аще ли ино что творите, —вся во славу Божію творите 8). «Раздъленія дарованій суть, а тойжде духъ; и раздъленія служеній суть, а тойжде Господь; и раздёленія действъ суть, а тойжде есть Богь, дъйствуяй вся во всъхъ» 9). «Вси вы сынове Божін есте върою о Христь Інсусъ. Елицы бо во Христа крестистеся, во Христа облекостеся. Н'всть іудей, ни эллинъ; н'всть рабъ, ни свободь; нъсть мужескій поль, ни женскій, - вси бо вы едино есте о Христъ Інсусъ 10).

Къ людямъ, жившимъ въ подобномъ экстазѣ, конечно были непримѣнимы указанія житейской морали, правила устройства повседневнаго быта. И Павелъ неохотно давалъ такія указанія;

<sup>1)</sup> Eфec. VI, 4-9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Колосс. III, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Колосс. III, 22; IV, 1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Римл. VIII, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Римл. VIII, 15.

<sup>6)</sup> Римл. XII, 6-8.

<sup>7)</sup> Римл. XIV, 3, 6, 14

<sup>8)</sup> I Kop. X, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) I Кор. XII, 4—6. <sup>10</sup>) Галат. III, 26—28.

такъ, мы находимъ у него лишь мимоходомъ брошенный упрекъ въ томъ, что между братіями возникла какая-то тяжба 1), но этотъ фактъ не вызываетъ въ немъ особаго негодованія; для насъ же эта мелочь характерна, какъ яркое доказательство того, насколько христіанскія общины были далеки отъ организованныхъ формъ быта. Даже въ самомъ жгучемъ вопросв религіозной совъсти, — въ вопрось о необходимости аскетическаго воздержанія, Павель уклоняется оть прямого повельнія и ограничивается совътомъ: «мню убо сіе добро быти» 2). Но тутъ-же возвращается къ своей основной идев пренебрежения къ вившнимъ условіямъ жизни: «Кійждо въ немже призванъ бысть, братіе, въ томъ да пребываеть передъ Богомъ... Привязался ли еси женъ, не ищи разръшенія. Отръшился ли еси жены, — не ищи жены.. Аще который брать жену имать невърну (т. е. ие христіанку) и та благоволить жити съ нимъ, да не оставляеть ея. И жена аще имать мужа невърна (язычника) и той благоволить съ нею, да не оставляеть его» 3). «А о нихже писасте ми, - добро человъку женъ не прикасатися... Хощу убо, да вси человацы будуть якоже и азь, но кійждо свое дарованіе имать оть Бога: овъ убо сице, овъ же сице. Глаголю же безбрачнымъ и вдовицамъ: добро имъ есть, аще пребудуть, якоже и азъ. Аще же не удержатся — да посягають» 4). Въ этихъ словахъ-все пренебрежение къ браку и брачному вопросу, присущее духу христіанства. Павель ясно указываеть на аскетизмъ, какъ на высшій идеаль христіанской жизни, но, видимо опасаясь разрушительнаго действія на массы такого идеала, доступнаго лишь немногимъ, допускаеть бракъ, какъ снисхожденіе къ челов'вческой немощи: «скорбь бо плоти им'вти будуть таковін, азъ же вы щажду» 5). И какъ бы въ поясненіе своей мысли апостоль добавляеть: «хощу-же вась безпечальныхь быти. Не оженивыйся печется о Господнихъ, како угодите Господеви, а оженивыйся печется о мірскихъ, како угодити женъ. Раздълися жена и дъва: непосягшая печется о Господнихъ, како угодити Господеви, да будеть свята и теломъ и духомъ, а по-

<sup>1)</sup> I Kop. VI, 1-9.

<sup>2)</sup> I Kop. VII, 26.

a) I Kop. VII, 24, 27, 12—13.
 d) I Kop. VII, 1, 7—9.

<sup>5)</sup> I Kop. VII, 28.

сягшая печется о мірскихъ, како угодити мужу» <sup>1</sup>). Вся брезгливость аскета и чисто-духовнаго человѣка къ браку вылилась въ этихъ словахъ, — и христіанство ихъ не забыло, какъ не забыло оно никогда упрека Христа Мароф; «печепися и молвиши о мнозъ, едино же есть на потребу»2), какъ не забыло оно страшныхъ словъ о томъ, что кто не возненавидитъ семью, тотъ не достоинъ Господа, «и враги человъку домашніе его» <sup>3</sup>). Но Павелъ, какъ и Основатель христіанства, не прилагалъ этихъ требованій къ массамъ, и училь лишь о пренебреженіи ко всему плотскому, какъ первой побъдъ надъ плотью. Мы уже сказали, что христіанство сознательно не разрушало устоевъ семейной жизни и общественныхъ отношеній, но срывало съ нихъ прикрасы идеализаціи, научало вид'ять въ нихъ не смыслъ и цѣнность существованія, не жизненные идеалы, а грубыя потребности плоти, неизбѣжное зло, связанное съ двойственной природой человѣка, съ его низшимъ тѣлеснымъ существомъ. И если эта мысль не развита съ большей силой у Павла и другихъ первыхъ писателей христіанства, если не осуждають они съ еще большей страстностью всякое снисхождение къ потребностямъ тѣла, то исключительно лишь потому, что они върили въ близость развязки міровой трагедіи, в рили, что неминуемоблизкій конець міра разрушить плотскія оковы духа, и разрізшить весь вопросъ о жизненныхъ условіяхъ. Въ цитированномъ нами посланіи первомъ къ Кориноянамъ Павелъ заканчиваль свои совъты по вопросу о «семейных» условіяхь» именно этимъ указаніемъ на близость мірового конца: «Сіе же глаголю, братіе, яко время прекращено есть прочее, да и имущіи жены якоже не имущи будуть, и плачущіися якоже не плачущіи, и радующінся якоже не радующеся, и купующій яко не содержаще, и требующій міра сего яко не требующе: преходить бо образь міра сего»4). Въ этомъ состояніи радостнаго ожиданія второго пришествія Спасителя, въ этомъ безпримѣрномъ напряженіи мистическаго восторга не было мѣста житейской морали, нравственнымъ законамъ. Общій духовный подъемъ самъ по себъ исключаль возможность чего-либо сквернаго, нечистаго, унизительнаго для человъческаго духа, стремившагося сбросить иго плоти.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I Кор. VII, 32—84. <sup>2</sup>) Лук. X, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. выше, стр. 72.

<sup>4)</sup> I Kop. VII, 29-31.

«Аще живемъ духомъ, духомъ и да ходимъ»1),--въ этихъ немногихъ словахъ заключена вся истинно-христіанская этика. Этотъ экстазъ былъ первымъ проявленіемъ христіанскаго сознанія, и чімь глубже мы вглядываемся въ первобытное христіанство, темъ яснъе выступають признаки этого одухотвореннаго восторга, нашедшаго наилучшее выражение въ самыхъ первыхъ памятникахъ христіанской литературы. Раньше чёмъ разстаться съ посланіями Павла, вспомнимъ, что именно въ первомъ и достовърнъйшемъ изъ нихъ<sup>2</sup>), — въ I посланіи къ Кориноянамъ, мы находимъ самыя страстныя выраженія божественнаго экстаза: здёсь-вдохновенный гимнъ кресту и священному безумію (І, 18-25), гимнъ просв'єтленному сознанію (П, 6-16), призывъ къ восторженной, стихійной божественной любви (гл. XIII), песнь победы надъ смертью (XV, 55 — 57), наконецъ радостный крикъ духовнаго озаренія: «Не въсте-ли, яко храмъ Божій есте, и Духъ Божій живеть въ вась!» (III, 16). Да будеть еще разъ сказано, — въ этомъ мистическомъ восторив была тайна успеха христіанства и его победоноснаго разлива.

Міръ быль готовь къ воспріятію проповѣди о мистическомъ экстазѣ, — благопріятная для нея среда уже была выработана, и древнія таинственныя ученія о сліяніи съ Божествомъ подготовили путь религіп вочеловѣчившагося Божества. Христіанство не влилось въ эллинизмъ бурнымъ потокомъ извнѣ, а впитало въ себѣ всѣ эсотерическія теченія древней мысли, сблизившись и съ формулами ихъ, и съ символами, и съ обрядами. И люди, разнесшіе проповѣдь о Христѣ отъ края до края эллино-римскаго міра, имѣли подъ собой гораздо болѣе подго-

<sup>1)</sup> Галат. V, 25.

<sup>2)</sup> Вопросъ о достовърности посланій, приписанныхъ Павлу, многократно обсуждался научной критикой, и въ настоящее время ръшенъ въ утвердительномъ смыслѣ для 8—9 посланій, вокругь остальныхъ-же донынѣ кипитъ ученый споръ. Разсмотрѣніе здѣсь этого вопроса завлекло бы насъ слишкомъ далеко, и мы можемъ липь отослать читателя къ соотвѣтствующимъ трудамъ Цана, Гарнака и др. Что касается хронологическаго порядка достовѣрныхъ посланій Павла, то и здѣсь возникало не мале споровъ; мы можемъ ограничиться приведеніемъ тщательно обдуманныхъ и взвѣшенныхъ данныхъ Гарнака (въ его Chronologie der altchristlichen Litteratur bis Eusebius, I, II, I,—Chronologie des Paulus): время написанія обоихъ посланій къ Кориновнамъ и посл. къ Галатамъ онъ опредъляетъ между 50—53 г.г.; къ этому-же времени можно отнести и посланія къ Солунянамъ; посланіе къ Римлянамъ—въ 53—54 г.; къ Колоссаемъ, Филимону, Филипписіямъ и Ефесенмъ (послѣднее считается сомнительнымъ)—между 54—59 г.г.

товленную почву, нежели тѣ, которые силились удержать христіанскую идею въ тѣсныхъ рамкахъ еврейства.

Но все-же разрывъ христіанства съ еврействомъ не могъ Но все-же разрывъ христіанства съ еврействомъ не могъ совершиться сразу; старыя традиціи были еще крѣпки и имѣли не мало убѣжденныхъ сторонниковъ въ той средѣ, гдѣ зародилось христіанство. Въ этой средѣ могучій размахъ христіанской идеи и ея сліяніе съ мистикой эллинскаго міра не могли не вызвать недоумѣнія и отрицанія: «буйная» проповѣдь Павла казалась безумнымъ нарушеніемъ всѣхъ традицій дисциплины, страха Божьяго и разумнаго поклоненія Творцу, которыми было проникнуто религіозное сознаніе «избраннаго народа». И въ противоположность всемірному благовѣстію духовной свободы и восторга,—столь родственному общечеловѣческому мистическому сознанію —еврействующее теченіе къ христіанствѣ поцеркивало сознанію, —еврействующее теченіе въ христіанств'я подчеркивало свои требованія строгаго подчиненія религіозному закону и перенесенія христіанской идеи изъ области созерцательной метаренесенія христіанской идеи изъ области созерцательной метафизики въ реальность практическихъ начинаній. Нельзя не отмѣтить, что евіонизмъ и всѣ еврействующія теченія въ христіанствѣ носили именно отпечатокъ раціонализма, враждебнаго по существу трансцедентальной мистикѣ. Вмѣсто чуждаго имъ экстаза и созерцанія Божества, они искали практическаго осуществленія новыхъ религіозныхъ идеаловъ и приспособленія ихъ къ жизненной этикѣ, къ семейнымъ и общественнымъ устоямъ. И этотъ оттѣнокъ практическаго смысла въ примѣненіи новаго благовѣстія еще болѣе характеренъ для іудеохристіанства, нежели его внѣшній консерватизмъ, его стремленіе сохранить въ цѣлости старыя религіозныя формулы и согласовать вѣру въ совершившееся уже пришествіе Мессіи-Христа съ ветхозавѣтнымъ культомъ Іеговы. Христіанская проповѣдь увлекла все лучшее въ еврействѣ, всѣхъ тѣхъ богобоязненныхъ людей, для которыхъ религіозный порывъ слагался въ высокій идеалъ нравственной чистоты, праведности и сминенныхъ людей, для которыхъ религіозный порывъ слагался въ высокій идеалъ нравственной чистоты, праведности и смиренія. Но они и къ христіанству подошли только съ этической стороны и, содъйствуя укръпленію въ немъ прекрасныхъ моральныхъ началь, не могли безъ раздраженія видъть увлеченія въ сторону эллинской метафизики и восторженныхъ созерцаній, неразрывныхъ съ брезгливымъ отношеніемъ къ жизни и къ усиліямъ упорядочить эту жизнь на основахъ «страха Божьяго».

Въ этой іудео-христіанской этикъ лежала глубокая опасность

для христіанства, именно въ виду заложенной въ ней закваски

раціонализма. Совершенно чуждый мистическимъ запросамъ времени, евіонизмъ былъ безсиленъ создать міровую религію. Но помимо того, его религіозный консерватизмъ склонялся къ ограниченію самой этики и къ заключенію ен въ рамки еврейской традиціи: мораль іудео-христіанства была очень близка къ требованію полнаго подчиненія ветхозавѣтному закону, къ признанію всѣхъ его предписаній безусловно обязательными. Противъ этой узости традиціонной морали, съ ен стѣснительными формальностими, съ ен отрицательнымъ отношеніемъ къ аскетизму, съ ен суровой дисциплиной семьи и общественнаго быта, съ особенной силой возсталъ Павелъ. Ополчившись противъ всякихъ попытокъ подчинить христіанство еврейской этикѣ, онъ безпощадно изобличаль невозможность совмѣщенін «закона» съ новымъ благовѣстіемъ. Рѣзкій тонъ, допущенный Павломъ въ этой полемикѣ, является лучшимъ доказательствомъ громаднаго значенія, придаваемаго великимъ Апостоломъ этому вопросу. Вообще говоря, Павелъ отличался тершимостью, свойствен-

Вообще говора, Навель отличался тершимостью, свойственной всвых людамы шпрокаго кругозора, и безъ всякаго раздраженія даваль разъясненія по поводу разногласій, возникавшихъ въ основанныхъ имъ общинахъ. Разительный тому примъръ мы видимъ въ его отношеніи къ раздорамъ, возникшимъ среди Кориноской общины: виновникомъ ихъ былъ Аполлосъ 1), на котораго Павелъ имѣлъ право смотрѣть какъ на соперника, пожинающаго лавры учительства на той самой нивѣ, гдѣ Павелъ былъ первымъ насадителемъ Христова ученія. И все же въ посланіи къ Кориноской общинѣ, гдѣ Павелъ высказывается по этому вопросу, не сквозитъ не малѣйшаго раздраженія, нѣтъ намека на уязвленное самолюбіе, — всѣ эти страницы проникнуты спокойнымъ достоинствомъ и самой широкой терпимостью: «Возвѣстися ми о васъ, братіе моя... яко рвенія (раздоры) въ васъ суть. Глаголю же се, яко кійждо васъ глаголеть: азъ убо есмь Павловъ, азъ же Аполлосовъ, азъ же Кифинъ, азъ же Христовъ. Еда раздѣлися Христосъ? еда Павелъ распятся по васъ? или во имя Павлово крестистеся? Благодарю Бога, яко ни единаго отъ васъ крестихъ, точію Криспа и Гаія, — да не кто речетъ, яко въ мое имя крестихъ... Не посла бо меня Христосъ крестити, но благовѣстити» 2). «Идѣже въ васъ за-

<sup>1)</sup> Ср. Дпан. XVIII, 24 sq. 2) I Кор. I, 11—17.

висти и рвенія и распри, не плотстіи ли есте и по челов'єку ходите? Егда бо глаголеть кто: азь убо есмь Павловъ, —другій же: азь Аполлосовъ, —не плотстіи ли есте? Кто убо есть Павель? кто же ли Аполлосъ? Но точію служителіе, имже в'єровасте, и комуждо якоже Господь даде. Азъ насадихъ, Аполлосъ напои, Богъ же возрасти: т'ємже ни насаждаяй есть что, ни напаяяй, но возращаяй —Богъ. Насаждаяй же и напаяяй едино еста: кійждо же свою мзду пріиметь по своему труду... Основанія бо иного никтоже можеть положити, паче лежащаго, еже есть Іисусъ Христосъ. Аще кто назидаеть на основаніи семь злато, сребро, каменіе честное, дрова, с'єно, тростіє, — когождо д'єло явлено будеть: день бо явить, зане огнемъ открывается, и когождо д'єло, яковоже есть, огнь искусить... Т'ємже никтоже да хвалится въ челов'єц'єхъ, вся бо ваша суть: аще Павелъ, или Аполлосъ, или Кифа, или міръ, или животь, или смерть, или настоящая, или будущая, —вся ваша суть! вы же Христовы, Христосъ же Божій ')».

Эта широкая терпимость р'єзко отличается оть той стра-

Эта широкая терпимость рѣзко отличается отъ той страстности и суровой рѣшительности, съ которой Павелъ опровергалъ доводы іудео — христіанъ о необходимости подчиненія христіанскаго духа ветхозавѣтному закону. Къ послѣднему вопросу онъ возвращается почти во всѣхъ своихъ посланіяхъ, причемъ эти страницы пересыпапы рѣзкими и ѣдкими выходками противъ защитниковъ ветхозавѣтной традиціи: достаточно вспомнить страстнообличительный тонъ посланія къ Галатамъ, написаннаго въ порывѣ сильнаго раздраженія подъ вліяніемъ извѣстій о появленіи іудео-христіанскихъ тенденцій въ средѣ Галатійской Церкви. Павелъ сознавалъ, что эти узкія идеи съ ихъ оттѣнкомъ ограниченнаго сектантства представляли наибольшую опасность для будущности христіанства, и безпощадно ихъ громилъ, гнѣваясь на всякую попытку сближенія съ еврействомъ со стороны основанныхъ имъ вольныхъ, восторженныхъ общинъ.

Такимъ образомъ, роль Павла въ борьбѣ за христіанскую свободу противъ еврействующихъ теченій оказалась съ самаго начала рѣзко очерченной, и запечатлѣнной неопровержимыми документами, въ видѣ письменныхъ памятниковъ его дѣятельрости. Поэтому, для іудео-христіанства, Павелъ явился глав-

<sup>1)</sup> I Kop. III, 3-8, 11-13, 21-23,

нымъ врагомъ, и центральной фигурой всего ненавистнаго ев-рейству движенія въ пользу сближенія съ эллинской мистикой и отрясенія ига еврейской традиціи. Ненависть къ Павлу стала отличительной чертой іудео-христіанскаго міровозэрѣнія. На него смотрѣли какъ на гнуснаго еретика, къ нему примѣняли евангельскую притчу о діавольской злобѣ, сѣющей плевелы среди добраго посѣва Христовой нивы 1). И подобно тому, какъ Павелъ былъ для іудео-христіанъ воплощеніемъ ненавистнаго имъ движенія, главнымъ представителемъ противоеврейскаго образа мыслей,—такъ и противъ него была выдвинута другая центральная фигура представителя іудео-христіанскихъ взглядовъ въ лицѣ Петра.

Мы видъли, что Павелъ, въ сущности, не могъ считаться единственнымъ представителемъ эллинскаго теченія, и, по единственнымъ представителемъ эллинскаго теченія, и, по историческимъ даннымъ, раздѣлялъ эту славу съ Варнавой и со многими послѣдующими проповѣдниками Христова благовѣстія среди эллинскаго міра, — Петръ же еще менѣе могъ являться представителемъ противоположнаго образа мыслей, такъ какъ немногія историческія свѣдѣнія о его роли, какъ мы установили, обрисовываютъ лишь его нерѣшительность въ этомъ жгучемъ вопросѣ. Истиннымъ представителемъ еврейскоевіонистскаго теченія былъ Іаковъ, предстоятель Іерусалимской общины и непреклонный блюститель всѣхъ еврейскихъ традицій, къ тому-же окруженный особымъ ореоломъ, какъ родственникъ Самого Господа. Мы уже видъли, что именно подъ его давленіемъ Петръ отрекся отъ своей первоначальной терпимости и перешелъ на время въ лагерь іудео-христіанства<sup>2</sup>). Но крупная личность перваго предстоятеля Герусалимской Церкви почему-то не обрисовалась съ достаточной выпуклостью въ христіанской традиціи: ее заслонилъ образъ Петра, выдвинутый на первый планъ въ исторіи борьбы за выясненіе отношеній христіанства къ внѣшнему міру. По всей вѣроятно-сти, смутное воспоминаніе о пререканіяхъ Петра съ Павломъ въ Антіохіи послужило основаніемъ къ дальнѣйшему развитію легендъ о столкновеніяхъ обоихъ апостоловъ. Популярная традиція, всегда избирающая конкретные образы, сосредоточилась вокругь этихъ двухъ извъстныхъ личностей, создала изъ нихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мате. XIII, 24-30. <sup>2</sup>) Галат, И. 12.

типичныхъ представителей противоположныхъ мнѣній, причемъ Петръ оказался защитникомъ истиннаго христіанства противъ Павла и его вреднаго вліянія.

Следуеть заметить, что эта традиція дошла до насъ лишь въ искаженномъ видъ. Церковное преданіе смягчило или просто предало забвению напоминания о столкновенияхъ двухъ первоверховныхъ апостоловъ, признанныя неудобными, и создала циклъ легендъ о трогательномъ единеніи ихъ и совмъстной д'ятельности на Христовой нив'в. Церковь сохранила въ памяти не только примиреніе обфихъ великихъ тфней, но даже неразрывное сочетаніе ихъ: оказалось, что Петръ и Павелъ вмъсть подвизались въ Римъ и даже вмъсть пали жертвами злобы Нерона. Къ этому позднѣйшему преданію мы вернемся далье, пока же должны отмътить, что древнъйшая, первобытная христіанская традиція сохранилась не въ этихъ сказаиіяхъ о братскомъ единеніи Петра и Павла, а въ иномъ циклѣ преданій о борьбѣ Петра съ нѣкіимъ обманщикомъ Симономъ, первымъ христіанскимъ еретикомъ. Эти-то преданія и являются искаженными передълками первоначальной традиціи, такъ какъ подъ личиной Симона здёсь скрывается образъ самого апостола Павла, и удары, обрушивающіеся на Симона, въ сущности направлены противъ него.

Каноническія «Дѣянія Апостольскія» повѣствують 1), что когда первая апольстольская проповѣдь разнеслась по Самаріп, то въ числѣ обращенныхъ тамъ апостоломъ Филиппомъ былъ нѣкій Симонъ, магъ и заклинатель, снискавшій большой почетъ и славу своими волхвованіями; когда-же Іерусалимская община, узнавъ о многочисленныхъ обращеніяхъ въ Самаріи, послала туда апостоловъ Петра и Іоанна для утвержденія вѣры и «призванія Духа Святого на новообращенныхъ» 2), то Симонъ предложилъ апостоламъ деньги за рукоположеніе, и былъ поэтому изгнанъ и преданъ проклятью Петромъ. Въ этомъ разсказѣ «Дѣяній» не достаточно ясно указанъ смыслъ предложенія Симона: просить о «дарѣ чудотворенія» онъ не могъ, такъ какъ самъ славился магическими чарами; быть можетъ онъ добивался рукоположенія въ предстоятели новой Самарій-

<sup>1)</sup> Дѣян. VIII, 5—24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Быть можеть для назначенія предстоятеля новой общины? этой гипотезой объясняется дальн'яйшій разсказъ о предложеніи Симона.

ской общины, или же домогался уравненія въ правахъ съ первыми апостолами, какъ это было сдълано впослъдствіе для Павла въ церковной традиціи? Какъ бы то ни было, этимъ неяснымъ разсказомъ ограничиваются свъдънія новозавътнаго канона о Симонъ, имя котораго здъсь больше не упоминается. Но въ первоначальной христіанской традиціи и въ ціломъ рядів памятниковъ древне-христіанской письменности, впосл'ядствіе выкинутыхъ изъ церковнаго канона, личность Симона играла громадную роль, и могла считаться одной изъ центральныхъ фигуръ первобытнаго христіанства. Въ обширной литературѣ о Симонъ, оставшейся внѣ канона, исторія столкновенія его съ Петромъ получала дальнъйшее развитіе, изображалась въ видъ многольтней эпической борьбы, ареной которой быль не только весь эллино-римскій Востокъ, но даже сама міровая столица— Римъ. Согласно этой традиціи, Симонъ всюду разносить новое ученіе, въ которомъ онъ смѣшиваеть христіанское откровеніе съ разными элементами мистическихъ грезъ, и самого себя величаетъ «великой силой Божіей». Петръ-же всюду слёдуетъ по пятамъ за лжеучителемъ, изобличаетъ его, исправляеть содъянное имъ зло, возвращая людей къ истинному познанію Бога и Христа—Мессіи, провозвъщеннаго пророками. Симонъ, неоднократно посрамленный Петромъ въ Кесаріи, въ Антіохіи<sup>1</sup>), наконецъ переносится въ Римъ и здъсь пользуется громаднымъ вліяніемъ. Но Петръ вследь за нимъ тоже прибываеть въ Римъ и здѣсь одерживаетъ окончательную побѣду надъ обманщикомъ: Симонъ, хвастая своею чудодѣйственною силою, поднимается съ помощью магическихъ чаръ на воздухъ и паритъ надъ городомъ въ присутствіи всёхъ гражданъ и даже самого императора,—но Петръ возносить молитву о посрамлесамого императора,—но петръ возноситъ молитву о посрамленіи его, онъ низвергается на землю и разбивается на смерть. Такова въ общихъ чертахъ исторія борьбы Петра, представителя ортодоксальнаго христіанства, съ еретикомъ, искажающимъ смыслъ христіанской пропов'єди, — и въ этой исторіи разсыпаны злобные намеки, несомн'єнно указывающіе на то, что въ обликъ Симона іудео-христіанская традиція видѣла черты ненавистнаго ей Павла.

Зам'єтимъ, что это именно м'єсто знаменитаго столкновенія между Петромъ и Павломъ.

Здёсь слёдуеть оговориться. Мнёніе о безусловномъ тожеств'в Симона и Павла, недавно еще признаваемое безспорнымъ лучшими научными авторитетами (Бауромъ и Тюбингенской школой, Ренаномъ, Гильгенфельдомъ и мн. др.) нынъ отчасти расшатано. Симонъ отнюдь не является только подставнымъ лицомъ или псевдонимомъ Павла, какъ думали тв ученые, которые хотъли читать имя Павла вмъсто Симона всюду, гдъ только упоминается послъдній. Подъ наслоеніями предапій о Симонъ лежатъ несомнънно историческія данныя, и помимо злонам вреннаго сближенія съ Павломъ самарійскій магь является очень крупной личностью въ исторіи первобытнаго христіанства. Съ его именемъ связано и много другихъ традицій, и ему приписывается крайне-интересное мистическое ученіе, къ которому мы дальше вернемся для подробнаго разбора 1). Здёсь же умъстно лишь отмътить, что онъ являлся характернымъ представителемъ мистическихъ теченій, совершенно чуждыхъ еврейству, и поэтому умышленное смѣшеніе его съ Павломъ должно было подчеркивать, что самъ Павелъ въ глазахъ пред-ставителей іудео-христіанства быль отщепенцемъ и еретикомъ. Чутье враговъ не ошибалось, уловивъ общія черты въ обликахъ двухъ людей, явившихся выразителями духовныхъ исканій древней мысли и борьбы между двумя несовивстимыми началами эллинизма и еврейства.

Гораздо позже, когда изъ первыхъ ячеекъ христіанства образовалось грандіозное зданіе Церкви, когда христіанская традиція оформилась и слилась въ стройное цѣлое, — Церковь, въ своихъ заботахъ о возвеличеніи памяти своихъ первыхъ созидателей, стала устранять всѣ напоминанія о какихъ-бы то ни было разногласіяхъ между ними. Въ церковной традиціи Павелъ занялъ мѣсто рядомъ съ Петромъ во главѣ всего христіанскаго движенія; они оказались единомышленниками, соратниками въ духовной брани противъ языческаго міра, раздѣлившими и честь основанія Римской Церкви, и мученическую смерть; Павелъ оказался сподвижникомъ Петра даже въ борьбѣ противъ Симона мага. Личность-же послѣдняго была совершенно отдѣлена отъ Павла, и вся ненависть противъ отрицателя ветхозавѣтныхъ традицій была перенесена на него. Съ этой печатью отверженности Симонъ вошелъ въ исторію христіанства, и за-

<sup>1)</sup> См. далве, часть III.

няль въ ней мъсто перваго еретика и врага ортодоксальнаго христіанства; мы увидимъ далее, что христіанская традиція хотъла видъть въ немъ родоначальника всъхъ послъдующихъ заблужденій и ересей. Всякіе-же слѣды смѣшенія его личности съ прославляемымъ образомъ Апостола Павла были тщательно затерты. Тоть факть, что намеки на Павла были слишкомъ прозрачны въ христіанской литературф, содержавшей описаніе борьбы Петра съ Симономъ, — въ значительной мъръ способствовалъ установленію отрицательнаго взгляда на эту литературу и изгнанію ея изъ канона. Между тімь, лишь въ этомъ циклъ преданій о Петръ находятся тъ данныя о его дъятельности, на которыхъ донын'в основывается традиція Церкви о первоверховномъ апостолъв. Старинныя «Дѣянія Петра», описывавшія борьбу Петра съ Симономъ, содержали и разсказъ объоснованіи Петромъ апостольской каоедры въ Антіохіи, затѣмъ о пофадкт въ Римъ на смтну Павла, отбывшаго въ Испанію; Петръ пасетъ римскую общину, придавъ ей правильную организацію, и поставляєть первымъ епископомъ ея Лина; при возникновеніи гоненія на христіанъ (послѣ страшнаго пожара 64 г.?) онъ собирается бѣжать изъ Рима, но у городскихъ вороть, по Аппійской дорогь, поражень видьніемь Господа Інсуса Христа, направляющагося въ городъ; на робкій вопросъ апостола: «Камо грядеши, Господи?» Христосъ отвѣчаетъ, что Онъ идетъ въ Римъ на вторичное распятіе. Петръ постигаетъ смыслъ видънія, указывающаго на необходимость запечатл'єть кровью д'єло благовъстія, и возвращается въ Римъ на мученическую смерть. Приговоренный къ распятію на крестъ, онъ проситъ, чтобы его распяли внизъ головой, не считая себя достойнымъ умереть одинаковой съ Христомъ смертью. Въ тотъ-же день казненъ въ Римъ и Павелъ, но онъ, какъ римскій гражданинъ, не можеть понести позорной казни, и ему лишь отсѣкають голову. Всѣ эти трогательныя сказанія, являющіяся то отголоскомъ историческихъ фактовъ, то поэтическимъ вымысломъ, и внесшія такой богатый вкладъ чудныхъ образовъ и легендъ въ христіанское сознаніе, —содержались именно въ «Дѣяніяхъ Петра», и Церковь, отвергнувъ эти «дѣянія», отбросила единственное основаніе для всѣхъ своихъ традицій о дѣятельности Петра, въ частности для традицій о роли его въ Римской Церкви. Надо помнить, что вся исторія христіанства была-бы иной, еслибь римская община не сіяла отблескомъ славы двухъ юрій николаевъ.

первоверховныхъ апостоловъ, еслибъ міровая столица не могла гордиться гробницей Петра въ Ватикан' и гробницей Павла за Остійскими воротами, престижемъ канедры, основанной Петромъ, и скромной древней церковью на Аппійской дорогъ, на томъ мѣстѣ, гдѣ по преданію Апостоль узрѣлъ видѣніе и произнесь знаменитый вопрось: «Domine, quo vadis»? Пусть эти легенды не выдерживають исторической критики, -- на нихъ держалось и понын'в держится все обаяние Римской Церкви, ея особый престижь, такъ властно повліявшій на весь ходъ исторіи 1). И тоть факть, что эти легенды остались на положеній устныхъ преданій, не поддержанныхъ письменными документами, указываеть лишь на то, что старые документы были неудовлетворительны съ позднъйшей церковной точки зрънія. Они были отвергнуты не потому, что достовърность ихъ возбуждала сомненія (Римская Церковь, позже такъ искусно использовавшая лже-Исидоровы декреталіи и всячески поощрявшая торгь реликвіями и всякія грубыя суевфрія, относилась къ подлогамъ безъ особой брезгливости), а потому лишь, что по внутреннему своему содержанію они не соотв'єтствовали позднъйшей традиціи, что въ нихъ ясно были очерчены внутреннія несогласія первобытной Церкви, что борьба Петра съ Симо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слѣдуетъ однако замѣтить, что научная критика за послѣднее время склоняется къ признанію достовърности пребыванія Петра въ Римѣ; главнымъ доводомъ въ пользу этого мнѣнія слѣдуетъ признать тотъ фактъ, что пребываніе Петра въ Римѣ является весьма древней традиціей, повсемѣстно признанной и никѣмъ не оспариваемой въ древне-христіанской литературѣ, между тѣмъ какъ отрицаніе этой традиціи въ новѣйшее время основывалось лишь на отсутствіи документальныхъ данныхъ, современныхъ Петру. Но въ данномъ случаѣ приходится считаться съ тѣмъ, что далеко не всѣ событія міровой исторіи закрѣплены неопровержимыми свидѣтельскими показаніями. Фактъ-же пребыванія Пстра въ Римѣ имѣетъ за собой моральный авторитетъ единогласной древней традиціи, а отрицаніе его не оправдывается никакими серьезными доводами, тѣмъ болѣе, что это пребываніе вполнѣ возможно съ чисто-исторической точки зрѣнія. Изъ новѣйшихъ изслѣдователей особенно опредѣленно высказался въ пользу древней традиціи знаменитый Гарнакъ:

<sup>«</sup>Ob die alte Überlieferung, welche den Petrus bereits unter Claudius nach Rom bringt, ganz und gar unbrauchbar ist, ist mir fraglich... Der Märtyrertod des Petrus in Rom ist einst aus tendenziös-protestantischen, dann aus tendenzkritischen Vorurtheilen bestritten worden. In beiden Fällen hat der Irrthum der Erkenntniss wichtiger geschichtlicher Wahrheiten Vorschub geleistet, also seine Dienste gethan. Dass es aber ein Irrthum wär, liegt heute für jeden Forscher, der sich nicht verblendet, am Tage. Der ganze kritische Apparat, mit dem Baur die alte Tradition bestritten hat, gilt heute mit Recht für werthlos». Harnack, Chron. d. altehr. Litter.. B. I, II, 1, 4.

номъ слишкомъ ясно напоминала о борьбѣ іудео-христіанства съ тѣми новаторами, которые пренебрегали «мѣхами ветхими» еврейства и вливали «вино новое» Христова ученія въ «мѣхи еврейства и вливали «вино новое» Христова ученія въ «мѣхи новые» эллино-восточной мистики. И Церковь, храня восноминаніе о побѣдѣ Петра надъ еретикомъ Симономъ Магомъ, однако избѣгала слишкомъ подробнаго разсмотрѣнія этой борьбы, не сохраняла ея слѣдовъ, не оберегала ея литературныхъ памятниковъ. Такъ погибли «Дѣянія Петра», о которыхъ мы не имѣли-бы яснаго представленія, еслибъ не случайное открытіе позднѣйшаго (и уже искаженнаго) списка ихъ въ одной рукописи VIII вѣка; такъ чуть не погибла оригинальная литература, извѣстная подъ названіемъ Homiliae pseudoclementinae писи VIII вѣка; такъ чуть не погибла оригинальная литература, извѣстная подъ названіемъ Homiliae рseudoclementinae и Recognitiones, гдѣ въ формѣ близкой къ древнимъ романамъ съ приключеніями описывалась, будто бы отъ лица Климента, ученика Петрова, исторія Петра и его борьбы съ Симономъ. Но и въ этомъ разсказѣ обрисовка личности Симона слишкомъ ясно напоминала о злыхъ намекахъ на Павла, и мы врядъ-ли опибемся, допустивъ, что это неудобное сходство усиливало отрицательное отношеніе къ этой литературѣ, побуждало всячески изгонять ее изъ круга чтенія вѣрующихъ. Церковная власть упускала при этомъ изъ виду, что изгнаніе всей литературы о Петрѣ оставляло крупный пробѣлъ въ кругѣ собственныхъ ея традицій,—и заполнить этотъ пробѣлъ не удалось посредствомъ поздиѣйшихъ измышленныхъ «Дѣяній Петра и Павла», гдѣ дѣятельность апостоловъ изображалась въ видѣ трогательнаго единомыслія и братскаго сподвижничества, и гдѣ слишкомъ ясно чувствовалась рука набожнаго поддѣлывателя.

Но мы слишкомъ далеко ушли въ эпоху поздиѣйшихъ примирительныхъ тенденцій Церкви, и должны вернуться къ тому моменту, когда зіяла глубокая пропасть между восторженными общинами, расцвѣтшими среди эллинизированнаго міра, и консервативной, строго нравственной евіонейской общиной, свившей себѣ прочное гнѣздо въ Герусалимъ. О примиреніи или сліяніи этихъ двухъ противоположныхъ теченій христіанства еще не могло быть и рѣчи: борьба шла за полное подчиненіе всей христіанской идеи ветхозавѣтно-еврейскимъ традиціямъ, поддерживаемымъ авторитетомъ Герусалимской общины. Въ этотъ моментъ крайняго напряженія рѣшался вопросъ о будущности всего Христова ученія. Быть ли христіанству только высоко-моральной еврейской сектой, или весь міръ покорится страстной проповѣди

Павла, восторженной метафизикъ Іоанна, и подъзнамя Христа стекутся всъ искатели истины, отъ нищихъ духомъ до глубочайшихъ мыслителей, носителей міровой тоски Богоискательства?

Мы знаемъ, какъ отвѣтила исторія на этотъ вопросъ. Іеру-салимской общинѣ суждено было недолго стоять во главѣ христіанства, и ея върность еврейскимъ традиціямъ повлекла за собой крушеніе ея авторитета вмъстъ съ гибелью еврейства и паденіемъ Іерусалима. Какъ извъстно, евреи, доведенные до безумія мессіаническими грезами, затъяли въ 66 г. по Р. Х. возстаніе противъ римскаго владычества. Застигнутый врасплохъ небольшой римскій гарнизонъ быль перебить, и первые частичные успѣхи окончательно опьянили евреевъ, но вызвали противъ нихъ общее озлобленіе, закончившееся страшнымъ еврейскимъ погромомъ въ Египтъ, Киренаикъ и по всему юго-восточному побережью Средиземнаго моря, а также на о. Критъ: число убитыхъ евреевъ опредълялось въ нъсколько сотъ тысячъ. Между тѣмъ, римская власть, оправившись отъ внутренней смуты и быстрой смѣны, послѣ смерти Нерона († 68 г.), трехъ смуты и быстрой смѣны, послѣ смерти Нерона († 68 г.), трехъ императоровъ въ теченіе одного года, наконецъ энергично принялась за расправу въ Іудеѣ. Военными дѣйствіями руководилъ опытный и талантливый полководецъ Веспасіанъ; по возведеніи-же его на императорскій престолъ (въ іюлѣ 69-го г.), онъ поручилъ веденіе войны и примѣрное наказаніе іудеевъ своему сыну Титу. Еврейскія мечтанія были разсѣяны огнемъ и мечемъ; наконецъ, въ августѣ 70 г., Іерусалимъ, взятый съ боя послѣ ужасной длительной осады, былъ разрушенъ до основина ванія.

Небольшая горсть людей, составлявшихъ христіанскую общину, оставалась въ сторонѣ отъ экзальтаціи своихъ сонлеменниковъ и ихъ отчаянной попытки сбросить чужеземное иго; покинувъ своевременно Іерусалимъ и удалившись за Іорданъ, въ небольшое мѣстечко Пеллу, христіанская община избѣжала страшной бойни. Но моральное значеніе ея погибло вмѣстѣ съ Іерусалимомъ и со всѣми сіонскими традиціями. Нить, связующая христіанство съ еврействомъ, оборвалась. Уже не могло быть поклоненія Богу Авраама, Исаака и Іакова, Давида и Соломона «во дворѣхъ дома Его» въ Іерусалимѣ: на мѣстѣ благоговѣйно-почитаемаго храма водворилась «мерзость запустѣнія»,— и еврейская традиція потеряла свою реальную силу, свою власть надъ сердцами.

Бывшая столица еврейства навсегда утратила свое значеніе въ исторіи христіанства. Когда, въ 30-хъ годахъ II вѣка, новое безумное возстание евреевъ подъ предводительствомъ Варкохеба было подавлено и потоплено въ крови, жалкіе остатки Герусалима были окончательно сравнены съ землею, и на мъстъ его, по повелѣнію имп. Адріана, было приступлено къ созданію новаго города, получившаго названіе Aelia Capitolina (въ честь императора, Aelius Adrianus). Но съ этимъ чисто-римскимъ городомъ уже не было связано никакихъ еврейскихъ традицій, и тотчасъ-же образовавшаяся здёсь христіанская община не имела никакой преемственной связи съ прежней јерусалимской общиной; она составилась изъ христіанъ не— евреевъ, и первымъ епископомъ ея (съ 136 г.) былъ эллинъ Маркъ. Евреямъ-же было запрещено селиться на м'вст'в бывшей ихъ столицы, п этотъ запретъ распространялся на іудео-христіанъ, придерживавшихся обрѣзанія. Да и безъ этихъ ограничительныхъ мѣръ со стороны свѣтской власти, сближеніе христіанства съ остатками бывшей іерусалимской общины было немыслимо: во ІІ вѣкѣ іудео-христіанство уже оказалось въ положеніи еретической секты, отпавшей отъ чистоты христіанскаго ученія. Вырвавшись на свободу изъ тисковъ еврейства, христіанство уже начинало тогда забывать о своемъ происхожденіи, и недалеко было то время, когда для объясненія самаго существованія «евіонизма» христіанскіе ересеологи пускали въ ходъ догадку о миническомъ еретикъ «Евіонъ», будто-бы основавшемъ секту своего имени.

Истинный-же евіонизмъ, т. е. первобытное іудео-христіанство, раздѣлило участь бывшей іерусалимской общины. Укрывшись въ Пеллѣ, и затѣмъ въ Кохабѣ, эта община влачила незамѣтное существованіе, лишенная всякаго авторитета и не возбуждая ничьего вниманія. Лишь однажды, повидимому, римскія власти обезпокоились по поводу слуховъ о еврейской сектѣ, сплоченной вокругъ какихъ-то потомковъ царя Давида. То было вскорѣ послѣ кровавыхъ событій 70-го года и насильственнаго подавленія мессіаническихъ чаяній еврейства; въ томъ почитаніи, которымъ были окружены въ іудео-христіанской общинѣ «деспосины», т. е. родственники Іисуса Христа, легко было усмотрѣть опасное броженіе старыхъ національныхъ идеаловъ вокругъ какихъ-то представителей рода Давидова. Евсевій въ своей «Церковной Исторіи» сохранилъ намъ интересное преданіе, будто императоръ Домиціанъ (81—96) повелѣлъ разыскать

и доставить въ Римъ «деспосиновъ». Императоръ будто-бы лично допросилъ ихъ и, убѣдившись, что ихъ чаяніе Царствія Божьяго лишено революціоннаго оттѣнка, и что вообще эти бѣдные землепашцы съ ихъ мозолистыми, закорузлыми отъ черной работы руками, не представляють никакой опасности для государства, повелѣль отпустить ихъ на родину 1). Съ тѣхъ поръ умолкають всякія свѣдѣнія о незамѣтной іудео-христіанской общинѣ, затерявшейся въ Палестинѣ и оставшейся въ сторонѣ отъ мощнаго разлива эллино-христіанства. Повидимому, она мало-по-малу слилась съ малоизвѣстными полу-еврейскими сектами Сиріи и Аравіи; есть предположеніе, что отдаленное вліяніе ея сказалось впослѣдствіе въ Аравіи въ религіозномъ броженіи, создавшемъ магометанство и его характерно-семитическій монотеизмъ.

Такимъ образомъ, разрывъ христіанства съ еврейскими традиціями сталь совершившимся фактомъ, и внутренняя связь христіанства съ еврействомъ распалась сама собою. Однако сліздуеть зам'ятить, что вн'яшнія формы ветхозав'ятной традиціи остались незатронутыми, быть можеть именно потому, что съ крушеніемъ престижа Герусалима онъ уже не имъли реальнаго значенія, что сохраненіе ихъ не влекло за собой признанія всего еврейскаго міросозерцанія. Юдаизмъ, насильственно-оторванный отъ исторически-бытовыхъ условій еврейства, лишенный національнаго духа, пріобрълъ особое мистическое значеніе для христіанскаго сознанія. Весь Ветхій Зав'ять, утратившій свой истинный смыслъ національно-религіозной эпопеи, развернулся передъ христіанскимъ мышленіемъ символической поэмой вѣчнаго богоискательства. Іерусалимъ, переставшій быть реальнымъ понятіемъ о столицѣ іудейства, обратился въ поэтическій символъ неземной отчизны человъческаго духа; Сіонъ, земля обътованная, - стали достояніемъ общечеловъческой мистики, туманными грёзами о мір'в иномъ, и въ поэзіи древне-еврейскихъ псалмовъ нашли свое выражение вст порывы духа къ Невтдомому и вся мистика міровой тоски. Но, повторяемъ, то была лишь внёшняя связь съ еврействомъ, не препятствовавшая полной отчужденности отъ внутренняго смысла еврейскихъ традицій. Насколько эти традиціи были основательно забыты, видно уже изъ того, что христіанская община, возникшая въ Эліи Капитолинъ, не

<sup>1)</sup> Euseb. Hist. Eccl. III, 20.

унаслѣдовала и тѣни престижа былой Іерусалимской общины, не пользовалась никакимъ авторитетомъ, и самое названіе Іерусалима не будило никакихъ воспоминаній: христіане равнодушно замѣняли его названіемъ Әліи, и предстоятель общины подписывался «епископомъ Әліи», точно забывъ о значеніи для христіанства когда-то завѣтнаго слова: Іерусалимъ 1).

Повторяемъ, что уже съ 70 г. не оставалось сомнѣнія въ томъ, что христіанству суждено было быть эллинской религіей. Таковой являлась она даже въ предѣлахъ былого еврейства: въ Палестинѣ, Сирій, Финикіи 2). Вся христіанская литература была греческой, и если даже существовалъ когда-либо еврейскій сборникъ реченій Господнихъ, то въ христіанское сознаніе онъ вошелъ лишь черезъ греческую обработку его (наше евангеліе Матоея), и слѣдъ его затерялся настолько, что самый фактъ его существованія не разъ подвергался сильному сомнѣнію.

Путь распространенія христіанства легь черезъ главные центры эллинскаго міра, его наибольшіе успѣхи быстрѣе всего сказались тамъ, гдѣ эллинизація глубже проникала во всѣ слои населенія. Первой страной, всецѣло подпавшей подъ христіаское вліяніе, была Малая Азія, являвшаяся царствомъ эллинизированой мистики и синкретизма³). Здѣсь христіанство прочно утвердилось уже съ первыхъ шаговъ апостольской проповѣди, здѣсь достигло полнаго расцвѣта, и принялось за самоопредѣленіе, за выясненіе своихъ догматическихъ формулъ. «Здѣсь,— говоритъ Гарнакъ— написано самое глубокое, что было когдалибо высказано объ Іисусѣ Христѣ. Всѣ очертанія великой эволюціи христіанства здѣсь получили начало, и здѣсь проис-

<sup>1)</sup> Даже на Никейскомъ (I) вселенскомъ соборѣ мы находимъ упоминаніе о «епископѣ Эліп», хотя въ то время замѣна оффиціальнаго названія стариннымъ дорогимъ именемъ, конечно, никого-бы не удивила.

<sup>2)</sup> Cf. Harnack, Miss und Ausbr., II, s. 101: «Es steht also in Phönizien wie in Palästina: das Christenthum erscheint wie eine griechische Religion». Это-выводъ изъ тщательно провъренныхъ данныхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Эдѣсь можно вновь цитировать превосходный трудъ Гарнака: «Soweit es Kultur gab (in Kleinasien) — sie war in Westen sehr hoch,—was es eine, die hellenische. Mit diesem Hellenismus ist das Christentum wie in keinem anderen Land zusammengeschmolzen. Ein wirklicher Übergang und ein Ineinanderfliessen ist erfolgt... Nirgendwo hat die Besiegung und «Ausrottung» des Heidentums so wenig Schwierigkeiten gemacht; es war eben keine Ausrottung, sondern eine Umformung. Kleinasien ist das erste ganz christliche Land...» u. s. w. (Miss. u. Ausbr), II, s. 155.

ходили главные фазисы борьбы за разныя идеи: борьбы за установленіе осёдлыхъ мёстныхъ организацій вмёсто кочевого благовёстія, борьбы вокругъ гностическихъ идей, вокругъ христологическихъ опредёленій, вокругъ монтанистскаго движенія. Здёсь было заложено метропольное и соборное начало въ Церкви, и въ этихъ провинціяхъ начался главнымъ образомъ культъ реликвій» 1). Остается лишь добавить, что малоазійскія Церкви были всегда главнымъ центромъ и оплотомъ мистическаго пониманія христіанства противъ всякихъ раціоналистическихъ и еврействующихъ тенденцій. Мы увидимъ далёе разгаръ борьбы за мистическій экстазъ въ христіанствё въ монтанистскомъ движеніи, охватившемъ Малую Азію въ концё ІІ вѣка.

Уже въ апостольскія времена малоазійскія Церкви поражали многочисленностью; мы имфемъ точныя сведения о болфе или мен'я крупныхъ общинахъ, основавшихся уже со второй половины (а нѣкоторыя и съ середины) I вѣка въ Ефесѣ, Колоссахъ, Тарсѣ, Иконіи, Листрѣ, Лаодикіи, Троадѣ, Пер-гамѣ, Смирнѣ, Сардахъ, Траллахъ, Магнезіи, Іераполѣ фригійскомъ, Оіатиръ, Филадельфіи и мн. др. городахъ и мъстечкахъ Малой Азіи. Само собой разум'вется, что значеніе каждой общины находилось въ прямой связи съ значеніемъ самого города, какъ культурнаго центра. Совершенно особое м'ясто среди малоазійскихъ Церквей занимала поэтому Ефесская община, въ виду огромнаго значенія Ефеса, какъ духовнаго и политическаго дентра Малой Азіи во времена римскаго владычества. Авторитетъ Ефесской Церкви усиливался тѣмъ, что во главѣ ея въ теченіе долгихъ лѣтъ стоялъ самъ апостолъ Іоаннъ, доживавтій здёсь свой векъ въ глубокой старости, въ несравненномъ обаянін последняго самовидца и личнаго, любимаго ученика Господня. Передъ этимъ обаяніемъ склонялся весь христіанскій Востокъ, и авторитету великаго старца подчинялись всѣ азійскія Церкви. Мы увидимъ далѣе, что до самаго конца II вѣка имя Іоанна благоговѣйно произносилось всѣми представителями восточныхъ Церквей, какъ источникъ особаго авторитета, и ссылка на мивніе великаго Апостола была непререкаемымъ аргументомъ во всёхъ спорахъ о внутреннемъ или внъшнемъ устройствъ Церкви. Лучи этого престижа стали меркнуть лишь тогда, когда выяснилось смъщение Іоанна съ

<sup>1)</sup> Ibid. II, s. 155.

личностью какого-то другого таинственнаго «старда Іоанна». также жившаго и скончавшагося въ Ефесъ, когда разнеслись слухи о томъ, что даже гробница великаго Апостола, - предметь общаго поклоненія, —перепутана съ гробницей невъдомаго старца<sup>1</sup>), и что последній являлся вероятнымъ авторомъ Евангелія и посланій, приписанныхъ Апостолу. Вопрось объ авторствѣ Апостола Іоанна усложнился тѣмъ, что и Евангеліе, и «Апокалипсисъ», издревле изв'ястные подъ его именемъ, стали приписываться, какъ увидимъ далве, гностику Керинеу 2). Эти недоразумънія не могли не отразиться на обаяніи Іоаннова имени, и съ III въка ссылки на его авторитеть, дотолъ считавшійся незыблемымъ, попадаются все ріже. Великая тінь Апостола точно стушевалась, заслонилась цёлой тучею прискорбныхъ недоразумений и неразрешимыхъ противоречий, п обликъ любимаго ученика Господня и Богослова, столь близкій и дорогой всему первобытному христіанству на Восток'в, отошель въ область въчныхъ историческихъ загадокъ.

Съ расшатаніемъ престижа Іоанна обаяніе азійскихъ Церквей потерпѣло значительный ущербъ, и, наоборотъ, стало возвышаться значеніе той общины, которая имѣла за собой авторитеть основателей своихъ, первоверховныхъ апостоловъ, и ни съ чѣмъ несравнимый престижъ міровой столицы. Мы говоримъ о Римской Церкви, роль которой въ исторіи христіанства начинаеть рельефно выступать уже съ первыхъ годовъ ІІ вѣка, т. е. приблизительно, съ того времени, когда въ Ефесѣ скончался Апостолъ Іоаннъ (по преданію, въ царствованіе Траяна, т. е. послѣ 98 г.) 3), и тотъ авторитетъ, на который гордо опирались восточныя Церкви, разсѣялся вмѣстѣ съ чаяніями неминуемо-близкой кончины міра 4). Міръ продолжалъ суще-

Діонисій Александр. у Евсевія, Hist. Eccl. VII, 25. Hieron. De vir. inlustr. IX, XVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. l. cit.; Caius apud Euseb. Hist. Eccl. III, 28. Philastr. Haer. LX. Epiph. Haer. Ll и мн. др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Траянъ—98—117 г.

<sup>4)</sup> Мы уже отмътили выше, что долгольтняя жизнь Апост. Іоанна поддерживала увъренность въ близость втораго пришествія Спасителя. Среди върующихъ держалось твердое убъжденіе, что конецъ міра долженъ наступить еще при первомъ поколѣніи христіанства (по слову Спасителя: «не мимондетъ родъ сей, дондеже вся сія будутъ», Мато. XXIV, 34. Марк. XIII, 30). Когдаже единственнымъ представителемъ этого поколѣнія остался старецъ Іоаннъ, то сложилась увъренность, что ему одному суждено было удостоиться лицезрѣнія втораго пришествія Господня. Со смертью его рушилось убѣжденіе въ близости этого пришествія.

ствовать, приходилось думать о примъненіи къ его жизненнымъ условіямъ того ученія, которое дотолѣ было лишь проповѣдью восторженнаго экстаза. Въ этой организаціонной работѣ естественно выдвинулась впередъ Римская община, наиболѣе къ тому подготовленная и по составу своихъ членовъ, и по наличности въ ней практическихъ тенденцій, свойственныхъ мышленію Запада, и по положенію своему въ политическомъ центрѣ всего міра.

Мы уже видѣли, что распространеніе и утвержденіе христіанства началось именно съ главныхъ центровъ эллино-римскаго міра. Здѣсь слѣдуетъ еще разъ подчеркнуть, что наибольшимъ значеніемъ естественно стали пользоваться тѣ общины, которыя основались въ наиболѣе крупныхъ политическихъ центрахъ. Первымъ этапомъ такого рода для христіанства была Антіохія, какъ самый значительный городъ Сиріи, бывшая столица Селевкидовъ, а въ римскую эпоху административный центръ провинціи «Сирія» и резиденція римскаго намѣстника 1). Въ Малой Авіи такую-же роль игралъ Ефесъ, столица провинціи «Азія» и резиденція проконсула 2). Мы уже остановились на значеніи этихъ городовъ, какъ двухъ первыхъ духовныхъ столицъ христіанства. Третьей столицею оказался Римъ.

Притягательная сила Рима была настолько велика, что во всемъ античномъ мірѣ въ ту эпоху не было ни одного религіознаго или философскаго движенія, не завершившагося поѣздкой его главарей въ столицу,—сердце міровой культуры. Мы видѣли, что этому влеченію повиновался и Павелъ, мечтавшій о проповѣди въ Римѣ еще до того, какъ былъ привезенъ туда узникомъ, и Петръ, переѣхавшій изъ Антіохіи въ Римъ согласно весьма древнему и правдоподобному преданію. Съ первыхъ-же годовъ П вѣка нѣтъ ни одного замѣтнаго представителя христіанскаго движенія, который не побывалъ-бы въ Римѣ, въ качествѣ-ли временнаго почетнаго гостя, какъ уважаемые Отцы Церкви восточной вродѣ Поликарпа Смирнскаго, или въ качествѣ представителей новыхъ теченій, какъ Валентинъ, Маркіонъ и др. Центръ тяжести всего христіанства былъ перенесенъ въ міровую столицу, гдѣ сосредоточивались всѣ отзвуки великаго духовнаго броженія античнаго міра. Здѣсь-же во П вѣкъ

1) Провинція Syria обнимала Сирію и Финикію.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Провинція Asia заключала лишь восточную часть малоазійскаго полуострова (Іонію, Лидію, Мизію, Карію, Фригію).

разыгралась и завершилась борьба вокругъ гностическихъ идей, принесенныхъ съ Востока и отринутыхъ Римомъ. Эта борьба, въ сущности являвшаяся протестомъ свободнаго христіанскаго духа противъ зачинавшейся церковной дисциплины, еще болѣе содъйствовала укръпленію и развитію послъдней. Церковь одержала побъду, хотя лишь путемъ съуженія религіозныхъ интересовъ, хотя новымъ идеямъ дисциплины и церковнаго порядка были принесены въ жертву многіе былые идеалы. Однако результаты были на лицо: идея церковной власти пріобръла громадное значеніе, и въ Церкви выработался авторитеть, призванный отнынъ ръшать всъ спорные вопросы о дълахъ религіознаго сознанія и совъсти.

Такимъ образомъ, въ Римѣ было положено начало устойчивой церковной организаціи, развитіе которой пошло затѣмъ быстрыми шагами, Правда, значеніе духовнаго центра недолго принадлежало нераздѣльно Риму: съ конца П вѣка сталъ намѣчаться новый центръ религіозныхъ идей вновь на Востокѣ, въ Александріи, оказавшейся четвертой духовной столицей христіанства. Здѣсь всилыли вновь теченія восточной мистики, отведенныя было отъ главнаго русла христіанскаго мышленія.

Александрія уже со времень апостольскихъ получила христіанское просвѣщеніе 1), быстро распространившееся среди многолюдной и цвѣтущей еврейской колоніи Египта. Но александрійское еврейство, какъ мы уже указывали, было вполнѣ оторвано отъ Іерусалима и узко-іудействующихъ традицій, вънемъ уже происходило броженіе мистическихъ идей, навѣянныхъ эллинизмомъ и чуждыхъ еврейскому духу,—что мы уже видѣли на примѣрѣ терапевтовъ, описанныхъ Филономъ. Поэтому христіанство здѣсь осталось чуждо и тенденціямъ евіонизма, всецѣло отдавшись волнѣ эллинской мистики съ ея отрицаніемъ узкихъ формулъ, съ ея исканіями Невѣдомаго Бога внѣ національно-расовыхъ условностей. Съ конца ІІ вѣка это широкое, эклектическое христіанство сблизилось съ неоплатонизмомъ и его метафизическими созерцаніями. Мы вернемся далѣе къ этому знаменательному моменту въ исторіи христіанства

<sup>1)</sup> Согласно древней традиціи, евангельское благов'єстіе было принесено въ Александрію св. Маркомъ, поставившимъ зд'єсь епископомъ Аніана «въ 8-й годъ царствованія Нерона», т. е. въ 61—62 г.

и проследимъ, какъ въ Александріи, ставшей форпостомъ христіанскаго мистицизма, выработалась впервые христіанская философія, какъ христіанское мышленіе здёсь впервые опредёлило свои глубочайшія догматическія формулы. Но следуетъ замётить, что расцвётъ этого философскаго сознанія, выработавшаго формулы міровой религіи, могъ создать эту религію лишь потому, что для нея была подготовлена почва въ крёпкой церковной организаціи, центромъ которой была міровая столица—Римъ.

Въ разъясненіи христіанской догматики Римская Церковь не занимала первенствующаго м'єста. Ей были чужды мистическія увлеченія, пламенный экстазъ восточныхъ созерцателей. Но она являлась руководящимъ центромъ, вокругъ котораго сосредоточились всё тё ум'ёренныя тенденціи христіанскаго сососредоточились всѣ тѣ умѣренныя тенденціи христіанскаго сознанія, безъ которыхъ невозможно было создать церковную дисциплину. Мы уже отмѣтили ея роль въ созданіи христіанской традиціи въ умѣренномъ духѣ, мы видѣли, какъ, напримѣръ, въ исторіи первой апостольской проповѣди ей удалось устранить напоминанія о несогласіяхъ и препирательствахъ апостоловъ, какъ, смягчая тѣни, сглаживая рѣзкія очертанія старыхъ сказаній, ей удалось создать новую примирительную традицію и закрѣпить въ христіанскомъ сознаніи воспоминаніе объ апостольской проповѣди, какъ о единомъ гармоничномъ цѣломъ. Подобнымъ-же образомъ приступала она и къ устраненію непріемлемыхъ крайностей, къ проложенію такого средняго пути, по которому человѣчество могло брести безъ особеннаго труда, подъ руководствомъ церковнаго авторитета. Отсюда—недовѣрчивое отношеніе къ требованіямъ безусловнаго аскетизма, абсолютной чистоты, сильнаго духовнаго подъема. Римъ мечталъ о лютной чистоты, сильнаго духовнаго подъема. Римъ мечталъ о церкви доступной всѣмъ, а не немногимъ избраннымъ. Отсюда— требованіе подчиненія авторитету Церкви, снимающей съ человъческой немощи бремя тяжкой отвътственности. Назръвалъ планъ общины среднихъ людей, вмѣсто отборной фаланги героевъ духа,—носителей высшихъ духовныхъ идеаловъ. Но въ этой идеѣ спасительной организаціи, дѣйствующей совокупностью духовныхъ силъ человѣчества и поддерживающей каждое отдѣльное слабое сознаніе,—было своеобразное величіе, и будущее принадлежало ей.

Иден эти не сразу выяснились въ христіанскомъ сознаніи. Эволюція христіанской мысли совершалась медленно, ея при-

способленіе къ реальнымъ условіямъ существованія носило ха-рактерь длительнаго, безсознательнаго процесса. Мы уже ска-зали, что до самаго конца І віжа все христіанство жило въ напряженномъ ежечасномъ ожиданіи мірового конца, исключа-ющемъ всякіе помыслы о приноровленіи къ общественной жизни. Въ нікоторыхъ частяхъ христіанскаго міра, на Востокі, жизни. Въ нъкоторыхъ частихъ хриспанскаго мгра, на востокъ, это состояніе продолжилось до середины, даже до конца II въка (монтанистскія грезы), —въ другихъ-же, на Западъ, къ тому времени уже вполит завершилось примиреніе съ жизненными условіями и приспособленіе къ нимъ религіознаго міросозерцанія. Большое значеніе въ этой эволюціи имъль тоть фактъ, что христіанство, какъ мы видѣли, распространялось и укрѣплялось преимущественно въ крупныхъ городскихъ центрахъ: здѣсь выясненіе отношеній ко всякимъ жизненнымъ и общественнымъ условіямъ становилось неизб'яжнымъ, и установленіе какогоусловіямъ становилось неизоъжнымъ, и установленіе какого-либо modus vivendi напрашивалось само собою. Тѣ аморфныя, если можно такъ выразиться, общины, гдѣ всякій по желанію являлся учителемъ или пророкомъ, и гдѣ единственною связью между вѣрующими была общая религіозная экзальтація,—были возможны въ какомъ-нибудь захолустьѣ Малой Азіи, но, напри-мѣръ, въ Ефесѣ, или, тѣмъ болѣе, въ Римѣ, представлялось мъръ, въ Ефесъ, или, тъмъ болъе, въ Римъ, представлялось необходимымъ организовать на твердыхъ началахъ управленіе общиною, сосредоточить это управленіе въ рукахъ немногихъ лицъ, которые являлись не только верховными распорядителями во внутренней жизни общины, но и представителями ея передъ внѣшнимъ міромъ. Здѣсь-же, въ этихъ крупныхъ центрахъ городской жизни, выяснялась необходимость установленія и какихъ либо внѣшнихъ признаковъ принадлежности къ общинѣ, и опредѣленія тѣхъ основъ этики, на началахъ которой возможно было созиданіе общественной совъсти христіанства. Надо было вбивать устои христіанской жизни, закладывать зданіе крѣпкой и долговѣчной церковной организаціи. И это дѣло естественно оказалось переданнымъ въ руки все тѣхъ же лицъ, облеченныхъ авторитетомъ во внѣшнихъ и внутреннихъ дѣлахъ общины, и являвшихся представителями ея во всѣхъ сноше-ніяхъ съ міромъ и свѣтской властью. То были предстоятели общинъ, пресвитеры и епископы, среди которыхъ послѣдніе, игравшіе сперва роль предсѣдателей собраній, стали быстро пріобрѣтать все большее и большее значеніе, и вскорѣ сосредоточили въ своихъ рукахъ полноту авторитета и власти. Къ

концу I вѣка уже повсемѣстно выяснялась эта эволюція христіанской общины въ сторону сплоченной организаціи съ епископомъ во главѣ, и въ теченіе II вѣка всюду завершился процессъ перенесенія всего моральнаго вѣса общины на личность стоящаго во главѣ ея епископа, авторитетъ котораго сталъ безграничнымъ не только въ вопросахъ религіознаго міросозерцанія, но и въ дѣлѣ разъясненія всѣхъ конфликтовъ христіанскаго сознанія съ реальными условіями жизненнаго быта.

Организацію общины однако отнюдь не слідуеть понимать какъ отдъление членовъ ея отъ внъшняго міра. Это отдъление никогда не проводилось фактически въ христіанствъ. Мы видели, какъ определенно высказывался Павелъ въ смысле сохраненія всёхъ внёшнихъ жизненныхъ условій, «въ нихже призванъ былъ» христіанинъ. Полтораста льть спустя Тертулліанъ съ гордостью указываль, что христіане заполнили всю общественную жизнь, что они — и на форумъ, и на ярмаркахъ, и въ баняхъ, что они занимаются всемъ темъ, чемъ заняты и другіе люди: и торговлей, и мореплаваніемъ, и военною службою, и хлебонашествомъ 1). На Востоке более, чемъ где либо, религіозные запросы отділялись отъ внішнихъ формъ жизни, и христіанское сознаніе нисколько не препятствовало выполненію всёхъ гражданскихъ обязанностей 2). Но организація христіанской общины носила характеръ упорядоченія внутренней жизни ея, установленія этическихъ принциповъ, необходимыхъ для христіанской совъсти, установленія порядка собраній, разъясненія взаимоотношеній вірующихъ, сходившихся для радостнаго прославленія Откровенія. Епископы должны были заботиться объ устраненіи вредныхъ вліяній, о сохраненін въ чистот традиціи, унаследованной отъ первыхъ благовъстителей; върующіе пріучались къ милосердію, къ щедрости. къ любовному отношенію другь къ другу. Въ этихъ общинахъ дышалось легко; ихъ члены находили здёсь душевный покой, временное забвеніе мірскихъ заботь. Точно въ большой семьъ, члены которой живуть отдёльной жизнью, но поддерживаются на своихъ разнообразныхъ жизненныхъ поприщахъ сознаніемъ

1) Apolog. XLII.

<sup>2)</sup> Cf. Cumont, Les Inscriptions chrétiennes de l'Asie Mineure, p. 26: «On pouvait devenir chrétien et rester bon citoyen; on aimait à faire l'éloge de sa ville natale, on y exerçait des fonctions publiques, on déposait aux archives la copie de son testament., etc». Cf. Harnack, Miss. u. Ausbr.

семейнаго единства и крѣпкихъ родственныхъ привязанностей,—такъ и въ первобытной христіанской общинѣ каждый членъ ея, живя особой жизнью «въ своемъ званіи», носиль въ сердцѣ бодрое сознаніе теплой братской любви и единенія, скрѣпленнаго моментами общей духовной радости. Какія внѣшнія формы товарищества или родственной связи могли сравниться съ внутренней связью людей, вмѣстѣ переживавшихъ священный трепеть экстаза!

Требованіе аскетизма, лежавшее въ основ'є христіанской пропов'єди, также не являлось поводомъ къ отчужденію отъ внішняго міра. Оно вполніє согласовалось съ духомъ времени, съ религіозно-философскими запросами античнаго міра, и христіане съ особенной гордостью могли указывать на аскетичестіане съ особенной гордостью могли указывать на аскетиче-скіе подвиги своихъ единовѣрцевъ, зная, что они такими ука-заніями возбуждали всеобщее сочувствіе въ гораздо большей мѣрѣ, нежели разными проявленіями кротости и милосердія. По отношенію къ послѣднимъ было возможно пренебреженіе со стороны міра, совершенно чуждаго сентиментальности и брез-гливо сторонящагося всякой немощи духовной или физической. Но аскетическіе идеалы были общимъ достояніемъ, общимъ проявленіемъ религіозно-философскаго сознанія, — въ немъ лежала самая глубокая связь между древнимъ мышленіемъ и новою религіею.

Съ этими идеалами гармонировало и особенное, благоговъй-ное отношение къ женщинамъ, столь характерное для перво-бытнаго христіанства, что постепенныя измѣненія въ этихъ отношеніяхъ и во взглядахъ на роль женщины въ общинъ являются однимъ изъ лучшихъ показателей постепенной эволюціи христіанскаго міросозерцанія.

ціи христіанскаго міросозерцанія.

Апостоль Павель, провозгласившій принципь: «нѣсть мужескій поль, ни женскій», — самъ однако не доводиль этой мысли до полнаго практическаго осуществленія: въ тѣхъ случаяхъ, когда онъ намѣчалъ первыя основы внутренней организаціи общинъ, онъ точно колебался передъ необходимостью провозглашенія полнаго равноправія женщинъ, предоставленія имъ всѣхъ полномочій учительства, пророчества, совершенія таинственныхъ обрядовъ. Эта нерѣшительность крайнѣ любопытна для психологіи Павла; она доказываеть, что смѣлый новаторъ въ этомъ случаѣ не могь вполнѣ отрѣшиться оть старо-еврейскаго взгляда на женщину, какъ на низшее суще-

ство. Несмотря на принципіальное и столь рѣшительно высказанное отриданіе подобнаго взгляда, Павелъ однако давалъ совѣты и указанія въ смыслѣ подчиненія женщинъ особо-строгой дисциплинѣ, лишенія ихъ права голоса въ церкви и т. п.; ему видимо претила возможность для женщины занять первенствующее положеніе въ общинѣ, быть центромъ вниманія и духовнаго подъема. Но въ данномъ случаѣ христіанское мышленіе, подхваченное волною мистицизма, быстро опередило эти первичныя формы и стерло слѣды этихъ колебаній Апостола языковъ. Христіанство пошло по стезямъ духовныхъ братствъ древняго міра, и женщины быстро заняли въ немъ такое-же выдающееся положеніе, какъ и въ этихъ мистическихъ организаціяхъ.

Надо вспомнить, что въ нѣкоторыхъ религіозныхъ организаціяхъ (напр. въ таинствахъ Діониса) женщины играли едвали не главную роль, и являлись по преимуществу совершительницами таинственныхъ обрядовъ. «Вакханки» имѣли преобладающее значение въ мистическихъ сборищахъ, установленныхъ для поминовенія растерзаннаго бога—Діониса; въ культѣ Адониса главная часть обрядности заключалась въ весеннихъ процессіяхъ женщинъ, оплакивавшихъ безвременно погибшаго юношу-бога. Эту роль женщинъ мы можемъ проследить почти во встхъ мистеріяхъ, посвященныхъ разнымъ проявленіямъ идеи страждущаго божества. Преобладаніе женскаго элемента сказывалось не только въ публичныхъ церемоніяхъ подобнаго рода, но и въ боле серьезныхъ формахъ некоторыхъ религіозно-философскихъ организаціяхъ. Такъ, въ пивагорейскихъ братствахъ, гдф принципъ женскаго равноправія былъ доведенъ до конца, женщины могли занимать первенствующее мъсто; античная традиція сохранила св'єдінія о томъ, что посл'є смерти самого Писагора во главъ всей его школы стояла ученица его Өеано (иногда ее считали женой Пиоагора). Количество женщинъ последовательницъ пиоагорейства было настолько велико, что біографъ Писагора, перечисляя ближай-шихъ и славнъйшихъ его учениковъ, называетъ въ числъ ихъ 17 женщинъ 1). Въ родственномъ писагорейству движеніи позднъйшаго неоплатонизма женщины продолжали занимать выдающееся положение, и даже въ еще болъе позднюю эпоху, совре-

<sup>1)</sup> Jambl. De Pythag. vita, sub fin.

менную полной побъдъ христіанства, онъ стояли во главъ цълыхъ школъ, занимали философскія кафедры. Такъ, въ началъ V въка мы видимъ во главъ Александрійской школы знаменитую Ипатію (+415), и около того же времени на Афинской кафедръ Асклепигенію. Античный міръ высоко цънилъ чуткость женскаго пониманія, его способность къ экзальтаціи, къ душевному горънію. Христіанская мысль не могла не пойти по тому-же пути.

Самъ Христосъ, окруженный любимыми ученицами, являлъ примфръ теплаго отношенія къ женщинамъ и къ ихъ восторженной преданности воспринятой идев, возлюбленному Учителю. И христіанская традиція первыхъ вѣковъ съ особенной нѣжностью оттѣнила эту любовь и довѣріе Божественнаго Учителя къ Своимъ последовательницамъ; въ наиболе мистическихъ кругахъ христіанства это довъріе Христа къ чуткости Своихъ любимыхъ ученицъ настойчиво подчеркивалось,—эти избранныя ученицы считались удостоенными особыхъ откровеній Учителя. Создалась цълая апокрифическая литература, содержавшая будто-бы часть этихъ таинственныхъ откровеній и бетай оудто-оы часть этихъ тайнственныхъ откровени и оесъдъ Христа съ ученицами (въ «Евангеліи Египтянъ» съ Саломіей, въ «Pistis Sophia» съ Маріей и мн. др.). Были даже цѣлые мистическіе трактаты, носившіе заглавія «Вольшихъ и малыхъ вопросовъ Маріи (Христу)», Гέννα Μαρίας и т. п. Въ упомянутой мистической книгѣ «Pistis Sophia», содержаніе которой состоить изъ ряда бесёдъ Христа съ учениками уже после Его воскресенія, мы даже находимъ любопытное указаніе на ревность Петра и прочихъ апостоловъ къ Маріи и другимъ женщинамъ, удостаиваемымъ особаго вниманія Учителя. Согласно этой традиціи и высокому прим'єру Самого Христа, вс'є крупныя личности первобытной исторіи христіанства стали изображаться въ тёсныхъ сношеніяхъ съ избранными послёдовательницами. У самого Павла оказалась любимица и вѣрная спутница въ лицѣ юной и прекрасной дѣвы—Өеклы, обращенной имъ въ христіанство въ ликаонскомъ городѣ Иконіи. Преданія о Өеклѣ настолько тѣсно сплелись съ обликомъ Павла, что уже съ середины II въка произошло сліяніе письменныхъ традицій о нихъ, и наряду со старѣйшими «Дѣяніями Павла» или взамѣнъ ихъ стали ходить по рукамъ «Дѣянія Павла и Өеклы», составленныя, по словамъ Тертулліана, какимъ-то

малоазійскимъ пресвитеромъ 1). Почетное положеніе женщины въ христіанской общинѣ настолько бросалось въ глаза, что враги христіанства не разъ на этомъ основаніи пытались доказать вздорность ученія, обращеннаго «къ дѣвушкамъ и старухамъ», и вызывели этимъ горячія опроверженія христіанскихъ апологетовъ. «Наши женщины философствуютъ», — писалъ Татіанъ въ своей «Рѣчи противъ эллиновъ», и съ гордостью сравнивалъ женщинъ, преданныхъ христіанству, съ представительницами античной философіи, а христіанскихъ дѣвъ, «поющихъ за прядками божественныя пѣсни», —съ древними поэтессами вродѣ Сафо, Праксиллы и др. 2).

Въ первобытной Церкви это благоговъйное отношение къ женщинамъ сказывалось не столько въ участіи особо — поставляемых діакониссь наравит съ діаконами въ служеній нуждамъ общины (а также и въ богослужебныхъ обрядахъ), -- сколько въ особомъ почитаніи, воздаваемомъ женщинѣ пророчицѣ, дѣвѣносительницъ высшихъ идеаловъ цъломудрія и чистоты. Въ тъхъ условіяхъ, среди которыхъ развивались христіанскія общины, женщина и въ особенности молодая дъвушка изъ хорошей языческой семьи, тайкомъ посъщавшая братскія собранія, являлась дійствительно героиней, пренебрегавшей рискомъ самыхъ тяжелыхъ послёдствій своего увлеченія Христовымъ ученіемъ. Иногда бдительность надзора за ней въ родительскомъ дом' побуждала ее къ бъгству изъ подъ гнета семейныхъ условій, ставшихъ невыносимыми, въ особенности когда этотъ гнеть усиливался принужденіемъ къ браку, угодному родителямъ, но ненавистному юной девушке, воспринявшей жадною душою христіанскіе аскетическіе идеалы. Подобное бітство изъ-подъ родительскаго крова, однако, было нерѣдко сопряжено съ большой опасностью, и притомъ навлекало гнъвъ семьи и ея сородичей на всю христіанскую общину. Вся литература «житій святыхъ» полна случаевъ преследованій, начатыхъ богатой или знатной семьею противъ христіанъ, укрывшихъ бъглянку-дочь; иногда такое пресл'ядование завершалось тяжелой карой, постигавшей не только виновницу, но и другихъ членовъ общины, въ особенности предстоятелей ея. Такой участи, т. е. истязаніямъ

<sup>1)</sup> Tertull. De bapt. XVII. Hieron. De vir. inlustr. VII. Cf. Harnack, Altchrist. Litter. I, 50, 6. О роди женщинъ вообще въ «Двяніяхъ Павла» см. Harnack, Miss. und Ausbreit. II, 58.

<sup>2)</sup> Tat. Oratio ad gr., 33.

по иниціативѣ оскорбленныхъ родителей и покинутаго жениха, подверглась, по преданію, только что упомянутая нами Өекла, ученица и спутница Апостола Павла, удостоенная Церковью званія первомученицы и равноапостольной ¹).

Мы вправ'в предположить, что въ теченіе первыхъ десятильтій христіанской исторіи враждебное отношеніе къ последователямъ Христа вызывалось главнымъ образомъ подобными случаями обращенія молодыхъ женщинъ, отказывавшихся, ради идеаловъ христіанскаго целомудрія, отъ сожитія съ мужьями. или отъ брака съ предложенными женихами: объ иныхъ-же оффиціальных поводахь къ гоненіямь мы не имбемь свёдёній въ теченіе всего І въка, за исключеніемъ кровавой вспышки при Неронъ, вызванной заподозръніемъ христіанъ въ поджогь Рима <sup>2</sup>). Христіанство въ своей первобытной чистот'в не являлось опасностью для государства и не могло вызвать правительственныхъ репрессій. Но его пренебрежительное отношеніе къ семейному началу наложило на него опредъленный отпечатокъ съ первыхъ дней его развитія; вольныя радости экстаза, столь легко умъщавшіяся въ укладь равнодушной общественной жизни, были несовивстимы съ семейными отношеніями, предъявляющими иныя требованія къ человіческой психологіи, глубже затрагивающими человъческую душу и ел сокровенную жизнь. Семейный быть дожился тяжкимъ гнетомъ на юную душу, томимую духовной тоской и жаждой просвётлёнія. Надъ нимъ тяготёль ничемъ не заглушаемый приговоръ: «враги человеку домашніе ero».

Отрицательное отношеніе христіанства къ семейному началу выразилось, быть можеть, наиболье ярко въ оригинальномъ обычав, весьма характерномъ для первобытной христіанской общины, а именно въ духовномъ бракъ.

Этотъ обычай заключался въ томъ, что въ домѣ безбрачнаго христіанина-аскета поселялась дѣвушка христіанка, также принесшая обѣтъ безусловнаго цѣломудрія; ихъ совмѣстная жизнь слагалась въ видѣ духовнаго союза, совершенно чистыхъ братскихъ отношеній, почти естественныхъ между «бра-

<sup>1)</sup> Acta Pauli et Theclae, pass. См. Четьи-Минеи, 24-го Сентября.

<sup>2)</sup> Краткое (и притомъ далеко не повсемъстное) гоненіе при Домиціанъ было, въ сущности, направлено противъ евреевъ, съ которыми тогда еще смъщивали христіанъ.

томъ» и «сестрой», преодолъвшими всякія плотскія наклоности. Въ этой тяжелой борьов духа съ плотью братья и сестры на-ходили другь въ другв взаимную поддержку, и совмъстный подвигь воздержанія быль главной основой духовнаго союза. Но помимо того, духовный бракъ имѣлъ и практическое значеніе въ мірѣ, гдѣ дѣвушка христіанка, уходя изъ языческаго дома во избѣжаніе брака по принужденію и ненавистныхъ седома во изочжание орака по принуждению и ненавистныхъ се-мейныхъ узъ, лишалась, такимъ образомъ, пріюта и защиты, и находила ихъ въ домѣ брата — христіанина. Въ то-же время, такія «сестры» замѣняли для безбрачныхъ братьевъ ту обста-новку семейнаго очага, отъ которой они по аскетическимъ соображеніямъ отреклись. Хрустальная чистота нравовъ христіанской общины создала идеаль кроткой и чистой Мароы, пекущейся о своихъ братьяхъ во Христѣ: для цѣлой общины эту пейся о своихъ братьяхъ во Христъ: для цълои оощины эту роль играли особо — поставленныя вдовицы, а въ частныхъ домахъ братьевъ, — духовныя супруги — сестры. Въ этихъ обычаяхъ христіанство впервые явило мірупримѣръ повседневнаго примѣненія женскаго самоотверженія, жажды подвига, такъ часто сочетающейся въ женской психологіи съ кроткой преданностью одному избраннику. То было проявленіе такой глубины проникновенія въ человѣческую душу, рядомъ съ которой особенно ярко выступаеть все убожество нашей современной жизни съ ея условностями, съ ея тесными рамками приличій и pruderie. Чистый порывъ религіознаго восторга создаваль условія жизни, при которыхъ духъ высоко и вольно парилъ наль всякой житейской скверной.

Первые примѣры такого радостнаго и чистаго братскаго общенія были почерпнуты, какъ мы уже видѣли, изъ традицій о Самомъ Основателѣ христіанства и объ окружавшихъ Его восторженныхъ женщинахъ, отдававшихъ возлюбленному Учителю всѣ сокровища своей души. Постоянные-же духовные союзы, скрѣпленные совмѣстной дѣятельностью во имя Христово, появились въ христіанской общинѣ уже со временъ апостольскихъ; на нихъ можно найти указаніе и въ посланіи апостола Павла къ Коринеянамъ ¹). Этотъ обычай прочно укоренился въ Церкви, былъ въ полномъ расцвѣтѣ въ І, П вѣкѣ, создалъ особенное настроеніе радости и теплоты въ братскихъ собраніяхъ, набрасывалъ на внутреннюю жизнь общинъ покровъ без-

<sup>1)</sup> I Rop. VII, 36-38, a TARRE I Rop. IX, 5.

плотной мечты <sup>1</sup>). Изъ быта первыхъ послѣдователей христіанства духовный бракъ быль перенесенъ въ жизнь духовенства: предстоятели Церкви, пресвитеры, епископы бывали часто въ союзѣ съ духовными супругами, носившими особое названіе subintroductae, συνείσακτοι. Въ III, IV вв. этотъ обычай сосредоточивался уже исключительно въ бытѣ духовенства, въ виду упадка среди мірянъ аскетическихъ идеаловъ, необходимыхъ для установленія истинно-ціломудренных отношеній. Но къ сожальнію, общій упадокъ нравовъ уже ощущался и въ духовенствъ, духовные союзы давали поводъ къ всевозможнымъ злоупотребленіямъ, соблазнамъ и скандаламъ, чѣмъ вызывали грозныя обличенія со стороны Отцовъ Церкви и цёлый рядъ церковныхъ запретовъ. Осуждение этого обычая вынесено и Анкирскимъ соборомъ на Востокъ въ 314 г. (прав. 19), и почти одновременно Эльвирскимъ соборомъ на Западѣ (ок. 303—306 г.) 2). Первый вселенскій Никейскій соборъ 325 г. категорически запретилъ введеніе женщинъ—subintroductae въ дома духовныхъ лицъ (прав. 3-е), и это постановление неоднократно подтверждалось послѣдующими соборами, а также святоотческой литературой и обличительными рѣчами пастырей Церкви (какъ напр. Іоанна Златоуста), громившими этотъ обычай, какъ поводъ къ постоянному соблазну.

Былая свътлая мечта о безплотномъ союзъ превратилась въ уродливое и грязное пятно на церковной жизни, которое приходилось уничтожать самымъ ръшительнымъ образомъ; огрубъвшій міръ уже не могъ вмѣстить былаго идеала, и онъ отпалъ. Но воспоминаніе о немъ, освобожденное отъ всякой укоризны, должно быть лучшимъ свидътельствомъ чистоты и подъема духа въ первобытномъ христіанствъ. То былъ порывъ мистическаго восторга, на краткій мигъ порвавшій всѣ оковы плоти и вознесшій человъческій духъ на такую высоту, что, казалось, вотъ сейчасъ должны рушиться послъднія преграды и душа сольется съ свѣтомъ Божества. То былъ моментъ сверхъественнаго подъема, однажды пережитый человъчествомъ. Пусть этотъ краткій мигъ смѣнился въками пошлости, и свѣтлая мечта погасла въ сѣромъ туманъ

<sup>1)</sup> См. книгу «Пастырь» Ерма (Simil. IX, 10). Tertull. De exhort. eastit. XII. De monogamia, XVI.

<sup>2)</sup> Первое по времени соборное осуждение этого обычая—въ 271 г. въ Антіохіи, по дѣлу Павла Самосатскаго (См. Euseb. Hist. Eccl. VII, 30). Сf. Кипріана Кареагенскаго Epist 64 ad Pomponium.

забвенія. Нашъ тусклый, оскудѣвіній міръ донынѣ живетъ лишь безсознательнымъ пережиткомъ этого прошлаго, этихъ міновеній божественнаго восторга, подобно тому, какъ остывшая планета, продолжающая свое бездушное круговращеніе въ міровой эволюціи, жива еще лишь былой теплотой и пережиткомъ того стихійнаго, хаотичнаго горѣнія, что создало когда-то изъ нея небесное свѣтило¹)...

Subintroductae не сразу были вычеркнуты изъ церковной жизни соборными постановленіями. Обычай, ниспавшій съ высшихъ степеней идеализма въ муть скрытаго граха, кое-гда держался до V, даже до VI въка, ложась темнымъ пятномъ на быть духовенства. Борьба противь него сопровождалась усиленной реакціей противъ вліянія женскаго элемента въ жизни христіанской Церкви. Даже роль діакониссь стала всячески урфзываться; имъ было предоставлено лишь обслуживание женской части собранія вірующихь въ тіхь случаяхь, когда болізненная христіанская стыдливость не допускала прикосновенія и даже присутствія діакона-мужчины (напримітрь при обряді крещенія). Но и въ этой роли женщины внушали какую-то брезгливость; ихъ присутствіе въ алтарѣ было признано нестерпимымъ (44-е пост. Лаодикійскаго собора 346 года), ихъ значеніе въ церковной жизни подвергалось и дальнівищимъ всевозможнымъ ограниченіямъ, и самое званіе діакониссъ осталось лишь пустымъ звукомъ, ненужнымъ пережиткомъ старины, лишеннымъ даже внъшняго признака священнослуженія: - рукоположенія (постановленіе 19-ое Никейскаго собора, — І вселенскаго-325 г.).

Изъ жизни христіанской общины роль женскаго элемента была вычеркнута. Лишь въ монашествъ и въ его стремленіяхъ къ идеалу подвижничества женщина являлась попрежнему полноправной, лишь здъсь надъ ней сверкалъ былой ореолъ. Но въ новомъ общественномъ строъ, создаваемомъ христіанствомъ на развалинахъ древняго міра, для нея уже не было мъста, она

<sup>1)</sup> Вопросъ о духовныхъ союзахъ и о значенін ихъ для исторін христіанской этики прекрасно разработань Ахелисомъ: Achelis, Virgines subintroductae, Ein Beitrag zum VII Kapitel des I Korintherbriefs. (Texte und Untersuch., Leipzig, 1902). Въ этомъ-же изданія см. Нидо Косh, Virgines Christi. См. также Zscharnack, Der Dienst der Frau in den ersten Jahrhunderten der Christlichen Kirche (Göttingen, 1902).

оказалась въ приниженномъ положеніи, ея роль на долгіе вѣка была кончена.

Однако мы далеко отвлеклись оть первобытной христіанской общины, и должны вернуться къ тому моменту, когда развитіе ея организаціи вызвало потребность выясненія ея отношеній къ внѣшнему міру, и создало необходимость выработки какой-либо формулы законнаго существованія.

Несмотря на то, что организація Церкви имѣла чисто-внутреннее значение и не затрагивала общественнаго положения христіанина, самый факть существованія религіознаго сообщества, устанавливавшаго для своихъ членовъ періодическія собранія, нуждался въ какомъ-либо признаніи со стороны свѣт-ской власти. Эта потребность въ легализаціи выяснялась все съ большей остротой по мфрф распространенія христіанства и привлеченія имъ народныхъ массъ.

Мы уже указывали на то, что это распространение совершалось чрезвыйчайно быстро. Даже при Неронъ, едва 20 льть послѣ первой проповѣди апостоловъ внѣ Іерусалима, количество христіанъ въ Римѣ представлялось уже внушительнымъ <sup>1</sup>). Менѣе полувѣка спустя одинъ изъ намѣстниковъ въ Малой Азіи, Виоинскій правитель Плиній, уже доносилъ императору Траяну, что языческіе храмы пустовали, скотопромышленники терпѣли большіе убытки вслѣдствіе сокращенія спроса на жертвенное мясо, и среди населенія наблюдался массовый переходъ въ христіанство<sup>2</sup>). Къ этому времени (начало II в.) церковная власть была уже почти повсемъстно организована, внимание ея поглощалось внутренними несогласіями и выработкой догматическихъ опредъленій, —вопросъ объ установленіи какой-либо формы для свободы собраній представлялся неотложнымъ.

Римское правительство крайн' подозрительно относилось ко всякаго рода сообществамъ, и право на собранія давало весьма неохотно. Мы имфемъ любопытный примфръ отрицательнаго отношенія ко всякимъ союзамъ въ отказв имп. Траяна дать разрѣшеніе на учрежденіе въ городѣ Никомидіи (столицѣ Вионніи) вольной пожарной дружины; несмотря на то, что самъ намѣстникъ императорскій Плиній доносилъ о желательности учрежденія подобной дружины и указываль на необходимость

<sup>1)</sup> Tacit, Annal. XV, 44.
2) Plin. Epist. ad Tr. XCVI (XCVII).

борьбы съ частыми пожарами, на возможность ограниченія количества членовъ дружины опредъленной пифрой 150 и т. д., императоръ отвътиль ръшительнымъ запретомъ и заявленіемъ о принципіальномъ нежеланіи разрѣшать какіе-бы то ни было союзы, «ибо они всегда вырождаются во вредныя и опасныя сообщества» 1). Если вспомнить, что Плиній пользовался особымъ довфріемъ императора и быль послань имъ въ Виеннію для возстановленія порядка и экономическаго благосостоянія малоазійскихъ провинцій, разоренныхъ прежними правителями, что для этой миссіи онъ быль облечень особо-широкими полномочіями, - то факть отказа Траяна удовлетворить ходатайство, поддержанное самимъ намъстникомъ, пріобрътаеть особое значеніе: въ данномъ случав императоръ, несмотря на полное довъріе къ Плинію, не считаль возможнымъ допустить малейшаго отступленія отъ принципіальнаго взгляда на союзы и общества, какъ на вредное и нежелательное явленіе. Само собою разумъется, что при подобныхъ правительственныхъ возгрѣніяхъ не могло быть и рачи о свобода собраній. Для того, чтобы варующіе получили возможность сходиться для совершенія религіозныхъ обрядовъ, христіанству пришлось приблизиться къ типу какихълибо легализованныхъ сообществъ (collegia licita): образецъ его оно нашло въ такъ называемыхъ погребальныхъ союзахъ, collegia funeraticia.

Эти коллегіи были терпимы правительствомъ потому, что возникновеніе ихъ вызывалось дѣйствительно острой потребностью. Въ виду отсутствія общественныхъ кладбищъ, частные люди были лишены возможности обезпечить себѣ приличное погребеніе; богатая знать могла воздвигать себѣ мавзолеи, но эта роскошь была конечно доступна лишь немногимъ, и для громадной массы населенія вопросъ о погребеніи усопшихъ безъ крупныхъ расходовъ являлся тяжелой задачей; между тѣмъ каждый содрогался отъ мысли попасть послѣ смерти въ ужасныя ямы (puticula), куда стаскивались мертвыя тѣла вмѣстѣ со всякой падалью. Отвѣтомъ на эту потребность и явились общества взаимопомощи на случай смерти, носившія названіе collegia funeraticia. Члены этихъ коллегій вносили единовременно или

<sup>1)</sup> Epist. Plin. ad Tr. XXXIII (XLII), et Tr. ad Plin. XXXIV (XLIII): «Quodcumque nomen ex quacumque causa dederimus iis, qui in idem contracti fuerint, nefariae sodalitates hetaeriaeque brevi fient».

ежем всячно опредвленный взнось въ общую кассу, на которую ложились затемъ расходы по погребению каждаго участника, а также содержаніе «колумбарія» (columbarium), т. е. особаго сооруженія для храненія урнъ съ прахомъ. Этимъ погребальнымъ союзамъ было предоставлено право устраивать періодическія собранія для обсужденія нуждъ общества и для поминовенія своихъ усопшихъ членовъ; подобныя поминки сопровождались объдами, общими транезами и т. н.; кромъ того эти коллегін имфли право назначать себф извфстные праздники и въ эти дни устраивать особо-торжественныя собранія. Отсюда видно, что подобныя организаціи представлялись весьма удобными для осуществленія потребностей христіанскаго культа, и юныя христіанскія общины не замедлили воспользоваться этимъ образцомъ, по мфрф возможности примыкая къ типу погребальныхъ коллегій и визств съ ними развиваясь уже въ видв легализованныхъ союзовъ 1).

Ко времени полнаго расцевта христіанства появился и другой типъ обществъ, добившихся законнаго признанія. То были чисто-религіозные союзы, носившіе греческое названіе θίασοι; они учреждались въ честь того или другого бога, не входившаго въ оффиціальный римскій пантеонъ, и члены ихъ набирались преимущественно изъ инородцевъ, переполнявшихъ міровую столицу. Признаніемъ этихъ союзовъ римское правительство давало новое доказательство своей широкой вѣротерпимости, готовой уважать всякіе религіозные культы, если только въ нихъ не усматривалось опасности съ государственной точки зрѣнія. Эти θίασοι были лишены всякаго политическаго значенія, члены

<sup>1)</sup> Вопросъ о сближеніи христіанскихъ организацій съ погребальными коддегіями часто разрабатывался научной критикой и донын'в не вподн'в выясненъ, но можно считать несомнанно доказаннымъ тотъ фактъ, что близость въ типъ этихъ организацій нельзя объяснить случайнымъ сходствомъ. Почти всь ученые изследователи нашего времени признають, что христіанство прибъгало къ маскированію подъ типомъ collegia funeraticia для обезпеченія себѣ сравнительнаго спокойствія. Только Дюшенъ (Histoire ancienne de l'Eglise, tome I, pp. 384 — 387) почему-то пытался опровергнуть это мижніе, но его аргументація слаба. Зам'єтник кстати, что значеніе катакомбъ въ неторіи древняго христіанства объясняется именно тімь, что візрующіе могли здісь безопасно собираться для богослуженія подъ предлогомъ погребальныхъ церемоній и поминокъ. Римскіе христіане находили въ катакомбахъ убъжище не потому, что въ этихъ подземельяхъ можно было укрыться отъ бдительности полицейской власти, -- какъ думають многіе, -- а потому, что катакомбы, какъ всякое мъсто погребевія, сами по себъ пользовались уваженіемъ и являлись для Римлянъ святыней (locus religiosus, --обычный терминъ для могилъ).

ихъ собирались исключительно для чествованія своего божества, и легализація ихъ совершалась по заявленіи подлежащимъ властямъ, съ указаніемъ старшинъ и вообще лицъ, стоявшихъ во главѣ вновь-учреждаемаго союза. Эти союзы имѣли право получать взносы и пріобрѣтать, для надобностей культа, недвижимое имущество. Само собою разумѣется, что подобныя организаціи являлись самымъ подходящимъ образцомъ для гражданскаго устройства христіанскихъ общинъ, и дали возможность Церкви добиться хотя-бы косвеннаго признанія со стороны свѣтской власти. Съ середины ІІ и въ особенности съ ІІІ вѣка христіанскія общины уже не скрывали своего существованія; онѣ являлись обладательницами значительнаго церковнаго имущества, и въ концѣ ІІІ в. мы уже видимъ случаи вмѣшательства свѣтской власти въ распредѣленіи этого имущества, въ водвореніи въ архіерейскомъ домѣ законнаго епископа вмѣсто низложеннаго соборомъ¹) и т. п. Все это происходило еще до признанія христіанства дозволенной религіей, въ промежуткахъмежду гоненіями, и поэтому было-бы совершенно необъяснимо, еслибъ мы здѣсь не имѣли дѣла съ простымъ фактомъ признанія правительствомъ религіознаго союза типа обыкновеннаго дісяси, юридически оформленнаго помимо своего духовнаго со-держанія.

Но въ этихъ попыткахъ легализаціи скрывалась и громадная опасность для христіанства. Законная организація была возможна лишь при условіи сообщенія въ надлежащемъ порядкъ списка лицъ, стоящихъ во главъ общины (или върнъе религіознаго союза). Этотъ списокъ являлся оружіемъ противъ церкви въ тъхъ вспышкахъ обостренной ненависти къ христіанству, которыя мы называемъ гоненіями. Съ ІІІ въка эти гоненія приняли характеръ планомърныхъ дъйствій и начинались съ ареста и казни предстоятелей общинъ, и конфискаціи церковныхъ имуществъ; они являлись поэтому особенно тяжкими бъдствіями для христіанства, угрожали самому существованію его, между тъмъ какъ предшествовавшія гоненія ІІ и конца І въка были направлены лишь противъ отдъльныхъ лицъ и поэтому не ослабляли общину въ такой страшной мъръ. Самыя лютыя и послъдовательныя гоненія (при Декіъ въ 250 г., и въ особенности при Діоклетіанъ въ концъ ІІІ въка) происходили

<sup>1)</sup> Такъ было, напримъръ, въ 272 г. въ дѣлѣ Павла Самосатскаго.

незадолго до признанія христіанства законной религіей (313 г.) и доказали, что всякая попытка легализаціи могла повести лишь къ ухудшенію положенія христіанства въ имперіи, пока оно оставалось по существу недозволеннымъ в роученіемъ (religio illicita).

Тутъ является вопросъ: почему именно христіанство такъ долго не могло добиться разрѣшенія на законное существованіе, столь легко даваемое всевозможнымъ инымъ культамъ?

Причинъ на то было нѣсколько, и не всѣ онѣ были ясны даже самимъ современникамъ; сомнънія по этому поводу мы находимъ уже въ первомъ извъстномъ намъ документъ, касающемся преследованія христіанъ, а именно въ цитированной уже нами перепискъ императора Траяна со своимъ другомъ и намфстникомъ въ Малой Азіи Плиніемъ. Последній во время своего управленія Виоиніей (111—113 г.) обратиль вниманіе на неимовфрное распространение христіанства и произвелъ дознаніе о сущности пропагандируемаго ученія. Придя къ заключенію, что христіане не представляють никакой опасности для государства и, повидимому, ничего дурного не делають, онъ представиль императору подробное донесение о произведенномъ розыскъ и запросилъ дальнъйшихъ указаній 1). На поставленный Плиніемъ вопросъ: подлежить-ли кар'в самый фактъ принадлежности къ христіанству, или же карать следуеть за преступленія, связанныя съ христіанской этикой (flagitia cohaerentia nomini), Траянъ не даль определеннаго ответа; онъ ограничился повельніемъ прекратить дальныйшіе розыски, привлекать къ отвътственности христіанъ лишь при наличности доноса на нихъ, и карать виновнаго лишь въ случай упорства 2). Такимъ образомъ, здесь не было ответа на вопросъ, за что собственно караются христіане, но предуказывался ходъ процесса, возбуждаемаго противъ каждаго христіанина въ отд'яльности: «Conquirendi non sunt; si deferantur et arguantur, puniendi sunt, ita tamen, ut, qui negaverit se christianum esse idque re ipsa manifestum fecerit, id est supplicando dis nostris, quamvis

suspectus in praeteritum, veniam ex paenitentia impetret».

Этими словами Траяна опредълялось надолго отношеніе государственной власти къ христіанству, а именно: 1) всякій до-

<sup>1)</sup> Plin. ep. ad. Tr. XCVI (XCVII).
2) Ep. Tr. ad. Plin., XCVII (XCVIII).

носъ (кромф анонимнаго) о принадлежности извъстнаго лица къ христіанству имѣль слѣдствіемъ привлеченіе указаннаго лица къ суду 1), 2) простого отреченія отъ христіанства, подтвержденнаго принесеніемъ жертвы оффиціальнымъ богамъ, было достаточно для немедленнаго прекращенія діла, 3) только въ случав упорства виновный подпадаль подъ тяжкую кару за-кона. Ясно, что съ точки зрвнія Траяна вся вина состояла лишь въ принадлежности къ нежелательному и подозрительному союзу, и поэтому простого отказа отъ участія въ немъ было достаточно для оправданія. Подобное рівшеніе вопроса нельзя не признать мягкимъ съ точки зрѣнія римскаго государства, предъявлявшаго вообще столь строгія требованія исполненія гражданскаго долга. Но для христіанскаго сознанія здісь предстояло непреодолимое затрудненіе. Истинный христіанинъ не могъ отречься отъ Христа, не могъ принести жертвы языческимъ богамъ. Всякое прикосновеніе къ идоложертвенному мясу или виміаму уже казалось ему оскверненіемъ. А между тъмъ его упорный отказъ поклониться священнымъ изваяніямъ выдвигалъ противъ него новое, грозное обвинение: среди оффиціальныхъ изображеній божествъ, передъ которыми происходилъ судъ, первое мъсто занимала статуя императора, изображенія богини Рима (Dea Roma) и царствующаго «августа», обожествленнаго носителя римскаго величія. Отказываясь воздать божескія почести этимъ изображеніямъ, христіанинъ подпадаль нодъ страшное обвинение въ оскорблении величества (crimen laesae majestatis), въ открытомъ неуважении къ тому государственному идеалу, которымъ жило міровое сознаніе.

Здѣсь крылось скорбное недоразумѣніе, окутавшее зарю христіанства кровавою мглою. Римское государство, именно вслѣдствіе своего равнодушія къ вопросамъ религіознаго убѣжденія, требовало лишь внѣшнихъ знаковъ уваженія къ своей святынѣ, къ олицетворенію государственнаго престижа. А это внѣшнее поклоненіе именно и являлось неисполнимымъ требованіемъ для христіанина, который могъ вступать въ споръ о сущности религіозныхъ вопросовъ, но не могъ рѣшиться на нубличное отреченіе отъ Христа и отъ благодати крещенія.

<sup>1)</sup> Это быль обычный ходъ судебнаго процесса; въ римскомъ государствъ не было прокурорскаго надзора, и уголовное преслъдование возбуждалось исключительно по частнымъ доносамъ. См. Mommsen, Römische Statsrecht.

Христіанство по существу никогда не было противогосударственнымъ ученіемъ. Наобороть, оно готово было мириться со всякими формами государственнаго строя, обезпечивавшими спокойное отправление религиозныхъ обязанностей. Мы уже видъли, что оно не отрывало своихъ последователей отъ условій гражданскаго быта, что христіане охотно несли всё обязанности общественнаго служенія, наполняли ряды римских войскъ; болве того, христіанство неоднократно доказывало, что изъ всехъ формъ общественнаго строя оно готово было отдать предпочтение императорскому режиму, отчасти потому, что монархическій образъ правленія налагаль менже сложныя гражданскія обязанности на обывателей и освобождаль ихъ отъ неизбёжныхъ при республике партійныхъ заботъ и политиканства, оставляя больше простора для духовныхъ запросовъ, - отчасти вследствіе свойственной всемъ мистикамъ брезгливости къ толпъ и къ ея интересамъ. Эту характерную брезгливость мы можемъ уловить и у первыхъ христіанскихъ писателей, и въ рѣчахъ христіанскихъ исповѣдниковъ передъ судилищемъ. «Я готовъ объясниться съ тобой, говорилъ св. Поликарпъ Смирнскій проконсулу на допросі, ибо намъ указано воздавать должную честь властямъ, поставленнымъ отъ Бога, но толпу я не признаю достойной того, чтобы передъ нею оправдываться» 1). Этими словами знаменитаго Смирнскаго епископа вполнъ опредълялось отношение христіанства, въ лиць его представителей и лучшихъ мыслителей, къ римскому государственному строю. Отрицая пренебрежительно всякое подчинение мижнию толны, христіанство готово было столковаться съ представителями государственнаго авторитета и общественной мысли. Тъ эпизоды изъ жизни Ап. Павла, когда онъ заявляль о своихъ правахъ римскаго гражданина и аппелировалъ къ цезарю для защиты сородичей 2), могуть служить характерными образцами истиннаго отношенія христіанъ къ Риму и его державной власти. И позднайшія свидательства указывають на то, что христіане гордились римскимъ именемъ и подчеркивали свою готовность подчиняться всёмъ требованіямъ государственной дисциплины 3).

<sup>1)</sup> Mart. Polyc., cf. Euseb. Hist. Eccl. IV, 15. Судъ надъ Поликарномъ, завершивнійся мученическою смертью его на кострѣ, относится въ 155 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дѣян. XVI, 37; XXII, 25—28.

<sup>3)</sup> Мы увидимъ дальше, что при составленіи поздивйшихъ легендъ о судѣ надъ Інсусомъ Христомъ роль Пилата всячески смягчалась, и всю тя-

Въ цёломъ рядё апологій, подаваемыхъ императорамъ въ видё ходатайствь о прекращеній гоненій, или просто распространяемыхъ по рукамъ, развивалась та же мысль. Апологеты доказывали, что христіане не отказываются ни отъ какихъ повинностей и обязательсть, что они непрестанно возносять молитвы за императора, что ихъ върноподданническія чувства не подлежать сомниню. и спрашивали съ горечью, за что же ихъ карають 1). Одинъ изъ знаменитыхъ малоазійскихъ епископовъ II в., Мелитонъ Сардійскій, въ апологіи, представленной императору Марку Аврелію, уже ясно заговаривалъ о возможности союза между государствомъ и церковною организацією 2). Во второмъ вѣкѣ по Р. Х. идеи Мелитона могли еще казаться странными, но въ теченіе следующаго столетія оне быстро приблизились къ осуществленію, и когда, наконецъ, въ началъ IV въка произошло полное сліяніе христіанства съ государственнымъ строемъ, то самый фактъ столь быстраго и теснаго

жесть Богоубійства стремились возложить на евреевъ, выставляя Пилата заступникомъ Божественнаго Обвиняемаго. Этой тенденціей проникнуты такъ называемыя «Дѣянія Пилата», апокрифическая книга, въ которую вошли всъ преданія о судѣ надъ Христомъ. (См. Acta Pilati, Evangelium Nicodemi и пр. тексты у Тишендорфа, Evangelia apocrypha, П. Cf. Lipsius, Pilatusacten; Harnack, Gesch. d. altchristl. Litteratur, I; Hennecke, Neutestam. Apokryphen и мн. др.).

<sup>1)</sup> Не имън возможности привести всъ относящіяся сюда цитаты, за многочисленностью ихъ, можемъ лишь отослать читателя къ апологіямъ св. Іустина, Авинагора Авинянина, Мелитона Сардійскаго, Ософила Антіохійскаго, Минуція Феликса, Тертулліана и др.

<sup>2)</sup> Cf. Euseb. Hist Eccl. IV, 26. Нельзя не упомянуть объ одномъ любопытномъ фактв. характеризующемъ отношение христіанъ къ государству. Въ царствованіе Марка Аврелія, въ 174 году, во время тяжелаго похода противъ Квадовъ (на дунайской границъ Имперіи) подъ личнымъ предводительствомъ императора, римское войско оказалось однажды въ бъдственномъ подоженіи вслідствіе сильнаго зноя при отсутствіи питьевой воды; неожиданно грянула гроза и нахлынувшій ливень осв'яжиль истощенных воиновъ, давъ имъ возможность утолить жажду. Оффиціальная версія этого случая приписывала чудо вмѣшательству Юпитера Капитолійскаго, но христіане громко заявляли, что чудо совершилось благодаря молитвамъ воиновъ-христіанъ, и въ особенности указывали на одинъ легіонъ, сплошь составленный изъ христіань и будто бы получившій названіе Legio Fulminata въ признательную память о гроз'ь, чудесно ниспосланной по его молитв'в (Euseb. Hist. Eccl. V. 5. Tertul. Apol. и др.). Не вдаваясь въ разборъ этого преданія по существу, достаточно его отмътить, какъ характерное свидътельство о многочисленности христіанъ въ рядахъ арміи, и о рвеніи ихъ въ службѣ, въ обезпеченію успъха римскаго оружія. Недаромъ христіанскіе писатели кичились тімъ, что христіане «спасли императора и армію». (О христіанахъ въ войскахъ см. Нагnack, Militia Christi).

сліянія между ними сталъ лучшимъ опроверженіемъ мнѣнія, будто христіанство по существу враждебно духу государственности. Наоборотъ, старая, взлелѣянная на Востокѣ идея теократическаго государства нигдѣ не нашла такого блестящаго развитія, какъ именно въ христіанскомъ мірѣ, въ Византіи подъ сѣнью императорскаго режима, въ Римѣ подъ владычествомъ папъ, и донынѣ идеи церкви и государства столь тѣсно связаны въ сознаніи христіанской Европы, что раздѣленіе ихъ практически неосуществимо. Тѣ-же гоненія, коими ознаменовались первые три вѣка существованія христіанской Церкви, вытекали не изъ принципіальной враждебности христіанства къ государству, а изъ своеобразнаго представленія о государственномъ престижѣ, царившемъ въ Римской державѣ. Римъ требовалъ не простого подчиненія государственному принципу, а обожествленія его,—и это требованіе являлось несовмѣстимымъ съ христіанскимъ міросозерцаніемъ, съ его понятіемъ о бренности всего мірского.

мымъ съ христіанскимъ міросозерцаніемъ, съ его понятіемъ о бренности всего мірского.

Христіанинъ чувствоваль себя «странникомъ и пришельцемъ на землѣ», а отъ него требовали обожанія земной отчизны. Въ этомъ и заключалось глубокое недоразумѣніе, порождавшее рознь между двумя высокими идеалами и приводившее ихъ къ ежечаснымъ столкновеніямъ.

пее ихъ къ ежечаснымъ столкновеніямъ.

Повторяемъ, что эти столкновенія почти никогда не вызывались самими христіанами. Возможно, что гдѣ-нибудь на Востокѣ, въ особо-экзальтированной средѣ, идеи отрицанія всего земного могли сказаться въ открытомъ выраженіи презрѣнія къ государственному строю: на это у насъ нѣтъ прямыхъ свидѣтельствъ. Есть указанія на единичные случаи неуваженія къ изображеніямъ боговъ, на попытки разбить священное изваяніе, чтобы доказать его безсиліе,—но эти случаи относятся къ позднѣйшему времени и свидѣтельствуютъ о нароставшемъ среди христіанъ озлобленіи, какъ естественной реакціи противъ гоненій. Но, вообще говоря, преслѣдованія не находились въ связи съ такими единичными фактами. Ни уваженіе къ свѣтской власти, ни безусловное подчиненіе государственной дисциплинѣ и несеніе всѣхъ гражданскихъ обязанностей не могли оградить христіанина отъ возможнаго во всякую минуту доноса и обвиненія въ принадлежности къ недозволенному сообществу. Далѣе шла обычная картина судебнаго процесса, хорошо знакомая намъ и по описаніямъ мученическихъ подвиговъ, и по

оффиціальнымъ документамъ 1). Обвиняемому предлагался лишь вопросъ о принадлежности къ запретной сектв и, въ случав утвердительнаго отвѣта, предъявлялось требование отказаться отъ званія христіанина и воскурить онміамъ или оказать иной знакъ почитанія божественному изображенію (большей частью царской статув). При упорномъ отказв обвиняемаго подчиниться этому требованію прим'внялись пытки, обычныя въ древнемъ судопроизводствъ, и если не удавалось сломить его упорство, онъ подвергался казни, согласно законамъ: римскаго гражданина ожидало отсъчение головы, лица-же, не принадлежавшие къ привиллегированнымъ классамъ (humiliores), большей частю отдавались на съёденіе хищнымъ звёрямъ во время кровавыхъ эрвлищь, составлявшихъ любимую потвху толпы. Въ лучшемъ случав виновныхъ постигала тяжелая ссылка, или каторжныя работы въ рудникахъ. Что касается лютой смерти въ амфитеатръ отъ зубовъ хищныхъ звърей, то она не являлась печальной привиллегіей христіанъ, -- какъ думають нын'й многіе, -ей подвергались почти всё преступники, и никакого количества ихъ не хватало для удовлетворенія кровожадныхъ инстинктовъ толпы, обожавшей эти ужасныя зрѣлища. И если дикій возгласъ «christianos ad bestias!» постоянно раздавался на улицахъ античныхъ городовъ, какъ свидетельствують о томъ христіанскіе апологеты 2), то продиктованъ быль онъ не столько ненавистью собственно къ христіанамъ, сколько ненасытной жаждою кровавыхъ потвхъ.

Однако и ненависть къ христіанамъ несомивнио существовала среди широкихъ массъ и доходила до такого неистовства, что представителямъ власти нерѣдко приходилось вступаться за обвиняемыхъ и ограждать ихъ отъ разъяренной толны. Нельзя не подчеркнуть еще разъ, что римская власть, въ лицѣ проконсуловъ, префектовъ и другихъ представителей администраціи, относилась къ христіанамъ безъ всякаго озлобленія и часто проявляла нежеланіе прибѣгать къ карательнымъ мѣрамъ. Мы уже видѣли, какъ Плиній своими доброжелательными отзывами о христіанахъ пытался отвлечь отъ нихъ преслѣдованіе, юридически неизбѣжное. Извѣстны случаи, когда лица, облеченныя

См. Mommsen Der Religionsfrevel nach römischem Recht; G. Boissier La fin du paganisme (sous quelle loi tombaient les chrétiens?); В. В. Болотовъ, Лекціи по исторіи древней церкви, II, I; и мн. др.
 2) Cf. Tertull. Apolog XXXVII.

судебно-административною властью, выказывали раздраженіе по новоду упорства христіанъ именно потому, что это упорство принуждало ихъ подвергнуть обвиняемыхъ законной карѣ и не давало возможности оставить дѣло безъ послѣдствій. Одинъ изъ проконсуловъ въ Малой Азіи при Коммодѣ, Аррій Антонинъ (184—185), начавшій розыскъ противъ христіанъ, пришель въ такое негодованіе отъ ихъ готовности заявлять о принадлежности къ запретному ученію, отъ ихъ жажды мученической смерти,—что всѣхъ прогналь, и объявиль имъ, что если они такъ желають покончить съ собою, то найдуть для того у себя дома веревки. Тертулліанъ 1) сохраниль намъ свѣдѣнія и о нѣкоторыхъ проконсулахъ Африки конца II в., принимавшихъ мѣры къ огражденію христіанъ отъ тяжкой законной кары: такъ, одинъ изъ нихъ (Асперъ) открыто заявляль, что ему непріятны были доносы на христіанъ,—другой (Цинцій Северъ) самъ сообщалъ обвиняемымъ такую формулу отвѣта, которой судья могъ удовлетвориться для прекращенія дѣла.

Следуеть помнить, что самые верхніе слои государственной власти неоднократно находились подъ обаяніемъ и непосредственнымъ вліяніемъ христіанскихъ идей. При зарожденіи христіанства, когда Павель упоминалъ о вёрующихъ «отъ Кесарева дома» 2), онъ могъ имёть въ виду лишь дворцовыхъ служащихъ и «кліентовъ» императорскаго дома. Но уже императорская семья Флавіевъ несомнённо насчитывала среди своихъ членовъ христіанъ и въ царствованіе Домиціана двоюродный брать его, Флавій Клименть, былъ въ числё мучениковъ за вёру (95 г.), а жена его, Флавія Домитилла, была сослана. Следующая за тёмъ династія Антониновъ, въ лицё императоровъ Траяна, Адріана, и въ особенности Антонина Пія и Марка Аврелія, отличалась религіознымъ консерватизмомъ, враждебнымъ христіанскому ученію, но уже сынъ Марка Аврелія, Коммодъ (180—192), былъ подъ сильнымъ вліяніемъ своей фаворитки Марціи, христіанскихъ испов'єдниковъ, томившихся въ рудникахъ Сардиніи. При Септимів Северв (193—211) римскій дворъ былъ действительно заполненъ христіанами; жена его, Юлія Домна, открыто покровительствовала всякимъ мисти-

<sup>1)</sup> Tertull. Ad. Scap., 4, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Филипп. IV, 22. юрій николаєвъ.

ческимъ ученіямъ, сынъ ихъ Каракалла былъ съ детства окруженъ христіанскими вліяніями, имѣлъ даже, повидимому, кормилицу-христіанку («lacte christiano educatus», сказалъ про него Тертулліанъ). Александръ Северъ (222—235) 1) склонялся къ широкому религіозному синкретизму, въ которомъ было мъсто и христіанскимъ идеямъ: въ божницѣ его помѣщалось изображеніе Іисуса Христа наравні съ изображеніями Орфея и Аполлонія Тіанскаго; мать его, императрица Маммея (племянница Юліп Домны), была въ непосредственныхъ сношеніяхъ съ лучшими христіанскими богословами своего времени: она вызывала къ себѣ для бесѣдъ Оригена, а знаменитый Ипполитъ римскій 2) посвятиль ей одинь изъ своихъ трактатовъ. Относительно императора Филиппа Аравитянина, занимавшаго престолъ съ 243 по 249 г., сложилось даже мижніе, что онъ самъ быль христіаниномъ, хотя никакого подтвержденія этого преданія въ оффиціальныхъ документахъ не найдено. У самого Діоклетіана, злѣйшаго врага христіанства на престолѣ, супруга его Приска и дочь Валерія были христіанками.

Подобные примъры красноръчиво свидътельствують о томъ, что именно въ высшихъ слояхъ общества христіанство находило часто поддержку и явную благосклонность. Вопреки общераспространенному мивнію, будто христіанство было по существу религіею народныхъ массъ и носило характеръ демократическаго движенія,—вдумчивое изученіе историческихъ дан-ныхъ вселяеть непоколебимое убъжденіе въ томъ, что гоненія на христіанъ происходили не подъ давленіемъ свыше, а, наобороть, вслёдствіе ненависти къ христіанству низшихъ слоевъ населенія, что пресл'ядованія возбуждались большею частью по открытому требованію толпы. Правда, гоненіе при Деків въ 250 г. носило характеръ правительственной борьбы съ христіанствомъ и его возраставшимъ вліяніемъ, но и оно было воздвигнуто при радостномъ одобреніи народныхъ массъ, и еще за годъ до появленія указа Декія городская чернь въ Александрін принялась за избіеніе христіанъ 3). Тѣ ученые, которые желали видъть въ гоненіяхъ следствіе принципіальной враждебности Римской правительственной власти къ хри-

CM. Lamprid. Alex. pass. Cf. Réville, La religion à Rome sous les Sévères.

<sup>2)</sup> О св. Ипполить у насъ будеть рачь впереди. См. далее, ч. III.

<sup>3)</sup> Euseh, Hist. Eccl. VI, 41.

стіанству, какъ къ антигосударственному вѣроученію, тщетно пскали въ римскихъ законахъ опредѣленнаго постановленія: «поп licet esse christianos»: такого запрета никогда не было, ибо, да будеть еще разъ сказано, принадлежность къ христіанству каралась не по существу дѣла, а по обвиненію въ участіи въ недозволенномъ сообществѣ. Но тотъ фактъ, что въ этихъ обвиненіяхъ никогда не было недостатка, что, несмотря на законъ, каравшій клеветническій доносъ и на отсутствіе награды за доносъ, оказавшійся правильнымъ, противъ христіанъ ежедневно выступали добровольные обвинители, по заявленію которыхъ приходилось начинать жестокій процессъ, часто вопреки желанію представителей власти,—этотъ фактъ свидѣтельствуетъ о сильной ненависти къ христіанамъ со стороны народныхъ массъ, о постоянной накипи озлобленія, слѣдствіемъ котораго была вѣчная угроза преслѣдованія, возможность во всякое время кроваваго гоненія. И невольно возникаеть вопросъ: чѣмъ было вызвано такое озлобленіе и почему народъ питалъ такую ненависть къ христіанамъ?

Тутъ приходится вернуться къ мысли, высказанной Плиніемъ 1), о возможности подозрѣній въ преступленіяхъ, связанныхъ съ самымъ именемъ христіанина (flagitia cohaerentia потіпі). Народная молва приписывала христіанамъ чудовищныя злодѣянія, будто-бы совершаемыя подъ покровомъ тайны на религіозныхъ собраніяхъ. Въ этихъ слухахъ сказывалось невѣжество грубой толпы, ея безсознательная вражда къ мистическому идеализму и ко всему возвышающемуся надъ ея собственнымъ уровнемъ. Но, къ сожалѣнію, самыя нелѣпыя обвиненія быстрѣе всего воспринимаются легковѣрною массою народною, и вокругъ имени христіанъ быстро обвилась легенда объ ужасныхъ преступленіяхъ, будто бы неразрывно связанныхъ съ христіанской этикой. Ближайшимъ поводомъ къ такимъ обвиненіямъ были нѣкоторыя подробности христіанскаго быта, извѣстныя толпѣ лишь по наслышкѣ и недоступныя ея пониманію. Такъ, слухи о совершающемся у христіанъ обрядѣ Евхаристіи, причащенія кровью,—въ народномъ представленіи выродйлись въ темную легенду о вкушеніи крови несчастнаго младенца, умерщвляемаго при совершеніи христіанскаго обряда. Символическое причащеніе Божественнымъ Тѣломъ и Кровью,

<sup>1)</sup> Cm. выше, ер. Plin. ad. Tr. XCVI (XCVII).

подъ видомъ вина и хлѣба, давало поводъ утверждать, будто злополучный младенецъ, предназначенный къ кровавой жертвѣ, предварительно обмазывался тѣстомъ и въ такомъ видѣ разрѣзывался на части для раздачи участникамъ ужасной трапезы; употребленіе-же вина истолковывалось, какъ потребность опьянѣнія для совершенія чудовищнаго обряда и для дальнѣйшихъ непотребствъ. Утверждали, что по совершеніи обряда кроваваго причащенія начинались сцены дикаго, повальнаго разврата, усугубленнаго будто-бы обязательнымъ кровосмѣшеніемъ: поводомъ къ этому омерзительному обвиненію служили враждебно истолкованные слухи о «вечеряхъ любви» и о трогательномъ обычаѣ христіанъ называть другъ друга «братомъ» и «сестрою» и обмѣниваться братскимъ лобзаніемъ 1).

Таковы были возмутительные слухи, которыми питалась народная ненявисть къ христіанамъ. Напрасно въ защиту христіанской этики выступали негодующіе апологеты, доказывавшіе всю нелѣпость подобныхъ обвиненій: народное убѣжденіе было настолько прочно, что его редко могли поколебать самыя наглядныя доказательства чистоты христіанскихъ правовъ; ежедневные факты, свидътельствовавшіе о праведной жизни христіанъ, не могли разубъдить ослъпленную толиу. Народъ твердо въриль, что христіане, въ общей массъ, являются ужасными злодѣями, и поэтому охотно склонялся къ объясненію всякихъ стихійныхъ бёдствій-пожара, голода, землетрясенія и пр.гивномъ боговъ, возмущенныхъ успъхами христіанской проповъди. Броженіе ненависти къ христіанамъ поэтому никогда не могло улечься и постоянно выражалось въ кровавыхъ вспышкахъ по самому незначительному поводу: засуха или наводненіе равно вызывали озлобленные крики: «christianos ad leones!».

Это настроеніе народныхъ массь оставалось неизм'внымъ въ теченіе болье чыть двухъ выковъ. И когда, къ концу періода гоненій, иниціаторами борьбы противъ христіанства явились уже носители государственной власти, во имя принципа древне-римскаго консерватизма, то для возбужденія народнаго гивва противъ христіанъ достаточно было воскрещать все тыже старыя обвиненія. Всеобщее гоненіе 303 г. при Діоклетіанъ

<sup>1)</sup> Всф эти обвиненія изложены, со всфми ихъ возмутительными, непередаваемыми подробностими, въ христіанской апологетической литературф II, III и IV вв. См. въ особенности «Октавій» Марка Минуція Феликса (IX), Апологію Тертулліана (VII), и его-же Ad nation. I, 15, 16.

и Галерів было начато послв пожара императорскаго дворца въ Никомидіи: христіанъ, озлобленныхъ цвлымъ рядомъ запретительныхъ эдиктовъ, заподозрили въ поджогв, какъ некогда обвинялъ ихъ Неронъ въ пожарв Рима. Летъ десять позже, Максиминъ, лютый врагъ христіанства, временно захватившій власть на Востокв послв смерти Галерія, повелёлъ выв'єсить во вс'яхъ подвластныхъ ему городахъ и селахъ страшныя клеветы, возводимыя на христіанъ, и приказалъ ввести эти обвиненія въ кругъ преподаванія во вс'яхъ школахъ, чтобы д'яти съ раннихъ л'ятъ пріучались ненавид'ять злод'я въ и развратниковъ—христіанъ 1).

На всѣ эти гнусныя обвиненія христіане могли возражать лишь громкими заявленіями о своей невинности, требованіями обстоятельнаго разслѣдованія. Они просили, чтобы ихъ судили за самыя преступленія, если таковыя могли-бы быть доказаны, а не за одно только наименованіе христіанъ. Но римская власть вовсе не желала разбираться въ этомъ вопросѣ по существу. Ей дѣла не было до христіанской этики: мало ли безнравственныхъ ученій съ непристойнѣйшими обрядами благополучно процвѣтали подъ сѣнью римской религіозной терпимости! Всѣмъ предъявлялось лишь одно требованіе внѣшняго уваженія къ государственной религіи, и больше ничего. Бѣда христіанъ заключалась въ томъ, что именно этому требованію они не считали возможнымъ подчиниться, и навлекали на себя обвиненіе въ безбожіи (ἀθεότης), причемъ власть относилась къ подобнымъ безбожникамъ подозрительно, а народныя массы готовы были повѣрить всякой небылицѣ, когда дѣло шло о людяхъ, отрицавшихъ народные культы.

Злобныя подозрвнія усугублялись твить, что эти «безбожники» для совершенія своихъ обрядовъ собирались втайнь, и преимущественно во мракв ночи: стало быть имъ нужно было скрывать нвчто омерзительное, невозможное при свъть дня. Этотъ упрекъ въ исканіи тайны и покрова тьмы 2) постоянно слышался по адресу христіанъ, и вызываль негодующую отповъдь со стороны апологетовъ. На самомъ дълъ можетъ казаться страннымъ, что именно христіане обвинялись въ таинственности, между тымъ какъ всв мистическія секты и брат-

<sup>1)</sup> Euseb. Hist. Eccl. IX, 5.

<sup>2) «</sup>Latebrosa et lucifuga natio»... (Min. Felix, Octav, VIII).

ства, не вызывая ни въ комъ подозрѣній, также совершали свои обряды въ ночной тиши, вдали отъ непосвященныхъ. Но это недоразумѣніе вытекало изъ двойственнаго положенія, за-нятаго христіанствомъ въ древнемъ мірѣ. Съ одной стороны оно являлось прямымъ преемникомъ древнихъ таинствъ, и, окруживъ свои обряды загадочной символикой, не могло не усвоить себъ брезгливаго отношенія мистики къ непосвященному міру; истиннымъ девизомъ его не могъ не быть старый возгласъ: «Procul este profani»! Но съ другой стороны, христіанская пропов'ядь обращалась ко всімь безразлично, вносила въ широкія массы идеи, имъ недоступныя и дотол'я отъ нихъ оберегаемыя. Тѣ истины, у преддверья которыхъ люди нѣкогда стояли годами, ожидая посвященія, стали предметомъ разсужденія съ прозелитами и даже съ невѣрующими. Христіанская проповѣдь была, по существу, популяризацією того, что не могло стать общимъ достояніемъ. И непонимающая толпа отвѣтила, какъ всегда, ненавистью и нелъпыми клеветами. Сущность христіанскаго ученія была ей недоступна,—слѣдовательно, по ея мнѣнію, это ученіе было безсмысленно, и подъ его символами навърно скрывалось нъчто скверное. Помимо гнусныхъ обвиненій въ развратъ и всякихъ злодъйствахъ, толпа бросала христіанству упреки въ нелъпости! Ходили слухи, будто христіане поклоняются какому-то богу съ ослиною головою или просто боготворять осла. Этоть клеветническій вздорь принимался на въру и находилъ широкое распространеніе: объ этомъ обвиненіи упоминаєть большинство апологетовъ 1), о немъ же свидътельствуеть злая карикатура, найденная среди развалинъ императорскаго дворца на Палатинскомъ холмъ: на стънъ помѣщенія, предназначеннаго для пажей цезаря (paedagogium), было грубо выцарапано изображеніе распятаго человѣка съ ослиной головой, рядомъ съ нимъ другая человѣческая фигура, а внизу греческая надпись: «Алексаменъ молится своему богу»<sup>2</sup>). О подобныхъ же изображеніяхъ говоритъ и Тертулліанъ (loc. cit. см. примѣч.).

Таково было злобное настроеніе противъ христіанъ, передававшееся отъ низшихъ слоевъ населенія къ высшимъ. Если

<sup>1)</sup> Tertull. Apol. XVI; Ad nat. XIV. Min. Felix IX. Orig. C. Cels. VI, M. MB. ID.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это любопытное изображеніе нын'ї хранится въ музей имени Кирхера въ Римі.

въ глазахъ невѣжественной толпы христіане были скрытыми развратниками и злодѣями, то высшимъ представителямъ римской цивилизаціи, какъ напримѣръ Цельзу или имп. Марку Аврелію, они казались просто темными фанатиками, внушавшими брезгливость, а не сожалѣніе. На людей, стоявшихъ на вершинахъ человѣческой культуры и проникнутыхъ стоической философіей, даже безстрашіе христіанскихъ мучениковъ не производило благопріятнаго впечатлѣнія: самой жизни не придавали большой цѣнности, стойкость передъ страданіями и смертью была обычнымъ явленіемъ, а териѣніе христіанъ среди пытокъ объяснялось просто тупостью, животнымъ упорствомъ, и вызывало высокомѣрную брезгливость даже у гуманнаго Марка-Аврелія! «Душа должна быть всегда готова къ разлукѣ съ тѣломъ,—писалъ императоръ-философъ,—но по влеченію разума, а не вслѣдствіе тупого упрямства, какъ то бываеть у христіанъ».

Мы видимъ, такимъ образомъ, что, вопреки общераспространенному нынѣ мнѣнію, христіанство въ глазахъ языческаго міра явилось не ясной проповѣдью чистой морали, а, наобороть, таинственнымъ ученіемъ, этическая сторона котораго внушала сильныя подозрѣнія. И сама проповѣдь хрнстіанскихъ благовѣстниковъ среди интеллигентныхъ слоевъ населенія носила характеръ оправдательный: надо было прежде всего доказать безсмысленность обвиненій, тяготѣвшихъ надъ христіанами. Отсюда развитіе апологетической литературы, и ея громадное значеніе для исторіи христіанства ІІ и ІІІ вв.

Христіанство еще не достигло собственнаго самоопредѣленія; въ средѣ его господствовало полное разногласіе по важнѣйшимъ догматическимъ вопросамъ, но передъ лицемъ внѣшняго міра оно вело борьбу лишь за обѣленіе отъ клеветническихъ нападокъ; ему, призванному быть міровою религіею, надлежало доказать, что оно достойно своего призванія. Разгаръ этой борьбы выдвигалъ въ первую очередь апологетическую литературу, стремившуюся разбить всѣ враждебныя христіанамъ предразсудки и предвзятыя мнѣнія.

Первымъ апологетомъ, о которомъ упоминаетъ христіанская традиція, былъ Кодратъ (Quadratus, Κοδράτος), по преданію ученикъ апостольскій и епископъ авинскій, вручившій составленную имъ апологію христіанства цезарю Адріану (въроятно

во время пребыванія Адріана въ Авинахъ въ 125—126 г.) 1). Вторымъ былъ нѣкій Аристидъ ('Αριστέιδης), «философъ авинскій», представившій свою апологію преемнику Адріана, Антонину Пію (138—161)<sup>2</sup>). Оба эти сочиненія пользовались въ свое время большимъ уваженіемъ, ихъ долго цитировали въ христіанской литературі, но до насъ дошла только апологія Аристида, и то лишь въ переработанномъ сирскомъ текстъ; сочиненіе-же Кодрата утеряно безвозвратно, за исключеніемъ небольшого отрывка въ «Исторіи» Евсевія (loc. cit., см. примвчаніе). Славу Кодрата и Аристида затмиль другой писатель, представившій также имп. Антонину Пію и его пріемному сыну и соправителю Марку-Аврелію блестящую апологію христіанства (ок. 152—153 г.) 3). То быль св. Іустинь философъ, занявшій въ христіанской письменности совершенно исключительное мъсто, и какъ апологетъ, и какъ богословъ; его можно считать первымъ Отцомъ Церкви въ настоящемъ смыслѣ этого слова.

Іустинъ былъ родомъ изъ Палестины, изъ древняго самарійскаго города Сихема, получившаго подъ римскимъ владычечествомъ названіе Flavia Neapolis (въ честь имп. Флавія Веснасіана, возстановившаго его послѣ опустошеній іудейской войны). Іустинъ происходилъ изъ языческой семьи 4), и пришель къ христіанству лишь послѣ долгихъ поисковъ за истиною: по его словамъ, онъ бросался отъ одной философской системы къ другой, и черезъ платоническую школу усвоилъ себѣ идею Божества Единаго и Всемогущаго. Скитанія по міру привели его въ Римъ, и здѣсь, уже будучи христіаниномъ, онъ занялъ въ общинѣ почетное положеніе учителя и толкователя священнаго писанія. Догматическіе споры, волновавшіе тогда римскую Церковь, встрѣтили въ немъ оживленнаго участника,

<sup>1)</sup> Euseb. Hist. Eccl. IV, 3. Cf. Hieron. De vir. inlustr. XIX. Большинство ученыхъ (Harnack въ Christ. Litt., I. 44, и мн. др.), впрочемъ отдъляютъ личность автора апологіи, упомянутаго Евсевіемъ подъ именемъ Кодрата, отъ спископа Кодрата (третьяго по авинскому списку епископовъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Евсевій (Hist. Eccl. IV, 3) говорить, что эта апологія была также поднесена Адріану, но новъйшей критикъ удалось доказать, что она была адресована ими. «Титу Адріану Антонину», т. е. Антонину Пію.

<sup>3)</sup> Cm. Harnack, Chron. d. Alt. Litt. I. II, 7.

<sup>4)</sup> По всей въроятности его семья принадлежала къ числу греческихъ колонистовъ, населившихъ опустошенный край. Этимъ объясняется отчужденность Густина отъ ев; ейства.

и онъ неоднократно выступаль съ опровержениемъ крайнемистическихъ пдей, выразившихся въ гностическомъ движеніи; къ этой роли его, какъ перваго обличителя гностицизма, намъ придется еще вернуться. Здёсь-же слёдуеть отмётить лишь значеніе его знаменитой апологіи 1), содержащей, помимо горячей защиты христіанской морали, и цінныя свідінія о быть древнихъ церковныхъ общинъ, и драгоценное для исторіи христіанства описаніе первобытнаго обряда Евхаристіп 2). Красной нитью проходить черезъ всю апологію тенденція доказать, что христіане не только безобидные члены общества, но и лучшіе, надежные подданные Имперіи. Авторъ апологіи взываеть къ мудрости правителей, выражая надежду, что такіе цезари, какъ Антонинъ Пій и Маркъ-Аврелій, не могуть не разсвять кроваваго кошмара, тяготвишаго надъ христіанствомъ. и должны отнестись съ благоволеніемъ къ столь полезному ученію. Здесь у Іустина звучить та же нота, что и въ упомянутой уже выше апологіи Мелитона Сардійскаго (написанной нъсколько позже, приблизительно въ семидесятыхъ годахъ II въка); вследь за ними и у другихъ апологетовъ оказалась более или менъе ясно выраженною идея о возможности соглашенія и даже союза государства съ христіанствомъ.

О Іустинѣ остается добавить, что его защита христіанской вѣры была направлена не только противъ эллино-римскаго міросозерцанія, но и противъ еврейства. Разбору отношеній христіанства къ послѣднему онъ посвятилъ довольно крупный трудъ, носящій заглавіе «Діалога съ Трифономъ евреемъ»; это произведеніе представляетъ большой интересъ не только по обилію разсыпанныхъ въ немъ автобіографическихъ свѣдѣній о Іустинѣ³), но и по серьезному выясненію глубины той бездны, которая отдѣляла уже христіанство отъ еврейства, всего лишь нѣсколько десятилѣтій послѣ первой апостольской проповѣди внѣ Іерусалима («діалогъ съ Трифономъ» написанъ приблизительно около 155—160 г.г.). Іустинъ трактуетъ объ еврей-

Апологій Іустина дошло до насъ двѣ, но нѣкоторые ученые высказывали догадку, что вторая краткая апологія—лишь отрывокъ первой.

<sup>2)</sup> Густинъ вкратцъ описываетъ священный христіанскій обрядъ, хранившійся въ тайнъ, именно съ цълью разсъять ужасныя подозрънія язычниковъ.

в) «Разговоръ» этотъ, повидимому, передаетъ содержаніе бесёды, д'айствительно происходившей между Густиномъ и какимъ-то еврейскимъ книжникомъ въ Ефесъ, за н'асколько л'атъ до выступленія Густина въ Римъ.

ствъ, какъ о вполнъ отдъленной отъ христіанства религіи, съ которой уже не можетъ быть примиренія или союза; цълымъ рядомъ цитатъ и толкованій библейскихъ текстовъ онъ доказываеть, что еврейство не только уклонилось отъ истиннаго пониманія Св. Писанія, но даже умышленно искажаеть его смыслъ, урѣзываеть въ немъ непріятныя для себя мѣста и под-дѣлываеть другія. Впрочемъ, нельзя не замѣтить, что самъ Іустинъ довольно произвольно обращался съ библейскимъ текстомъ (извъстнымъ ему лишь по греческому переводу), и толкованія его цѣнности не представляютъ.

Какъ бы то ни было, имя Іустина пользовалось громаднымъ

уваженіемъ еще при жизни, и слава его не померкла въ теченіи вѣковъ; между тѣмъ какъ многіе великіе Отцы первобыт-ной Церкви впослѣдствіе какъ-бы отошли въ сторону, на имена ихъ легла тѣнь отъ нѣкоторыхъ разногласій въ мнѣніяхъ и они оказались въ невыясненномъ положеніи полупризнанныхъ святыхъ, полуеретиковъ (какъ Татіанъ, Клименть, Оригенъ)—положеніе Іустина никогда не было поколеблено въ церковной традиціи; его сочиненія никогда не были вытёснены изъ круга христіанскаго чтенія, и дошли поэтому до насъ во множествъ списковъ (кромѣ утеряннаго «Опроверженія ересей»). Авторитетъ Іустина былъ въ особенности подкрѣпленъ тѣмъ, что впослъдствіе въ Церкви восторжествовало теченіе, представителемъ котораго онъ былъ, — теченіе «здраваго смысла», далекаго отъ мистическихъ увлеченій. Труды Іустина по опроверженію гностическихъ идей обезпечили ему благодарность Церкви ню гностическихъ идей ооезпечили ему олагодарность Церкви въ неменьшей мѣрѣ, чѣмъ его апологетическія сочиненія. Кромѣ того, образъ Іустина сохранился въ памяти Церкви съ ореоломъ мученичества: свою дѣятельность на Христовой нивѣ онъ увѣнчалъ, наконецъ, смертью за ту религію, за которую выступалъ апологетомъ. По доносу нѣкоего Крискента философа и другихъ враговъ онъ былъ привлеченъ къ суду за лософа и другихъ враговъ онъ оылъ привлеченъ къ суду за пропаганду христіанства, и послѣ мужественнаго исповѣданія вѣры передъ префектомъ Рустикомъ былъ обезглавленъ (около 165 г.). Церковь причислила его къ лику святыхъ¹). Ученикомъ св. Іустина въ Римѣ былъ знаменитый сиріецъ Татіанъ (Τατιανός), впослѣдствіе порвавшій съ римской Церковью и перешедшій въ лагерь крайнѣ-мистическаго толкованія

<sup>1)</sup> Память его въ православныхъ святцахъ 1 йоня.

христіанства; разрывъ этоть совершился (около 170 г.) въ эпоху напряженной борьбы между двумя тенденціями въ христіанствѣ, и слѣдствіемъ его было осужденіе Татіана, враждебное отношеніе къ нему со стороны Церкви: имя христіанскаго писателя, составителя четвероевангелія, пользовавшагося большимъ уваженіемъ 1), было предано забвенію или стало упоминаться въ числѣ враговъ Церкви, вмѣсто того, чтобы блистать въ спискѣ славныхъ Отцовъ. Но до разрыва съ Церковью и ея нарождавшимся тогда авторитетомъ Татіанъ написалъ апологію, сохранившуюся донынѣ: въ ней превозносилась христіанская этика и христіанское міросозерцаніе, призванное побѣдить міровое зло.

Тѣ-же иден находили выраженіе въ апологіяхъ, представленныхъ императору Марку-Аврелію двумя великими Отцами Малоазійской Церкви: Мелитономъ, еп. Сардійскимъ, и Аполлинаріемъ, еп. Іерапольскимъ<sup>2</sup>). Первой изъ нихъ мы уже коснулись выше. Трудъ Аполлинарія Іерапольскаго до насъ не дошель, и потеря эта вызываеть темъ большее сожаление, что авторъ этой апологіи принадлежаль къ числу наибол'є чтимыхъ Отцовь азійской Церкви. Весь христіанскій Востокъ прислушивался къ властному голосу Аполлинарія. Изв'єстныя намъ черты его д'ятельности заставляють предполагать, что Іера-польскій пастырь недов'єрчиво относился къ мистической экзальтацін (такъ, онъ опред вленно высказался противъ монтанистскаго движенія, какъ увидимъ далье), и быль поборникомъ строгой церковной дисциплины и идеи сближения съ государственнымъ началомъ; въ своей апологіи онъ, повидимому, вы-двигаль съ особенной силой понятіе о христіанствѣ, какъ объ элементь государственнаго спокойствія и общественной безопасности. Изъ цитаты, сохраненной Евсевіемъ 3), видно, что Аполлинарій, въ подкрѣпленіе своихъ доводовъ въ пользу разсматриванія христіанъ какъ полезн'єйшихъ подданныхъ Имперіи, упоминаль о чудесномь ниспосланіи дождя войску Марка-Аврелія, булто-бы по молитв'я воиновъ-христіанъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это четвероевангеліе (Diatessaron) употреблялось въ Сиріи при богослуженіи, какъ каноническая книга. Къ личности Татіана мы еще вернемся при обзор'в мистическихъ сектъ и ихъ главарей.

Сарды—главный городъ малоазійской Лидіи, Іераполь—главный городъ Фригіи.

<sup>3)</sup> Hist. Eccl., V, 5.

Мы можемъ лишь вскользь упомянуть объ апологіи нѣкоего Аоннагора Аоннянина (Supplicatio pro Christianis, Πρεσβεία περί χριστιανών), представленной Марку-Аврелію и соправителю его Коммоду въ концѣ семидесятыхъ годовъ П вѣка, и о «трехъ книгахъ къ Автолику», написанныхъ Өеофиломъ, епископомъ Антіохійскимъ въ первые годы царствованія Коммода (180—192) И въ томъ, и въ другомъ апологетическомъ трудѣ проводились идеи примиренія христіанства съ общественными условіями древняго міра и его нравственнымъ достояніемъ.

Нѣсколько иной характеръ носить апологетическая литература, расцветшая на Западе съ конца II века и впервые выразившая христіанскія идеи не на греческомъ, а на латинскомъ языкъ. Наиболъе типичными представителями этой латинской апологетики были знаменитый африканецъ Тертулліанъ, и Минуцій Феликсъ, авторъ небольшого, но весьма интереснаго, ху-дожественно обработаннаго трактата, въ формѣ бесѣды, озаглавленной «Октавій», по имени одного изъ выведенныхъ лицъ. Здѣсь мы также видимъ страстную защиту христіанскаго міровозэрѣнія и этики, но уже не въ примирительномъ тонѣ, свойственномъ христіанскимъ писателямъ Востока, насквозь проникнутымъ эллинской культурой, а въ форм'в резкой полемики противъ всего міросозерцанія античнаго міра. Іустинъ считаль возможнымъ цитировать Платона для разъясненія метафизики христіанства; другіе Отцы Церквей восточныхъ охотно черпали изъ кладезя древнихъ философскихъ созерцаній подкрѣпляющіе доводы для христіанскаго Откровенія. Но для Тертулліана, Минуція Феликса и всёхъ позднёйшихъ апологетовъ Западной Церкви эллинская мудрость представляласть чёмъ-то отжив-шимъ; для нихъ не могло быть речи о примирении двухъ міросозерцаній, языческаго и христіанскаго: первое должно было просто признать себя поб'яжденнымъ и уступить м'ясто посл'яднему.

Въ «Октавіѣ» Минуція Феликса еще чувствуется нѣкоторое уваженіе къ міросозерцанію древняго міра. Изъ трехъ дѣйствующихъ въ этой бесѣдѣ лицъ одинъ, Цецилій, противникъ христіанина Октавія, излагаетъ иден просвѣщеннаго язычества и объясняетъ, почему христіанское ученіе ему кажется нелѣпымъ и непріемлемымъ. Слѣдуетъ отдать справедливость автору, что изложеніе мыслей Цецилія отличается безпристрастностью, и аргументація его противъ христіанства ничѣмъ не смягчена: мы

здѣсь встрѣчаемъ, въ сжатой и сильной литературной формѣ, главнѣйшіе доводы, когда либо выставленные противъ христіанскаго міросозерцанія, противъ ученія о Божественномъ Провидѣніи, и т. д. Пренія Цецилія съ Октавіемъ отмѣчены изысканной вѣжливостью, и хотя конечная побѣда остается на сторонѣ Октавія, Цецилій-же самъ признаетъ себя разбитымъ и выражаетъ желаніе креститься, — подобная бесѣда могла лишь внушить уваженіе къ свѣтскому, просвѣщенному мышленію, столь здраво оспаривающему нѣкоторыя стороны христіанскаго ученія. Этого любезнаго отношенія къ языческому міоросозерцанію мы не встрѣчаемъ у Тертулліана, главнаго апологета христіанства въ концѣ ІІ в. и ожесточеннаго противника язычества ¹).

Септимій Тертулліанъ (род. въ серединѣ Пв., † послѣ 220 г.), кароагенскій адвокать, принявшій крещеніе (ок. 190 г.) и вследь за темъ санъ пресвитера, посвятиль все свои блестящія дарованія и таланть полемиста распространенію христіанскихъ идей и защитъ христіанства отъ враговъ внъшнихъ и внутреннихъ. Его многочисленныя сочиненія (до насъ дошедшія въ количеств'я бол ве 30) донын в читаются съ увлеченіемъ. благодаря необычайной силь изложенія и оригинальности нервнаго, \* фдкаго слога. Но подобно тому, какъ латинскій языкъ Тертулліана, при всей его своеобразной силь, нельзя не признать варварскимъ въ сравнении съ образцовыми произведениями классической литературы Рима, - такъ и міросозерцаніе автора поражаетъ своимъ тупымъ отношениемъ къ античному міру и его духовнымъ запросамъ. У Тертулліана впервые звучить нота нетерпимости, чувствуется надвигающійся разрывъ христіанства со всею древнею культурою, огульное отрицание ея. Не только старые мины, но и глубочайшія философскія ученія різко высм'виваются. Христіанство уже не заговариваеть о примиреніи, оно сознаеть близость полной своей поб'яды, заран'яе входить въ свою роль хозяина положенія. «Мы — вчерашніе, заявляеть Тертулліань, —и заполняемь все, —ваши города, села,

<sup>1) «</sup>Октавій» Минуція Феликса и Апологія Тертулліана находятся въ несомнѣнной родственной связи, но ученой критикой донынѣ не рѣшенъ вопросъ о томъ, который изъ этихъ двухъ трактатовъ написанъ раньше и повліялъ на другого. «Апологія» Тертулліана, по несомнѣннымъ даннымъ, написана въ 197 г., во время гоненія въ Африкѣ при Северѣ. Но хронологическія даты выступленія Минуція Феликса не поддаются никакому точному опредѣленію; нѣкоторые ученые относятъ его ко времени Марка-Аврелія (161—180), а другіе отодвигаютъ его до середины ІІІ вѣка.

крѣпости, лагери, трибы и декуріи, дворцы, сенать, форумъ,—
вамъ оставлены лишь ваши капища» <sup>1</sup>). И, предвкушая свое торжество, христіанство уже не идеть на уступки, а, наобороть, требуеть полнаго себѣ подчиненія, полнаго отреченія отъ прежинго міросозерцанія. Лишь уваженіе къ свѣтской власти остается незыблемымъ, ибо растеть увѣренность въ неминуемости союза ея съ христіанскою Церковью...

Въ концъ своей жизни Тертулліанъ самъ очутился въ рядахъ враговъ церковной дисциплины, за которую ратовалъ, и той самой организаціи, подъ знаменемъ которой происходила борьба съ языческимъ міромъ. Увлекшись мистическими откровеніями монтанизма, онъ примкнуль къ этому движенію и оказался врагомъ церковнаго авторитета; поэтому церковная традиція сохранила его память безъ ореола славы, а наобороть, съ печатью отверженности; ему, заподозрѣнному въ еретическомъ образѣ мыслей, не довелось удержать за собой авторитета Отца Церкви. Но въ глазахъ безпристрастнаго историка христіанства его значеніе остается громаднымъ. Тертулліана можно считать родоначальникомъ цёлаго ряда христіанскихъ писателей, усиліями коихъ создалась пропасть между христіанскимъ міросозерцаніемъ п всёмъ мышленіемъ древняго міра. Къ числу этихъ одностороннихъ обличителей язычества относятся и Ермій съ его «Осмълніемъ философовъ», и Арновій съ ученикомъ своимъ знаменитымъ Лактанціемъ 2), и многіе позднівищіе борцы за церковное христіанство, рядъ которыхъ уходить въ глубь среднихъ въковъ. Завъты античнаго мышленія предаются забвенію, слъды ихъ умышленно затираются. Язычество представляется уже рядомъ нелѣпыхъ и часто непристойныхъ басенъ, сокровенный смысть которыхъ на въки изгнанъ изъ человъческаго кругозора. Окончательная побъда христіанства приносить міру не то просвътленіе и одухотвореніе древней культуры, о которомъ мечтали первыя покольнія христіанъ, а, наоборотъ, знаменуетъ собою крушение всего древняго міра со всёмъ его духовнымъ достояніемъ

<sup>1)</sup> Apolog. XXXVII.

<sup>2)</sup> См. Arnob, Adversus Nationes и Lactant. Institutiones и въ особенности De mortibus persecutorum. Оба эти писателя относятся къ концу III и начаду IV вѣка; ихъ торжествующій тонъ и злорадство надъ язычествомъ объясняется близостью оффиціальной побѣды христіанства.

Главная причина этого установившагося на нѣсколько стольтій враждебнаго отношенія торжествующаго христіанства къ античной культурѣ коренилась въ томъ, что центръ тяжести христіанскаго мышленія, по историческимъ условіямъ, быль перенесень съ Востока на Западъ. Для мыслителей Запада мистика Востока была далека; для нихъ была закрытой книгой туманная символика, вылившаяся въ цѣломъ рядѣ грандіозныхъ космогоническихъ миеовъ, имъ было чуждо исканіе сближенія съ широкою культурою эллинизма,—и они замыкались въ своемъ самодовлѣющемъ непониманіи. Мы уже неоднократно отмѣчали, что Римская Церковь всегда была оплотомъ раціонализма противъ всякихъ мистическихъ теченій. Именно таковой была ея роль въ послѣдней борьбѣ христіанскаго мышленія съ древнею культурой, обреченной на гибель. Отчужденность христіанства отъ внѣшняго міра, отъ міра эллинизма и восточной мистики, сказывалась все съ большею силою по мѣрѣ развитія значенія Церкви Римской, укрѣпленія ея престижа въ ущербъ авторитету восточныхъ Церквей. И эта эволюція внѣшнихъ, историческихъ условій христіанской жизни протекала параллельно другой, внутренней эволюціи христіанскаго міросозерцанія, приведшей его къ примиренію не съ античной культурой, а съ традиціями еврейства.

Мы отвлеклись оть этой внутренней борьбы за выясненіе христіанскаго міросозерцанія, занявшись разсмотрѣніемъ юридическаго положенія христіанства въ древнемъ мірѣ и его отношеній къ общественному быту. Но теперь намъ надлежить вернуться къ тому моменту Церковной исторіи, когда началось внутреннее самоопредѣленіе христіанства, его долгая эволюція на пути выясненія его догматическихъ основъ. И съ первыхъже шаговъ этой исторіи, какъ мы уже видѣли раньше, передъ христіанскимъ сознаніемъ всталь вопросъ о выясненіи его отношенія къ еврейству, къ библейской религіозной традиціи.

Мы уже видѣли, что первымъ проявленіемъ христіанскаго самосознанія была борьба противъ гнета этихъ традицій, борьба за сокрушеніе узкихъ рамокъ еврейства, за право вольной, восторженной проповѣди всему міру о радости Божественнаго озаренія. Мы видѣли, что паденіе Герусалима и гибель всѣхъ мессіаническихъ чаяній еврейства дали спасительный толчокъ къ освобожденію христіанскихъ идеаловъ отъ всякой связи съ еврейскимъ націонализмомъ и его грезами, способствовали просвѣтле-

нію христіанскаго мышленія, и одухотворенію его благов'єстія о царствів не отъ міра сего. Мы вид'єли, что Герусалимъ сд'єлался лишь поэтическимъ образомъ, символомъ небесной отчизны челов'єка, равно какъ вс'є восп'єтыя въ Библіи мечтанія о Сіонскомъ царствъ и радостяхъ его приняли символическій смыслъ тоски по этой незабвенной, неземной отчизнъ человъческаго духа. Вит этой символики не оставалось болже живой связи съ библейской традиціей въ христіанскихъ общинахъ, выросшихъ на почвъ языческаго эллинизма. Мы уже указывали на то, что небольшая горсть христіанъ-іудействующихъ, евреевъ по происхожденію и по духу, оставшихся вѣрными завѣтнымъ традиціямъ еврейства, уже съ первыхъ шаговъ христіанской проповѣди внѣ еврейскаго міра остались въ сторонѣ отъ ея побѣднаго шествія и образовали особый, замкнутый мірокъ, потерявъ всякое значеніе въ исторіи христіанства. Судьба пропов'яди о Христ'я р'яшалась ви в этихъ кружковъ, затерянныхъ на сирійской окраин в Имперіи. «Поб'єда, поб'єдившая міръ»,—властное и восторженное благов'єстіе о Божественномъ Откровеніи, разлившеся съ изумительной быстротой по всему пространству міровой державы,—было проявленіемъвсеобщаго стремленія къ Богоискательству, и оказалось неразрывно связаннымъ со всёми духовными запросами эллинской мистики и синкретизма.

Тё внёшнія условія роста христіанства, надъ которыми мы

Тѣ внѣшнія условія роста христіанства, надъ которыми мы только что останавливались, способствовали его обособленію отъ еврейства. Римское государство сперва не отличало христіанъ отъ евреевъ, и это смѣшеніе на первыхъ порахъ христіанской проповѣди могло быть даже полезно для первыхъ: Римъ, вѣрный своимъ принципамъ вѣротерпимости, оставлялъ безъ вниманія незамѣтную еврейскую секту, и Тертулліанъ могъ впослѣдствіи говорить, что христіанство выросло подъ покровомъ дозволенной религіи (sub umbraculo religionis licitae). Но такое положеніе дѣлъ продолжалось недолго. Христіанамъ, обращеннымъ въ новую вѣру изъ язычества, пришлось ограждать себя отъ этого смѣшенія съ евреями, часто весьма непріятнаго въ виду общей ненависти и презрѣнія къ послѣднимъ. Среди евреевъ были отдѣльныя личности, пользовавшіяся значеніемъ и властью, и даже иногда вліяніемъ при дворѣ цезарей, но то были рѣдкія исключенія; въ общей массѣ евреи навлекали на себя непріязненныя чувства и ихъ колоніи въ большихъ городахъ подвергались нерѣдко открытымъ проявленіямъ вражды. За одну только

первую половину I вѣка ихъ дважды изгоняли изъ Рима (при Тиверіѣ въ 19 г. и при Клавдіѣ ок. 50 г.). Послѣ іудейской войны 70 г. и разрушенія Іерусалима римское правительство стало относиться къ евреямъ съ большой подозрительностью, подвергало ихъ всякимъ стёсненіямъ и обложило ихъ особенной податью (fiscus judaicus); взиманіе этого налога сопровождалось настолько тягостной процедурой (вплоть до физическаго освидъ-тельствованія облагаемаго), что посл'ядствіемъ его были частыя от-паденія отъ іудейства. Эти обстоятельства въ сильной мѣрѣ спо-собствовали выдѣленію изъ еврейской среды христіанъ—не іудеевъ, и понуждали ихъ съ особымъ усердіемъ подчеркивать свою обо-собленность и отчужденность отъ іудейства. Со своей стороны и еврейство все больше чуждалось враждебнаго языческаго міра, погубившаго мечты о Сіонскомъ царствѣ,—все тѣснѣе замыкалось въ своемъ національномъ эгоизмѣ и въ своем мрачной неневисти къ эллино-римской культурѣ. Даже теченія мистицизма, захватившія и іудейское мышленіе въ періодъ міроваго мистическаго броженія, пошли по особому пути, и выразились въ особыхъ формулахъ, совершенно чуждыхъ мистикъ эллинизированнаго міра. То было начало еврейской каббалистики, символическихъ толкованій видьнія пророка Іезекіиля (Меркаба), ученія о непознаваемомъ Принципѣ Божества, Эн-Соф'ѣ, п о таинственныхъ эманаціяхъ его, сефиротахъ. Къ этому времени можно отнести первоначальную редакцію двухъ великихъ ми-стическихъ книгъ еврейства: Зогара и Сеферъ Іезира 1). Вся эта фантасмагорія символическихъ образовъ и необычайныхъ дифровыхъ вычисленій была въ прямой преемственной связи съ мистическими мудрствованіями древняго Вавилона, но въ пере-работкъ необузданнаго еврейскаго воображенія и въ окраскъ еврейскаго націонализма, распаленнаго политическими событіями. Эти струи «каббалистики» потекли по особому руслу, въ полной отчужденности отъ мистическихъ идей эллинизма и христіанства, и лишь гораздо позже, послів пробужденія посліднихъ въ средневіковую эпоху, встрівтились съ ними и сильно повліяли на алхимическія созерцанія и на расцв'єть оккультныхъ **ученій**.

Sepher Jezirah приписывалась знаменитому рабби Акибѣ († въ царствованіе Адріана), а Zohar—Симеону-бен-Іокаю.

Въ начальномъ періодѣ христіанской литературы лишь на одной изъ отраслей ея можно прослѣдить непосредственное вліяніе еврейства, а именно на апокалиптической литературѣ, создавшейся по образдамъ книги Даніила, III книги Ездры, и цѣлаго ряда другихъ «апокалипсисовъ», не вошедшихъ въ канонъ Ветхаго Завѣта, какъ, напримѣръ, книга Еноха, Малое Бытіе и мн. др. Нѣкоторые апокалипсисы, хотя и носили имена библейскихъ лицъ (какъ, напримѣръ, Исаіи, Иліи, Моисея и др.), но ходили по рукамъ среди христіанъ наравнѣ съ чисто-христіанскими апокалипсисами Петра, Павла и др. и часто являются просто христіанской пераработкой легендъ, создавшихся вокругъ славныхъ библейскихъ именъ; во всякомъ случаѣ эти книги или отрывки ихъ дошли до насъ лишь съ значительными христіанскими интерполяціями. Мистическая экзальтація апокалиптической литературы приходилась по душѣ первобытному христіанскими интерполяціями. Мистическая экзальтація апокалиптиче-ской литературы приходилась по душ'в первобытному христіан-ству и сод'в ствовала широкому усп'в ху книгь, предназначен-ныхъ лишь для т'в снаго кружка еврейскихъ читателей. Но сл'в-дуеть оговорить, что и этотъ усп'в хъ былъ основанъ на аллего-рическомъ толкованіи еврейскихъ текстовъ, на образной пере-работк'в еврейской мысли. Мрачныя обличенія и проклятія, изрекаемыя еврейскими «ясновидящими» на міръ эллино-римской культуры, переносились на весь низшій матеріальный міръ; пророчества о возрожденіи еврейскаго царства и объ осл'в-нительной слав'я его переносились на булушее парство благопительной слав'в его переносились на будущее царство благо-дати, на грядущее блаженство избранниковъ Христовыхъ. Аподати, на грядущее блаженство избранниковъ Христовыхъ. Апокалиптическая литература вошла въ христіанское сознаніе широкою струею, но лишь въ союзѣ съ той поэтической символикой, которой окутывался въ христіанскомъ мышленіи весь Ветхій Завѣтъ. Напомнимъ еще разъ, что первобытное христіанство
сохраняло только внѣшнюю оболочку библейской традиціи, но
заполняло ее собственнымъ духовнымъ содержаніемъ, чуждымъ
еврейскаго духа. Христіанская мистика была эллинскою, ея
связь съ еврействомъ ограничивалась внѣшними образами и наименованіями.

Насколько сильно быль уб'єжденіе въ томъ, что Ветхій Зав'єть им'єть лишь символическій смысль,—указывали упреки, бросаемые евреямъ, въ искаженіи Св. Писанія придачей ему буквальнаго толкованія. Мы только что вид'єли, какъ св. Іустинъ обличаль евреевъ въ умышленномъ искаженіи н'єкоторыхъ библейскихъ (мессіаническихъ) текстовъ; послів Іустина этотъ

упрекъ постоянно встръчается въ христіанской литературъ. Но и помимо прямой фальсификаціи текстовъ, еврейство обвинялось въ постоянной измънъ духу Св. Писанія, не допускавшаго буквальнаго толкованія,— и среди наиболье мистически— настроенныхъ круговъ христіанства сложилось даже убъжденіе, будто великій, историческій грѣхъ іудейства, навлекшій на него кару Вожію, заключался не только въ многократномъ забвеніи своего истиннаго Бога, но и въ этомъ именно грубомъ извращении Св. Писанія, путемъ придаванія ему нелѣпаго и часто безнравственнаго буквальнаго смысла. Та христіанская среда, въ которой были распространены подобныя убъжденія, не допускала буквальнаго толкованія даже въ повъствовательной части библейскаго текста; для нея весь Ветхій Завіть быль сплошнымъ символомъ. И эти митнія поддерживались наиболте яркими свъточами христіанской мысли, вплоть до Оригена, —одного изъ величайшихъ богослововъ христіанства, «post apostolos ecclesia-rum magister» 1). Такіе люди, какъ Оригенъ, изощрялись въ отыскиваніи сокровеннаго, мистическаго смысла во всемъ Ветхомъ Завътъ, начиная съ сказаній о сотвореніи міра и кончая пророчествами о Мессіп. То было яркое проявленіе отрицательнаго отношенія къ еврейству, къ его роли колыбели христіанства. Христіанство разлилось по міру неудержимымъ потокомъ, но на одномъ берегу его было признание Іпсуса Христа пророкомъ и праведникомъ по точному смыслу еврейскаго завъта, — а на противоположномъ — отрицаніе Моисеева закона, отрицаніе значенія Христа, какъ Мессіи, предвозвъщеннаго избранному народу, отрицаніе челов'єческаго естества во Христь, пр чемъ евангельскія пов'єствованія также толковались въ символическом смыслъ Струя мистическаго вдохновенія растворившая въ себъ всъ человъческія грёзы Богонскательства, все шире разливалась, размывая берега еврейской традиціи. прорывая всв плотины и преграды, воздвигнутыя во имя здраваго смысла и тенденціи практической религіи. Самымъ крайнимъ проявленіемъ мистическаго отношенія къ Христу было отрицаніе Его тълесности, признаніе въ Немъ лишь духовной, божественной сущности, облеченной призрачной плотью, — чистый докетизмз (оть слова доху, дохуды, — призракъ, подобіе).

<sup>1)</sup> Такъ выразился объ Оригенъ св. Іеронимъ.

Подъ именемъ докетовъ иногда разумѣвалась одна изъ безсчисленныхъ мистическихъ сектъ первобытнаго христіанства. Но понятіе, выраженное словомъ докетизмъ, отнюдь не являлось особенностью одного какого-либо обособленнаго ученія: оно лежало въ основѣ всей христіанской мистики, чуждой еврейской традиціи, признававшей въ Христѣ Носителя и Провозвѣстника единой божественной міровой тайны, не связаннаго никакими узами плоти, не только съ еврействомъ, но и вообще съ человѣческой немощью, съ низшимъ матеріальнымъ міромъ.

съ человъческой немощью, съ низшимъ матеріальнымъ міромъ.

Это направленіе сказалось въ христіанствъ съ первыхъ шаговъ его сознательнаго развитія. Оно способствовало забвенію многихъ чертъ изъ жизни Іисуса Христа, и даже цѣлаго періода Его отрочества и юности, до выступленія на проповѣдь: эти годы земной жизни, еще не ознаменованной полнотой Божественной силы, не представляли интереса для искателей Царства Духа, и память о нихъ изгладилась изъ цикла традицій о Божественномъ Учителъ. Запись преданій о Христъ ограничивалась Его рѣчами, фактическія данныя всплывали точно въ туманъ, безъ хронологической счязи. Первыя покольнія христіанъ не сохраняли даже описанія внѣшняго облика Іисуса, очертаній Его лица и измѣненій, внесенныхъ годами въ Его наружность: сто лѣтъ послѣ начала апостольской проповѣди уже возникали ожесточенные споры о возрасть Іисуса Христа, и, вопреки слагавшейся тогда традиціи объ окончаніи Имъ земной жизни 33-хъ лѣтъ, такіе серьезные церковные писатели и знатоки апостольской традиціи, какъ напр. Ириней Ліонскій, могли держаться иного мнѣнія, считая, что Христосъ дожилъ до преклонныхъ лѣтъ, и въ послѣдніе годы Своего земного служенія быль уже старцемъ, убѣленнымъ сѣдинами ¹).

Наряду съ этимъ существовало мивніе, будто Іисусъ Христось являлся ученикамъ Своимъ то въ видѣ старца, то въ видѣ отрока, чѣмъ доказывалась призрачность Его виѣшняго облика. Самому апостолу Іоанну, любимому ученику Іисусову, приписывались слѣдующія заявленія: «Иногда, когда я хотѣлъ обнять Его (Іисуса Христа), ощущалъ я матеріальное тѣло, а иной разъ, касаясь Его, я ничего не осязалъ и существо Его было безплотно.... И часто, идя за Нимъ, хотѣлъ я замѣтить, остаются ли на землѣ слѣды ногъ Его,—ибо я наблюдалъ, что

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haeres. II, XXII, 4-6.

Онъ какъ бы отделялся оть земли и не касался ея, — и никогда не видалъ следовъ Его... И никогда не могъ я видеть Его въжды сомкнутыми, ибо глаза Его были всегда открыты» 1). Для многихъ върующихъ Христосъ былъ только призракомъ безъ реальнаго естества. «Multi sunt haeretici qui eum carnem hominis induisse negant, sed phantasma fuisse dicunt» 2). Сторонники этихъ мнаній отзывались съ величайшимъ раздраженіемь о представителяхь іудео-христіанскихь воззріній на Incvca, какъ на человѣка, рожденнаго ex viro et muliere. Наряду съ върой въ чудесное рождение Інсуса отъ Дъвы, было сильное теченіе христіанской мысли, безусловно отвергавшее всякую идею тълеснаго рожденія оть женщины, какъ унизительную для Божественнаго достоинства. Для многихъ христіанскихъ мистиковъ, какъ напр. для маркіонитовъ (составлявшихъ одно время едва не большинство христіанъ) <sup>3</sup>) Христосъ не могъ быть рожденнымъ на земль, не могъ расти по законамъ человъческаго организма 4) и быть связаннымъ узами плоти съ людьми, хотя-бы святыми; въ евангеліи Маркіона были отброшены всв сказанія о Рождествв Христовомъ, и евангельскій разсказъ начинался прямо съ явленія Христа міру «въ 15-ый годъ царствованія Тиверія». Такихъ же воззрівній на призрачность тела Інсусова держались и другія мистическія ученія, напр. секты Саторнила, Василида и др., о которыхъ будеть еще рвчь впереди. При этомъ возникали безконечные споры о подробностяхъ явленія Христова. Иные, отвергая безусловно плотское рожденіе отъ Дівы, допускали призрачное рожденіе non ex virgo sed per virgo, и считали возможнымъ, что Інсусъ прошель черезъ Марію, «какъ вода черезъ трубу». Столь-же разнообразны были и воззрѣнія на субстанцію земной оболочки Іисусовой у мистиковъ, отвергавшихъ Его человъческое естество: по мнінію однихь у Него было тіло психическое, по мнінію другихъ, — пневматическое т. е. духовное (лишенное всякаго соприкосновенія съ матеріей). Иные полагали, что тіло Інсуса было составлено изъ высшихъ космическихъ элементовъ, напр.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Acta Iohannis (Acta Apostolorum apocrypha, ed. Lipsius-Bonnett, II, 1. р. 160—215). См. далъе, ч. V.

<sup>2)</sup> Tractatus Origenis, XIV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. далѣе, ч. III.

<sup>4)</sup> См. у Тертулліана Adv. Marcionem, IV, 21: semel grandis, semel totus.

изъ субстанціи небесныхъ свѣтилъ 1), а по мнѣнію т. наз. гай-матитовъ (отъ слова а́їµа — кровь) Іисусъ, не имѣя человѣческаго тъла, все же былъ связанъ съ человъческимъ естествомъ кровью: въ основъ этой мысли лежало древнее понятіе о крови. какъ о проявленіи духовной сущности (кровь — душа). Само собою разум'єтся, что это разногласіе въ воззрѣніяхъ на естество Іисуса Христа вызывало и безсчисленное разнообразіе мнаній объ Его страданіяхъ и смерти, и о значеніи принесенной Имъ искупительной жертвы. По ученію нікоторыхъ мистиковъ, на крестъ пострадалъ лишь человъкъ Іисусъ, а Божество, обитавшее въ Немъ, еще до того покинуло Его земную оболочку и вернулось въ свою Божественную Сущность; иныеже учили, что страданія и крестная смерть Христа были призрачны, какъ и все Его земное существованіе; утверждали даже, будто вмъсто Інсуса Христа быль распять Симонъ Киринейскій или кто либо другой; по мнівнію-же иныхъ все происшедшее на Голгоов было только видвніемъ, лишеннымъ всякой реальности. Ко всёмъ этимъ воззрёніямъ намъ придется еще вернуться далье, при обзоры мистических развытленій христіанства и ихъ ученій. Пока-же отм'єтимъ лишь то, что II в'єкъ нашей эры быль эпохой самыхъ страстныхъ и ожесточенныхъ преній о Личности Інсуса Христа, и именно это коренное разногласіе вызвало необходимость пересмотра всёхъ традицій о Христь, какъ устныхъ, такъ и письменныхъ. Этою потребностью была озабочена Церковь уже со второй половины II вѣка.

Къ тому времени устныя традиціи уже теряли свою свѣжесть и стали замолкать, но зато христіанская литература была въ полномъ расцвѣтѣ. Помимо оживленнаго обмѣна посланій по всѣмъ вопросамъ вѣры между Церквами восточными и западными, помимо сочиненій апологетическихъ, изъяснявшихъ по мѣрѣ возможности христіанскую этику и ея догматическія основанія, и книгъ апокалиптическихъ съ пророчествами о будущемъ вѣкѣ, помимо многочисленныхъ трактатовъ о воскресеніи, о плоти Христовой, и пр., принадлежавшихъ перу великихъ учителей и предстоятелей Церкви, — среди вѣрующихъ распространялись въ громадномъ количествѣ повѣствованія объ

<sup>1)</sup> De sideribus et de substantiis superioris mundi mutnatus est carnem (Tert., De carne Chr. VI).

Інсуст, подъ именемъ разныхъ апостоловъ и учениковъ Господнихъ, многочисленныя евангелія, изъяснявшія жизнь и ученіе Христа съ самыхъ разнообразныхъ точекъ зрѣнія, особыя откровенія о Христь, приписанныя славныйшимь ученикамь Его-Въ этой огромной литературъ пришлось разбираться церковнымъ авторитетамъ, отдъляя достовърныя книги отъ подложныхъ, полезныя отъ опасныхъ, — отдёляя книги, признанныя боговдохновенными, отъ другихъ, признанныхъ еретическими, книги, употребляемыя при богослуженіи, отъ другихъ, признанныхъ подлежащими изъятію изъ обихода. Со второй половины II вѣка въ Церкви создалось и закрѣпилось понятіе объ особомъ канопю священныхъ книгъ 1).

Мы только, что назвали несколько книгъ, обрисовывавшихъ Личность Іисуса Христа въ совершенно иномъ свътъ, чъмъ наши каноническія книги Новаго Зав'єта. Такихъ книгъ было множество, и Церковь лишь съ большимъ трудомъ разбиралась въ этой массъ противоръчивыхъ документовъ. Приблизительно съ середины П въка сталъ намъчаться новозавътный канонъ въ томъ составъ, въ которомъ онъ до насъ дошелъ, а именно: евангелія Матоея, Марка, Луки, и Іоанна, 1 книга Апостольскихъ Дѣяній, написанная евангелистомъ Лукою, семь посланій, приписанныхъ разнымъ апостоламъ (1 Іакову, 2 Петру, 1 Іуді, З Іоанну), тринадцать посланій, приписанныхъ Павлу, и 1 Апокалипсисъ, приписанный Іоанну. Четырнадцатое посланіе ап. Павла (къ Евреямъ), находящееся нын'в въ нашемъ канонъ, вошло въ него на Востокъ не ранъе III въка, а на Западъ еще позднъе (не ранъе конца IV въка); до того оно отвергалось, какъ безусловно подложное, или же приписывалось Варнавѣ (подъ именемъ Варнавы его цитируютъ нѣкоторые церковные писатели на Востокъ и Тертулліанъ на Западъ). Но и остальныя, перечисленныя нами, книги далеко не сразу заняли прочное мъсто въ канонъ Новаго Завъта: вокругъ каждой изъ нихъ происходили ожесточенные споры, не разъ приводившіе

<sup>1)</sup> Изследователи исторіи новозав'єтнаго канона пришли къ заключенію. что самое слово хауюч, въ смыслъ опредъленнаго и строго-замкнутаго списка книгъ Свящ. Писанія, вошло въ употребленіе лишь съ IV въка. Но понятіе, опредълнемое этимъ словомъ, уже задолго передъ тъмъ вылилось въ ясную форму, и съ конца II въка Церковь считала охранение списка новозавътныхъ книгъ одной изъ важивищихъ своихъ заботъ. См. Zahn, Geschichte des Neutestam. Kanons, b. II. Его-же Grundriss der Geschichte des Neut. Kanons. I, а также изследованія Credner, Cornely и мн. др.

почти къ исключению изъ канона того или иного посланія или книги. Такъ, Апокалипсисъ Іоанна, пользовавшійся изначала незыблемымъ авторитетомъ, въ началѣ III вѣка подвергся жестокимъ нападкамъ со стороны римскаго клирика Кая, и лишь съ трудомъ удержался въ канонъ. Нъсколько раньше, въ концъ II въка, въ Малой Азін была цълая партія, отвергавшая всъ книги, приписанныя An. Іоанну, и считавшая ихъ произведе-ніями гностика Керинеа. Изъ посланій Павла н'ікоторыя признавались подложными, вмъсто нихъ вводились другія (напр. посланія къ Лаодикій памъ и къ Александрій цамъ, не удержавтіяся въ канонѣ). Посланіе Іакова прочно укрѣпилось въ ка-нонѣ на Западѣ не ранѣе IV вѣка, на Востокѣ его положеніе оставалось долго невыясненнымъ. О посланіи Іуды Оригенъ выражался какъ о сомнительной книгъ, далеко не всъми признанной. Мы здъсь не будемъ вдаваться въ разборъ исторіи нашего новозавѣтнаго канона, и вернемся къ этому вопросу далѣе <sup>1</sup>). Пока же только отмѣтимъ, что до строгаго опредѣленія рамокъ канона, къ перечисленнымъ книгамъ присоединялось не мало другихъ, пользовавшихся авторитетомъ и уваженіемъ. Старѣйшій дошедшій до насъ списокъ канона относится ніемъ. Старѣйшій дошедшій до насъ списокъ канона относится къ послѣднимъ годамъ II вѣка и составленъ, вѣроятно, въ Римѣ (или во всякомъ случаѣ на Западѣ),—и мы въ немъ находимъ слѣдующій перечень книгъ, принятыхъ Церковью: 4 евангелія, Дѣянія Апостольскія, посланія Павла къ Кориноянамъ, къ Ефессямъ, Филипписіямъ, къ Коллоссаемъ, къ Галатамъ, къ Солунянамъ 2, къ Римлянамъ (посланія къ Филимону, къ Титу и къ Тимофею упоминаются тутъ-же какъ неканоническія, но не отвергаемыя изъ уваженія къ Павлу), 2 посланія Іоанна, 1 Іуды, книга Премудрости Соломона (почему-то отнесенная къ Новому Завѣту), Апокалипсисъ Іоанна, Апокалипсисъ Петра, и книга «Пастырь» Ерма (послѣдняя съ оговоркой ²). Мы здѣсь имѣемъ списокъ каноническихъ книгъ, въ общихъ чертахъ схоимъемъ списокъ каноническихъ книгъ, въ общихъ чертахъ схожій съ нашимъ новозавѣтнымъ канономъ, несмотря на присутствіе нѣкоторыхъ отвергнутыхъ впослѣдствіе книгъ; вѣроятно, именно вслѣдствіе своей ортодоксальности этотъ списокъ сохранился въ позднѣйшихъ копіяхъ и уцѣлѣлъ до VIII вѣка. Но то былъ списокъ, составленный не ранбе последнихъ годовъ И века,

См. далѣе, ч. V.
 См. далѣе, ч. V, Канонъ Мураторія.

когда на Западѣ уже улеглась страстная борьба вокругъ мистическихъ идей, и церковный авторитеть, вышедшій изъ этой борьбы поб'ядителемъ, уже могъ вытёснять изъ употребленія непріятныя ему книги. Не такъ обстояло дёло на Востокі: здісь книги мистическаго содержанія и даже проникнутыя чястымъ докетизмомъ долго сохраняли свое значение для върующихъ. Такъ, около 200 г. епископъ антіохійскій Серапіонъ, въ посланін къ Росской общинв 1), упоминаль о «евангелін Петра», какъ о книгъ, въ которой онъ лишь недавно заподозрълъ вредное направленіе: зная и раньше объ употребленіи этого евангелія при перковной службь въ предълахъ его епархін, онъ не препитствоваль этому, пока его не убъдили въ необходимости принять міры къ устраненію отъ церковнаго употребленія этого евангелія, проникнутаго докетическимъ духомъ 2). Однако несмотря на запретительныя міры, евангеліе Петра долго еще пользовалось усп'яхомъ и распространеніемъ: достойно зам'ячанія, что единственный дошедшій до насъ отрывокъ его найденъ въ христіанской гробницѣ VIII—IX вѣка (конечно, на Востокѣ, въ Египтѣ³). Въ Сиріи до V вѣка наши 4 каноническихъ евангелія не были въ церковномъ употребленіи, и ихъ замвняла особенная книга (Diatessaron), составленная Татіаномъ на основаніи четырехъ евангельскихъ повъствованій. Упомянемъ еще о судьбъ чисто-докетическихъ «Д'вяній Іоанна», только что нами цитированныхъ: на нихъ ссылался съ уваженіемъ еще въ VIII вѣкѣ иконоборческій константинопольскій соборь (754 года), и именно вследствіе того, что некоторые доводы иконоборцевъ находили себф опору въ этой книгф, «Дфянія Іоанна», были торжественно осуждены на II никейскомъ (седьмомъ вселенскомъ) соборѣ 787 г., по настоянію константинопольскаго патріарха Тарасія, и списываніе ихъ было воспрещено соборнымъ постановленіемъ. Мы далъе вернемся къ обзору всей этой «отреченной» ли-

тературы; пока ограничимся констатированіемъ факта, что до конца II въка не могло быть и ръчи о строгомъ опредъленіи «каноничности» той или иной книги. Признаніе авторитета книги и пользование ею при богослужении носило болже или менже мъстный характеръ, зависило отъ устойчивости создавшейся вокругь нея

<sup>1)</sup> *Rhossus*, приморскій городокъ въ юго-восточной части Киликіи. 2) Euseb. *Hist. Eccl.* VI, 12.

в) См. далъе, ч. V.

традиціи. Нельзя забывать, что нікоторыя книги, впослідствіе отвергнутыя Церковью, им'яли за собой непререкаемый авторитеть старины, что и которыя евангелія, не попавшія въ церковный канонъ по догматическимъ соображениемъ, по древности не уступали каноническимъ евангеліямъ, быть можеть даже были написаны раньше ихъ. Какъ извъстно, вступленіе къ нашему евангелію отъ Луки начинается съ упоминанія о другихъ, болье раннихъ, евангеліяхъ: «Понеже убо мнози начаща чиннти повъсть о извъствованныхъ въ насъ вещехъ, якоже предаша намъ, иже исперва самовидцы и слуги бывшіи Словесе, изволися и мив последовавшу выше вся испытно, поряду писати тебъ, державный Өеофиле, да разумъеми, о нихже научился еси словесть, утвержденіе»... 1) Быть можеть, здёсь имѣлись въ виду т. наз. евангеліе Евреевъ, евангеліе 12 апостоловъ и еван-геліе отъ Египтянъ<sup>2</sup>); эти евангелія во всякомъ случаѣ восходять къ древнъйшимъ временамъ христіанской письменности. Дошедшіе до насъ отрывки ихъ (вѣрнѣе, краткія цитаты) настолько незначительны, что мы не можемъ судить о степени отдаленности ихъ отъ евангелій, удержавшихся въ канонъ; съ увъренностью можно лишь сказать, что эти евангелія, равно какъ евангеліе Петра и извъстныя намъ лишь по названіямъ евангелія Филиппа, Варооломея и др., отличались отъ нашихъ синоптическихъ евангелій крайнѣ-мистическимъ направленіемъ, которое и было причиной недовърія къ нимъ со стороны Церкви.

Особымъ запросамъ христіанскаго сознанія отвъчали евангелія, содержавшія свъдънія о малоизвъстныхъ періодахъ жизни Іпсуса Христа (напримъръ, Евангеліе Өомы, переработанное затъмъ въ «Евангеліе Дътства Іпсусова», евангеліе Іакова, извъстное позже подъ названіемъ «Протоевангелія» и др.), и нъкоторыя евангелія, содержавшія якобы эсотерическое ученіе Христа и ходившія по рукамъ лишь среди посвященныхъ. Въмистической книгъ «Pistis Sophia», содержавшей бесъды воскресшаго Христа съ его учениками и ученицами, сказано, что апостоламъ Филиппу, Өомъ и Матейо было повельно записывать эти таинственныя бесъды, въ которыхъ заключалось полностью спасительное Откровеніе. Этимъ тремъ апостоламъ, слъдовательно,

<sup>1)</sup> Лук. І. 1-4.

<sup>2)</sup> Ct. Origen. In Lucam.

приписывались евангелія, оставшіяся неизв'єстными въ церковныхъ кругахъ потому, что ими пользовались «посвященные» крайне-мистическихъ сектъ христіанской древности. Мы увидимъ далѣе, что въ каждой такой сектѣ имѣлось особое «евангеліе», дававшее желаемое освѣщеніе ученію и Личности Христа, — что каждый изъ великихъ учителей, создавшихъ особое теченіе христіанской мистики, ссылался на письменную или устную традицію, хранителемъ которой онъ являлся, и будто бы содержавшую подлинное, сокровенное отъ профановъ ученіе Христа.

Эти-то евангелія и мистическія откровенія, окруженныя особенной тайной и оберегаемыя отъ непосвященныхъ, получили впервые названіе *апокрифовъ*, и названіе это впослѣдствіе было распространено на всю выкинутую изъ канона христіанскую литературу.

Съ обозначеніемъ книги словомъ «апокрифъ» вначаль не было связано представленія о вредномъ или еретическомъ ея направленіи, или о подложности самой книги. 'Απόχρυψος означаєть просто тайный, сокровенный; примѣненіе этого слова къ извъстной книгъ указывало лишь на то, что эта книга храни-лась въ тайнъ и содержание ея не было доступно непосвященлась въ тайнѣ и содержаніе ел не было доступно непосвященнымъ. Но съ теченіемъ времени, и по мѣрѣ усиленія авторитета Церкви, возрастало недовѣріе церковной власти къ этой тайной литературѣ, и недовѣріе это перешло наконецъ въ открытую вражду. Предстоятели Церкви прекрасно сознавали, что авторитетъ церковной власти не могъ прочно установиться, пока вѣрующіе сами могли черпать указанія и откровенія изъ документовъ, не подлежавшихъ огласкѣ, но окруженныхъ особымъ престижемъ таинственности. Борьба съ апокрифической литерарой, въ тѣсномъ смыслѣ этого слова, была сперва лишь борьбою за авторитетъ Церкви въ догматическихъ вопросахъ: въ цѣляхъ укрѣпленія этого авторитета Церковъ провозглашала себя хранительцей истинной христіанской традиціи и отвергала значеніе всѣхъ тѣхъ документовъ, коими она сама изначала не пользонительцеи истинной христіанской традицій и отвергала значеніе всѣхъ тѣхъ документовъ, коими она сама изначала не пользовалась. Но съ теченіемъ времени и съ обостреніемъ вражды между церковнымъ христіанствомъ и его мистическими развѣтленіями, всѣ тѣ книги, на которыя могли опираться доводы крайнихъ мистиковъ, были вытѣснены изъ обихода, и отброшены въ разрядъ «апокрифовъ», подвергшихся огульному осужденію; самое понятіе о «таинственной» книгѣ пріобрѣло особый смыслъ и стало означать книгу вредную, искажающую истину и притомъ запятнанную подлогомъ.

Борьба съ «апокрифическою» литературою, начатая Цер-ковью примѣрно съ начала II вѣка, завершилась уже тогда, когда въ церковномъ христіанствъ восторжествовало теченіе «здраваго смысла», слегка окрашеннаго даже раціонализмомъ. Церковь, боровшаяся дотол'в лишь съ крайне мистическимъ пониманіемъ Откровенія Христова, оберегавшая свою традицію оть напора докетизма, пошла еще дальше въ своихъ воззръніяхъ на миссію Христа, и отвергла самую возможность такого мистическаго пониманія Христова ученія, которое было-бы недоступно широкимъ массамъ народнымъ. Горькое слово Учителя о маломъ числъ «избранныхъ» среди множества «званныхъ» было забыто. Церковная традиція стала защищать взглядъ на Христа, какъ на Учителя, одинаково близкаго и яснаго всякому пониманію. Она отвергла д'яленіе в'трующихъ на избранниковъ, достойныхъ особаго посвященія, и на «малыхъ сихъ», нуждающихся, по выраженію ап. Павла, не въ твердой пищѣ, а въ молокѣ 1). И отношение церковнаго авторитета къ «апокрифической» литературъ отразило эти воззрънія: Церковь отвергла равно книги, предназначенныя для наивной, слеповфрующей толпы (напр. Евангелія Дфтства Інсусова, сплетшія вънокъ трогательныхъ, хотя и ребяческихъ, легендъ вокругъ Личности Божественнаго Младенца и Матери Его) и мистическія книги, содержавшія ученіе, недоступное толп'в. Вся эта литература подверглась осужденію и была выбролена изъ круга христіанскаго чтенія. Но ея роль была уже сыграна. Отвергнутая, покрытая презръніемъ, она все же вошла въ христіанское сознаніе неудержимой струей, наложила на него не-изгладимый отпечатокъ. Мы уже отмѣтили выше<sup>2</sup>), что вся исторія первобытнаго христіанства передъ нами развертывается пишь въ освъщении апокрифическихъ «дъний» апостольскихъ, и что сама церковная традиція лишь въ нихъ находить свою опору, напр. въ исторіи основанія знаменитъйшихъ церквей, начиная съ римской. Лишь благодаря апокрифической литературѣ расцвѣлъ чудный циклъ легендъ о Рождествѣ Христовомъ, о Пречистой Дъвъ и объ Іосифъ Обручникъ, вдохновившихъ

<sup>1)</sup> I Kop. III, 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crp. 99 sq.

на долгіе вѣка все христіанское искусство. Церковная служба изъ апокрифовъ черпала свои лучшіе образы, свои прекраснѣй-шія иѣснопѣнія. Самые источники этого вдохновенія могли быть отвергнуты разумомъ,—христіанское сознаніе никогда не могло отрѣшиться отъ ихъ чарующаго вліянія.

Мы уже видѣли, что въ опредѣленіи «каноничности» той или иной книги, въ изъятіи изъ обращенія книги, признанной вредной, главная роль принадлежала епископу данной Церкви, на которомъ лежала обязанность устраненія вредныхъ вліяній отъ его пасомыхъ, по собственному-ли усмотрѣнію вли по соглашенію съ другими епископами. Окончательная побѣда Церкви надъ таинственной литературой, ускользавшей отъ ея наблюденія, совпала поэтому съ упроченіемъ епископскаго авторитета и съ перенесеніемъ на епископа всего моральнаго вѣса общины. Этимъ объясняется и тотъ фактъ, что гоненію подверглись въ особенности книги крайне-мистическаго направленія. Мистическое теченіе христіанства, допускавшее свободное изліяніе даровъ Духа Святаго на избранныхъ, державшееся собственной тайной традиціи и замѣщавшее іерархическое начало особымъ высшимъ посвященіемъ, было по существу несовмѣстимо съ идеями церковнаго авторитета и епископской власти И церковная іерархія, въ своей борьбѣ противъ этого враждебнаго ей элемента мистики, стала искать опоры въ иной традиціи, проникнутой духомъ строгой дисциплины. То была традиція еврейства.

Сто лѣтъ послѣ полнаго почти разрыва христіанства съ іудействомъ, Церковь вновь пошла на встрѣчу еврействующему теченію. Съ этого момента, т. е. со второй половины ІІ вѣка, началось исканіе синтеза Ветхаго и Новаго Завѣта. Предстоятели Церкви оказались наслѣдниками Моисеева священства и хранителями древне-мессіаническихъ обѣтованій, хотя и облеченныхъ сугубой символикой. Недаромъ во главѣ этого движенія въ пользу сближенія съ еврействомъ стояла, хотя и безсознательно, Церковь Римская, провозгласившая себя наслѣдницей Петра, а не Павла. То христіанство, проникнутое восторженной мистикой, которое подъ вліяніемъ пламенныхъ рѣчей Павла вспыхнуло яркимъ очагомъ въ эллинскихъ городахъ Малой Азіп, было слишкомъ чуждо духу Запада, склоннаго къ раціонализму, искавшаго въ вѣрѣ прежде всего моральныхъ устоевъ. И сближеніе христіанства западнаго съ еврейской тра-

диціей было столь-же неизб'яжно, какъ и усиленіе духа раціонализма по м'єр'я возвышенія престижа Западной Церкви въ ущербъ древнимъ азіатскимъ общинамъ.

Нельзя не зам'втить, что евіонизмъ, т. е. первобытное іудеохристіанство, не играло никакой роли въ этомъ позднівниемъ сближенія Церкви съ еврейскимъ духомъ. Къ тому времени, когда стало выясняться это безсознательное сближение, евіонеи уже не могли сбросить съ себя обвиненія въ еретичестві и въ искаженій христіанскаго ученія, тяготівшаго надъ ними боліве ста лѣть. Кромѣ того, евіонейскія общины по своему внутреннему складу, и вследствие приверженности букве Св. Писанія, являлись столь-же непріемлемымъ элементомъ для идеи церковной дисциплины, какъ и самыя крайнія мистическія секты. Об'в крайности являлись опасностью для будущаго зданія Церкви. И устои этого зданія были поэтому вбиты въ то разсудочное, среднее теченіе христіанства, представителями котораго явились всв наиболже дальновидные церковные іерархи, начиная съ середины II въка. Это теченіе оказалось подъ сильнымъ вліяніемъ еврейскихъ идей потому именно, что оно находило въ нихъ опору въ борьбъ за порядокъ и церковную дисциплину. Но это возрожденное еврействующее вліяніе сказалось и въ болве глубокомъ, въ болве важномъ для христіанскаго сознанія вопросі: мы увидимъ даліве, что оно подкрівпило идею строгаго монотензма, не свойственную эллинскому мышленію, и обезпечило ей поб'єду, казавшуюся на первыхъ порахъ сомнительной...

Прослѣдивъ шагъ за шагомъ эволюцію христіанскаго сознанія со времени первой проповѣди апостольской внѣ предѣловъ Палестины, мы можемъ такимъ образомъ заключить, что въ теченіе 1¹/2—2 вѣковъ эта эволюція описала эллиптическую линію и вернулась къ своему первому руслу. Тотъ вопросъ, въ рѣшеніи котораго Варнава и Павелъ разошлись съ остальными членами апостольской коллегіи,—вопросъ о полномъ освобожденіи проповѣди Откровенія Христова отъ закваски Ветхаго Завѣта, былъ все-же рѣшенъ окончательно въ иномъ смыслѣ. Первоначально христіанство побѣдило міръ тѣмъ, что подошло по духу къ таинственнымъ ученіямъ, доставлявшимъ вѣрующимъ радости экстаза,—но для того, чтобы удержать за собою эту побѣду, ему пришлось прибѣгнуть къ старинной, испытанной уже организаціи церковной дисциплины, позаимствовавъ идею

ея у еврейства. Въ этой организаціи уже не оставалось мѣста для радостной, духовной свободы, столь характерной для первыхъ христіанскихъ общинъ: материнское лоно Церкви и сыновнія обязянности по отношенію къ ней замѣняли прежнюю безбрежную тоску Богоискательства. Не оставалось здѣсь мѣста и для восторженныхъ, неясныхъ созерцаній Непостижимаго: Церковь освобождала своихъ чадъ отъ гнета «проклятыхъ» вопросовъ и рѣшеніе ихъ оставляла за собой. Церковь, олицетворившая на землѣ Пастыря Добраго, собирала вокругъ себя своихъ овецъ и наставляла ихъ. Недалеко уже было то время, когда всѣ болѣзненные вопросы христіанской совѣсти имѣли быть перенесенными на общественную совѣсть Церкви, настоявшей на своемъ правѣ вязать и разрѣшать, миловать и осуждать по своему усмотрѣнію. Въ сущности, вся та дальнѣйшая эволюція Церкви, которая развернулась въ позднѣйшій, такъ называемый соборный періодъ исторіи христіанства, уже содержалась въ зачаткѣ въ томъ моментѣ, когда церковный авторитеть, къ концу ІІ вѣка, вышель побѣдителемъ изъ долголѣтней борьбы съ мистическими теченіями христіанской мысли и оказался въ положеніи преемственнаго и предуказаннаго хранителя Божественной Истины.

Въ этой идей была, несомивнио, великая сила. Подъ свнью ея нашли пріють и нравственную опору милліоны человвческихъ душъ, жаждущихъ истины и сввта въ жизненной тьмв. Подъ знаменемъ ея завершилась «побъда, побъдившая міръ». Но эта побъда досталась нелегкою цвною. Ради нея пришлось отказаться оть союза съ твми мечтателями, которые создали первый успъхъ христіанства,—съ искателями глубочайшей истины, хотввшими влить навсегда въ христіанское міросозерцаніе тоску неутолимаго и ненасытнаго Богоискательства. Церковь загововорила лишь о призывв, обращенномъ къ «малымъ симъ», о простыхъ, общедоступныхъ заповъдяхъ Пастыря Добраго, пришедшаго въ міръ спасти овцы своя. Но этотъ призывъ не могъ удовлетворить твхъ, кто жаждалъ высшихъ радостей Богопознанія и сладостнаго исканія Непознаваемаго. Церковь, отшатнувшаяся отъ опасныхъ грёзъ мистицизма, хотъла вернуться къ здравосмысленному ветхозавътному ученію о Богъ Творцв и Зиждитель міра и о Домостроительствъ Его, о таинственныхъ обътованіяхъ искупленія страждущаго рода человъческаго; къ этому ученію въ новомъ синтезъ Ветхаго и Новаго

Завѣта добавлялось лишь осуществленіе древнихъ обѣтованій въ воилощеніи и вочеловѣченіи Слова Божьяго. Но въ той средѣ, гдѣ властвовало докетическое воззрѣніе на явленіе Христа, гдѣ мысль о вочеловыченіи Божества казалась чудовищной, не могло быть примиренія съ ветхозав'ятною традицією и ея мессіаническими указаніями. Въ томъ эллино-восточномъ мірѣ, гдѣ впервые прозвучала проповѣдь Павла о Христѣ, исканіе Бога было исканіемъ тайны бытія за предѣлами всякаго логическаго разумѣнія, и вѣра въ Бога могла выразиться лишь въ страстномъ порывѣ къ Неизреченному, Невмѣстимому сознаніемъ. Здѣсь мѣста не было еврействующему раціонализму и его ученію о Промыслѣ Божіемъ. И новое христіанство не могло не казаться слишкомъ блёднымъ и узкимъ этимъ восторженнымъ искателямъ Неизъяснимаго Познанія.

Главный упрекъ, который они бросали Церкви, заключался Главный упрекъ, который они бросали Церкви, заключался именно въ доступности ея ученія массамъ. Вспоминая, что Самъ Христосъ говорилъ съ народомъ лишь притчами, но смыслъ Своихъ рѣчей разъяснялъ только ближайшимъ ученикамъ,—они повторяли обращеніе Христа къ апостоламъ: «вамъ есть дано вѣдати тайны Царствія Божія, онымъ-же внѣшнимъ въ притчахъ все бываетъ» 1). Они повторяли признанія о «многихъ званныхъ, и малыхъ избранныхъ», объ «имѣющихъ очи и не видящихъ», о святынъ, не созданной для животнаго пониманія, и отрицали всякую возможность для толпы воспріятія и храненія сокровищъ Божественней Мудрости. Тѣмъ фактомъ, что Іисусъ Христосъ говорилъ особо съ избранными апосто-лами,—и что даже среди послѣднихъ у Него были особенно-близкіе люди, удостоенные полнаго довѣрія Учителя, они до-казывали существованіе особеннаго тайнаго ученія Христова, раскрываемаго весьма немногимъ посвященнымъ. Церковь могла говорить о ясности Христовыхъ словъ, просвъщающихъ младенцевъ и нищихъ духомъ: искатели высшаго познанія считали, что наряду съ этой ясной и общедоступной проповѣдью отъ Христа исходило и другое сокровенное ученіе, недоступное не только младенцамъ и нравственно-убогимъ, но и людямъ средняго, и даже высокаго развитія: проникновеніе въ это эсотерическое ученіе Христа могло быть достигнуто лишь черезъ особое, высшее посвящение, благодать коего могла изливаться

<sup>1)</sup> Mapr. IV, 11.

только на людей подготовленных в воспріятію высшаго духовнаго сознанія. Подготовка къ посвященію должна была сопровождаться долгольтнимъ искусомъ; поэтому предполагалось, что и апостолы получили полноту откровенія уже послів воскресенія Іисуса Христа, послів страшнаго испытанія—смерти Божественнаго Учителя. Сложилось уб'вжденіе, что именно это высшее откровеніе было предметомъ бесівдъ воскресшаго Учителя съ Его любимыми учениками, оказавшимися достойными послівдовать за Нимъ на вершины таинственнаго познанія.

Подъ этимъ на вершины таинственнаю познания.

Подъ этимъ Познаніемъ разумѣвалось все то неизъяснимое, къ чему безудержно стремится человѣческое мышленіе во всѣ вѣка. Явленіе Христа тѣмъ божественно, что оно открыло ноные пути къ этому познанію, «чаянію языковъ»; это явленіе само по себѣ—великая міровая тайна, въ немъ— ключъ къ разгадкѣ остальныхъ тайнъ бытія, и въ этомъ его великое спасительное значеніе. Христосъ,—звено между міромъ высшимъ и низшимъ,—Своимъ явленіемъ сблизилъ человѣческій духъ съ неземной областью высшаго Познанія. И тѣ мыслители, которые съ жадностью стремились въ Немъ уловить этотъ лучъ духовнаго озаренія, которые въ Немъ черпали «воду жизни» для утоленія жажды истины и Ему посвящали всѣ восторги страстнаго Богоискательства,— гордились особымъ наименованіемъ, отличавшимъ ихъ отъ толиы христіанъ. То было названіе иностиковъ, отъ слова γνῶσις,—познаніе. Подъ этимъ именемъ были осуждены Церковью мистическія ученія, уже не находившія себѣ мѣста въ новомъ зданіи церковнаго христіанства. И въ побѣдѣ надъ гностицизмомъ, въ концѣ П вѣка, завершилась, какъ мы уже сказали выше, первая эволюція церковнаго начала, принужденнаго вернуться къ еврейской традиціи для подкрѣпленія своего авторитета.

Гностицизмъ быль по существу враждебенъ этой традиціи. Его корни были всѣ—въ эллинизмѣ, въ буйномъ богоискательствѣ эллинской мысли, одухотворенной восточной мистикой. Его традиціи восходили къ сокровеннымъ ученіямъ, къ таинственнымъ братствамъ, расцвѣтшимъ среди міроваго духовнаго броженія; его міросозерцаніе было въ тѣсной связи съ нео-пиоагорействомъ, вновь охватившимъ эллинизированный міръ, съ таинствами орфизма. То было чисто-эллинское христіанство, чуждое родства съ еврейскимъ духомъ. Откровеніе, сосредоточенное яркимъ лучемъ свѣта на Личности Іисуса Христа, оно

принимало какъ новое знаменіе міровой тайны, блеснувшее на пути религіозныхъ откровеній, на пути уже знакомомъ древней мистикъ. Къ еврейской же традиціи, по которой Христосъ являлся завершеніемъ цѣпи мессіаническихъ обѣтованій, — гностицизмъ относился съ полнымъ пренебреженіемъ. Сущность гностицизма можетъ быть вкратцѣ выражена въ немногихъ словахъ: то было теченіе христіанства, наиболѣе отдаленное отъ еврейства. И именно поэтому борьба Церкви съ этимъ теченіемъ имѣетъ огромный интересъ; въ этой борьбѣ рѣшились всѣ основные вопросы христіанскаго сознанія, и эта бурная эпоха юности христіанства, эпоха ІІ вѣка нашей эры, будетъ всегда притягивать вдумчиваго изслѣдователя съ неотразимою силою.

Повторяемъ, что здёсь борьба шла вокругъ всёхъ главней-шихъ вопросовъ вёры христіанской. Эллинское мышленіе, вы-разившееся въ гностицизме, хотёло стряхнуть съ христіанскаго Откровенія всё остатки еврейской традиціи не только изъ не-желанія подчиняться іерархическому авторитету. Оно оспаривало основные доводы еврейства, его формулы Божества. Гностики, не хуже будущихъ враговъ христіанства, доказывали слабость иден о Богъ, избирающемъ изъ среды всъхъ сотворенныхъ имъ людей лишь одинъ жалкій еврейскій народъ и только ему открывающемъ свои законы... Да и самое понятіе о Богѣ Всеблагомъ и Всесильномъ, Создателѣ всего міра съ его зломъ, не могло быть воспринято мышленіемъ, воспитаннымъ въ широкихъ созерцаніяхъ эллинской философіи, въ ея глубокомъ пескихъ созерцанияхъ эллинской философии, въ ея глуоокомъ пессимизмѣ. Гностики стремились доказать, что если Богъ—Творецъ всего міра, то Онъ и виновникъ зла, присущаго матеріи, но въ такомъ случаѣ онъ не Всеблагой,—или-же Онъ безсиленъ устранить это зло, но тогда Онъ не Всемогущій. Эта вѣчная дилемма, донынѣ угнетающая религіозное сознаніе, гностиками рѣшалась въ смыслѣ отдѣленія акта творчества, созданія міра изь безформенной матеріи, отъ понятія о Высшей Божественной Сущности. Эта Высшая Сущность, невм'єстимая мышленіемъ, превыше всякой реальности, превыше даже творческаго проявленія, ибо сотвореніе міра предполагаетъ нѣкоторое соприкосновеніе съ матеріей, а матерія по существу несовм'єстима съ понятіємь о Божеств'ь. Въ основ'є бытія лежить начало дуализма, борьбы свъта съ тьмой, Духа съ Матеріей. И Пре-высшая Вожественная Сущность, Источникъ Духа и свъта и

добра, проявляется въ мірѣ лишь въ этой борьбѣ со зломъ, тьмою, матеріею. Посланникомъ этого Неизъяснимаго Божества и отраженіемъ Его былъ Христосъ, принесшій міру благую вѣсть о Немъ, а не о Іеговѣ израильскаго народа.

Мы видимъ такимъ образомъ, что гностицизмъ въ общихъ чертахъ былъ отрицаніемъ еврейскаго монотеизма, попыткой обосновать христіанство на дуализмѣ стараго Востока. Намъ предстоитъ теперь, въ слѣдующей части настоящей книги, перейти къ обзору каждой гностической системы въ отдѣльности, выяснить общія ихъ теоріи мірозданія и ихъ формулы Божества. Пока будемъ лишь помнить, что ихъ мистическія созерцанія были цѣликомъ вынесены изъ древнихъ таинствъ эллиновосточнаго міра. И тотъ обликъ Христа, который выяснялся на фонѣ ихъ созерцаній, образъ Агнца, «закалаемаго отъ начала міра», очищающаго міръ Своею пролитою кровью и озаряющаго его таинственными символами Креста и Чаши, — былъ далекъ отъ того Мессіи, о которомъ говорили пророки чадамъ Авраамовымъ.

Долгіе вѣка прошли со времени рѣшительной борьбы Церкви, благожелательной ветхозавѣтной традиціи, съ гностицизмомъ, отвергавшимъ эту традицію. За это время христіанскіе богословы неустанно трудились надъ изъясненіемъ Божественной Сущности, надъ опредѣленіемъ Ея аттрибутовъ и проявленій въ мірѣ. Благоговѣйное созерцаніе Бога-Творца, Зиждителя вселенной и Всеблагого Отца рода человѣческаго, нашло совершениѣйшія выраженія въ твореніяхъ великихъ Отцовъ Церкви, —Кипріана Кароагенскаго, Діонисія Александрійскаго, Аоанасія Александрійскаго, Кирилла Іерусалимскаго, Ефрема Сирина, Василія Великаго, Григорія Богослова, Григорія Нисскаго, Амвросія Медіоланскаго, Августина, Кирилла Александрійскаго, Іоанна Дамаскина, и многихъ другихъ, — а также въ цѣломъ рядѣ соборныхъ постановленій. И христіанское мышленіе нынѣ воспитано на этихъ величавыхъ опредѣленіяхъ Бога, и не помнитъ страстной борьбы вокругъ первичныхъ понятій о Божественной Сущности. Но роль гностиковъ въ метафизикѣ христіанства не можетъ быть предана забвенію. Лишь благодаря усиліямъ гностическихъ мыслителей христіанство было спасено отъ роли моральнаго ученія, неспособнаго завладѣть міровымъ сознаніемъ. Пусть нынѣ многіе думають, что вся сила христіанства—въ нагорной проповѣди. То было обращеніе Христа къ народу, милосердныя слова, въ

которыхъ отразилась вся безконечная, истинно-божественная жалость Учителя къ стаду смиренныхъ и «обремененныхъ». Но христіанство создалось не одною нагорною проповѣдью и не ею одною жило. Оно побѣдило міръ сперва безудержнымъ порывомъ къ Богопознанію, увлекло человѣчество на вдохновенную борьбу за истину, разсѣивавшую мракъ міровыхъ тайнъ. И тѣ люди, которые въ Христовомъ Откровеніи видѣли прежде всего новое озареніе на вѣчномъ пути Богоискательства, были также создателями христіанства, достойными стать на ряду съ великими Отцами Церкви, хотя Церковь и отвергла ихъ смѣлыя мечтанія, ихъ безумные полеты въ область Непознаваемаго. Лишь благодаря этимъ отверженнымъ мыслителямъ, внесшимъ въ христіанство всѣ сокровища мірового Богоискательства, создалось христіанство, какъ міровая религія.

Церковь, величественно вознесшаяся на развалинахъ всъхъ другихъ върованій древняго міра, возсъвшая на унаслъдованный отъ Римской державы престоль мірового владычества, признала своими основателями въ равной мъръ Петра и Павла, Іакова и Іоанна, столь чуждыхъ другъ другу по духу и по толкованію Христова наслъдія. Равнымъ образомъ, скажемъ мы, въ созданіи Церкви участвовали въ послъдующихъ покольніяхъ не только Іустинъ, Ириней, Ипполитъ, Тертулліанъ и другіе Отцы, боровшіеся противъ «гностическихъ ересей», но и противники ихъ, — Валентинъ, Василидъ, Маркіонъ, Татіанъ, Вардесанъ и многіе другіе, чьи имена сохранились лишь съ печатью отверженности, съ клеймомъ еретичества. Противоположными усиліями всъхъ этихъ людей выковывалось расширенное, одухотворенное религіозное сознаніе. И именно въ этомъ смыслъ глубоко върны слова св. Іустина, что все хорошее, къмъ-бы то ни было высказанное, принадлежитъ христіанству. Поэтому изученіе различныхъ теченій первобытнаго христіанства, хотябы наиболѣе далекихъ отъ позднѣйшихъ догматическихъ формулъ, представляетъ не только глубокій интересъ, но и безусловную необходимость. Безъ этого изученія нѣтъ и не можетъ быть пониманія христіанскаго Богопознанія.

Это изученіе нынѣ доступнѣе, чѣмъ полвѣка тому назадъ. Научная критика нашихъ дней, потерявшая вѣковое уваженіе къ христіанской традиціи, и поэтому безбоязненно роющаяся въ пыльныхъ архивахъ, извлекающая оттуда старые документы догматическихъ споровъ,—тѣмъ самымъ оказываетъ христіанству

неоцѣнимую услугу. Она воскрешаетъ давно забытые памятники мистическаго движенія, когда-то охватившаго міръ,—она извлекаетъ изъ мрака забвенія имена великихъ искателей истины, когда-то мечтавшихъ слить религіозный порывъ съ метафизикой глубочайшихъ философскихъ созерцаній. Благодаря ей, эти мечтанія нынѣ доступны изслѣдованію, при свѣтѣ точныхъ критическихъ данныхъ.

Къ этому изученію мы должны теперь приступить, покинувъ ровные и широкіе пути исторической эволюціи для бурной области духовныхъ исканій, мятежныхъ скитаній духа въ поискахъ за вѣчно-ускользающей истиной, въ поискахъ за незыблемой формулой бытія Божіяго.

## III.

Мы стоимъ у преддверія міра старыхъ идей, горделивыхъ умозрѣній, величавыхъ строеній человѣческаго сознанія. Давно забытыя, тонуть они въ безмолвной тьмѣ, точно покинутыя развалины когда-то дивнаго храма, черезъ которыя путникъ нынѣ пробирается лишь ощупью, съ неимовѣрнымъ трудомъ... Но порою чудится, что среди безмолвія и жуткаго мрака гдѣ-то дрожить отзвукъ вѣщихъ голосовъ, когда-то здѣсь раздававшихся... И вновь ярче вспыхиваеть свѣтильникъ труженика, и встрепенувшееся мышленіе вновь страстно отдается исканію слѣдовъ великихъ, міромъ не воспринятыхъ, міромъ забытыхъ ученій.

Приступая къ изученію системъ знаменитыхъ гностиковъ, выносившихъ изъ глуби эллино-восточной мистики новыя формулы Божества для христіанскаго сознанія, слѣдуетъ прежде всего вооружиться безпристрастіемъ и справедливостью. Слѣдуетъ помнить, что эти сложныя системы, предназначенныя лишь для особо-посвященныхъ, извѣстны намъ исключительно по отзывамъ и цитатамъ ихъ противниковъ. Подлинные документы гностиковъ,—ихъ таинственныя евангелія, ихъ богословскія сочиненія и философскіе трактаты, ихъ собственная апологетическая литература,—исчезли почти безъ слѣда. До насъ дошли лишь нѣкоторыя «опроверженія» гностицизма,—и только на основаніи содержащихся въ нихъ данныхъ, всегда пристрастныхъ, иногда и искаженныхъ до неузнаваемости, мы должны кропотливо возстановлять старыя, темныя ученія, порою доходя до отчаянія въ попыткахъ уловить ихъ истинный смыслъ.

Итакъ, мы должны сперва обозрѣть всѣ имѣющіяся у насъ скудныя данныя, т. е. ту древнюю полемическую литературу, изъ которой намъ поневолѣ приходится черпать наши свѣдѣнія о гностицизмѣ.

Полемика перковныхъ писателей противъ гностическихъ идей началась уже съ первой половины И въка. Евсевій въ своей Церковной Исторін 1) сообщаєть, что около середины ІІ въка нъкій Агриппа Касторъ написалъ опроверженіе ученія гностика Василида; къ сожалѣнію, объ этой безвозвратно утерянной книгъ мы не имъемъ никакихъ другихъ свъдъній, кром'в ссылки на нее Іеронима, едва ли не со словъ-же Евсевія 2). Нъсколько позже знаменитый философъ и мученикъ Іустинъ, о которомъ намъ уже приходилось упоминать 3), также составилъ обличеніе гностическихъ идей (т. назыв. Syntagma), и сверхъ сего написаль особый трактать противъ гностика Маркіона. Эти полемическія сочиненія, къ глубокому сожальнію, до насъ не дошли, и потеря эта особенно чувствительна въ виду большого значенія Іустина, какъ христіанскаго писателя вообще, притомъ послѣдователя платонической философіи: его изслѣдованіе о гностицизм'є представляло-бы для насъ исключительную цінность, тімь боліве, что Іустинь быль современникомъ самаго блестящаго расцвъта гностическихъ школъ въ Рим'в, и вероятно не разъ лично сталкивался съ Валентиномъ, Кердономъ и пр. главарями гностицизма <sup>4</sup>). Научная критика нашего времени пыталась восполнить пробълъ, происшедшій оть утраты антигностическихъ трудовъ Густина, и съ этой цалью отыскивала слады его опровержений въ сочиненияхъ ближайшихъ къ нему христіанскихъ писателей-ересеологовъ, напр., Иринея, Ипполита и др. Эти тщательно-разыскиваемые следы сличались съ двумя отрывками, отнесенными къ обличительному сочиненію Syntagma Іустина, а также съ указаніями, разбросанными въ удълъвшихъ донынъ Іустиновыхъ сочиненіяхъ, и на основаніи добытыхъ такимъ путемъ данныхъ нѣкоторые ученые 5) пытались возстановить всю ересеологію Іустина. Мы не будемъ здёсь разбираться въ этихъ кропотливыхъ изследованіяхъ, и только отметимъ, что труды Іустина по

<sup>1)</sup> Hist. Eccl. IV, 7.

<sup>2)</sup> Hieron. De vir. inl. XXI. Cf. Theodor. Haer. fab. comp. I, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. выше, стр. 136—138.

<sup>4)</sup> Уцълъвшія сочиненія Іустина многократно издавались. Укажемъ на капитальное изданіе Отто (Th. von Otto, *Iustini philosophi et martyris opera*, 1879). На русскомъ языкъ имъется переводъ протоїерея Преображенскаго. Сочиненія св. Іустина философа и мученика, Москва 1892.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Напр. Гильгенфельдъ (A. Hilgenfeld, Die Ketzergeschichte des Urchristenthums, Leipzig 1884).

опроверженію гностическихъ системъ легли въ основу всёхъ почти послёдующихъ сочиненій «противъ ересей».

Въ концѣ II вѣка 1) появилось знаменитое обличеніе гностическихъ ересей, составленное св. Иринеемъ, епископомъ Лугдунскимъ (т. е. Ліонскимъ: Lugdunum въ Галлія, — нынъ французскій городъ Ліонъ). Это обширное сочиненіе написано по гречески, какъ и вся христіанская литература того времени (да и самъ Ириней былъ малоазійскимъ грекомъ, — ученикомъ св. Поликариа Смирнскаго); полное заглавіе его: 'ἐγεγχος κὰι 'ἀνατροπὴ τῆς φευδωνύμου γνώσεως. Но греческій тексть сохранился лишь въ небольшихъ фрагментахъ, въ вид'в цитатъ у другихъ позднъйшихъ церковныхъ писателей; до насъ-же дошель полностью очень древній латинскій переводь. Книга написана въ цъляхъ опроверженія ученія нъкоторыхъ гностиковъвалентиніанъ, повидимому увлекшихъ не мало овецъ изъ стада ліонскаго пастыря, но попутно Ириней пытается очертить всф главнъйшія гностическія школы, и не щадить красокъ для изображенія главарей ихъ пустомелями и шарлатанами, а ученія ихъ-рядомъ нел'єпыхъ бредней. Движимый одною липь ненавистью къ гностикамъ, Ириней принималъ на вѣру всякія искаженныя или явно клеветническія свёдёнія о нихъ, глумился надъ ихъ мистической символикой съ точки зрвнія вульгарнаго здраваго смысла, и вообще допустиль въ своей книгѣ выходки, слегка напоминающія по тону издѣвательства Вольтера надъ христіанской мистикой вообще и его пародіи библейской символики. Такой способъ полемики нельзя не признать непріемлемымъ, въ особенности когда рфчь идеть о таинственныхъ ученіяхъ, отнюдъ не предназначенныхъ для толпы и наобороть всячески отстранявшихся оть нея. Везь всякаго желанія оскорбить память почтеннаго ліонскаго пастыря, мужевсеми уважаемаго борца христіанскую за въру, запечатлъвшаго кровію свое долгое служеніе Христу <sup>2</sup>),—нельзя не сказать, что онъ абсолютно не понималь сути разбираемыхъ имъ ученій, будучи совершенно чуждымъ всякаго мистическаго чутья. Остается только пожальть, что несправедливымъ и близорукимъ сужденіямъ Иринея о гности-

<sup>1)</sup> Въ 80-хъ годахъ II въка по вычисленію Гарнака. См. Harnack, Chronologie d. Alt. Litt., I.

<sup>2)</sup> По преданію, онъ претерпълъ мученическую смерть во время гоненія при Септ. Северъ (202). Память его въ Православной Церкви 23 августа.

кахъ было суждено занять такое выдающееся мѣсто въ исторіи ересеологіи, въ качествѣ древнѣйшаго изъ всѣхъ дошедшихъ до насъ документовъ, рисующихъ, хотя и въ превратномъ видѣ, борьбу вокругъ гностическихъ идей ¹).

Посл'в Иринея борьба противъ гностицизма велась съ большимъ одушевленіемъ на Западѣ. Уже знакомый намъ по апологетической литератур'в Тертулліанъ (см. выше стр. 141—142), со свойственнымъ ему пыломъ и полемическимъ талантомъ, отдался дёлу борьбы съ гностиками, въ особенности съ Маркіономъ, обличенію котораго онъ посвятилъ спеціальный трактать. Этоть трудь, равно какь трактать De praescriptione haeretiсогим и нъкоторыя другія антиеретическія сочиненія Тертулліана могуть быть причислены донынв къ наилучшимъ источникамъ свъдъній о фактической сторонъ гностическаго движенія, и закрѣпляють за Тертулліаномъ серьезное значеніе въ исторіи ересеологіи. Къ сожальнію, Тертулліанъ быль не менье Иринея лишенъ мистическаго чутья, и поэтому отъ него нельзя ожидать никакого пониманія гностическихь идей; въ оцінків-же дъятельности главарей гностицизма у него проявляется нетерпимость, доходящая до извращенія фактовъ, —лишь бы набросить тынь на личности ненавистныхъ противниковъ 2).

Съ этой непримиримой враждой къ гностицизму на Западъ интересно сопоставить отношеніе къ нему на Востокъ церковныхъ писателей, болье чуткихъ къ запросамъ мистики и менъе чуждыхъ восточнымъ религіозно-философскимъ созерцаніямъ. Современникъ Тертулліана, Климентъ Александрійскій (дъятельность его въ концъ ІІ и нач. ІІІ въка), учитель великаго Оригена, относился съ полнымъ уваженіемъ къ гностической идеъ высшаго посвященія, необходимаго для уразумънія глубочайшихъ тайнъ Царствія Божія, и самое наименованіе «гностика»

<sup>1)</sup> Editio princeps Иринея—Базельское изданіе Эразма въ 1526. Изъ позднівнимъ изданій, довольно многочисленныхъ, наибольшаго вниманія достойны: изданіе Массюэта (Dom Massaet) въ 1712 г., перепечатанное и въ Патрологіи Миня, и въ наши дни изданіе Гарвея въ Кембриджъ, 1857 г., (W. Wigan Harvey, Sancti Irenaei episcopi Lugdunensis libros quinque adversus haereses). Имъется русс. переводъ прот. Преображенскаго (СПБ., 1900) съ изданія Патрологіи Миня.

<sup>2)</sup> Творенія Тертулліана им'єются во множеств'є изданій, какъ въ полномъ собраніи, такъ и въ отд'яльности; съ XVI в. и донын'є ихъ перепечатывали и вновь издавали съ пересмотромъ текста столько разъ, что даже краткое перечисленіе изданій невозможно. Наилучтее изданіе Oehler'а, и нов'єйшее изданіе Reifferscheid et Wissowa, въ Corpus scriptorum ecclesiast. latin., XIX sq.

употреблять лишь въ похвальномъ смыслѣ, разумѣя христіанскаго философа и общника тайнъ благодати. Въ сочиненіяхъ Климента и знаменитаго ученика его Оригена, близкихъ по духу восточному религіозно-философскому мышленію, разсыпано много неоцѣнимо-важныхъ свѣдѣній объ интересующихъ насъ ученіяхъ. Около того-же времени, т. е. въ началѣ ІІІ в., изученіемъ гностическихъ системъ занялся въ Римѣ знаменитый Ипполитъ.

Около того-же времени, т. е. въ началѣ III в., изученіемъ гностическихъ системъ занялся въ Римѣ знаменитый Ипполитъ. Имя этого христіанскаго писателя нынѣ пользуется извѣстностью лишь среди спеціалистовъ по исторіи Церкви, но когда-то оно гремѣло на Западѣ и на Востокѣ, окруженное ореоломъ славы и почета; многочисленныя сочиненія Ипполита пользовались уваженіемъ во всѣхъ христіанскихъ кругахъ, ходили по рукамъ въ громадномъ количествѣ списковъ. Среди этихъ сочиненій находилось опроверженіе гностическихъ системъ, нынѣ извѣстное подъ ошибочнымъ названіемъ Philosophumena, и являющееся наиболѣе цѣннымъ изъ всѣхъ дошедшихъ до насъ документовъ для изученія гностицизма. Ипполить былъ настоящимъ ученымъ, и разбирался въ гностическихъ идеяхъ съ пониманіемъ человѣка, воспитаннаго на философскихъ умозрѣніяхъ; свѣдѣнія его имѣютъ поэтому огромную цѣнность, тѣмъ болѣе, что онъ включилъ въ свой трудъ отрывки и цитаты изъ подлинныхъ письменныхъ памятниковъ гностицизма, безвозвратно для насъ утерянныхъ и каждая строчка которыхъ имѣетъ значеніе драгоцѣннаго пріобрѣтенія. Трудъ Ипполита о гностицизмѣ долгое время считался утеряннымъ, и случайная находка его полвѣка тому назадъ, какъ мы сейчасъ увидимъ, произвела настоящій перевороть въ ученомъ мірѣ и открыла новую эру въ исторіи изученія первобытнаго христіанства и въ частности гностическаго движенія.

имъютъ поэтому огромную цѣнность, тѣмъ болѣе, что онъ включилъ въ свой трудъ отрывки и цитаты изъ подлинныхъ письменныхъ памятниковъ гностицизма, безвозвратно для насъ утерянныхъ и каждая строчка которыхъ имѣетъ значеніе драгоцѣннаго пріобрѣтенія. Трудъ Ипполита о гностицизмѣ долгое время считался утеряннымъ, и случайная находка его полвѣка тому назадъ, какъ мы сейчасъ увидимъ, произвела настоящій переворотъ въ ученомъ мірѣ и открыла новую эру въ исторіи изученія первобытнаго христіанства и въ частности гностическаго движенія. Жизнь Ипполита представляетъ глубокій интересъ, но, къ сожалѣнію, мы въ ней наталкиваемся на рядъ неразрѣшимыхъ для насъ загадокъ; наслоеніе противорѣчивыхъ легендъ вокругъ имени этого знаменитаго Отца Церкви не даетъ возможности разобраться въ подлинныхъ біографическихъ данныхъ. Не говоря уже о хронологическихъ датахъ рожденія или смерти, совершенно намъ неизвѣстныхъ, нельзя даже установить, какую именно кафедру занималъ Ипполитъ, носившій званіе епископомъ города Рогіця у устья Тибра (т. е. по-просту римскаго порта), но здѣсь повидимому кроется недоразумѣніе; новѣйшая ученая критика пришла къ заключенію, что Ипполитъ, находившійся

въ открытой враждѣ по догматическимъ вопросамъ съ римскимъ епископомъ Каллистомъ (папа съ 218 по 222 — 3 г.) и произведшій въ римской общин' расколь, носиль званіе епископа самого города Рима, т. е. былъ антипапою. Эта догадка представляется тъмъ болъе въроятною, что по ръзкимъ выпадамъ противъ Каллиста въ сочиненіяхъ Ипполита можно судить о степени обостренности ихъ вражды. Мы увидимъ далѣе, когда коснемся вопроса о *новатіанствт* и о борьбѣ вокругъ аскетическихъ идеаловъ, въ чемъ заключалась сущность раздора между Ипполитомъ и Каллистомъ, —пока-же слѣдуетъ лишь отмѣтить, что Ипполитъ не только открыто возставалъ противъ папы, не только обвиняль его въ малодушіи, въ забвеніи долга передъ христіанской сов'єстью, въ угожденіи толи'в,—не только называль его еретикомъ, но и римскую общину, оставщуюся вѣрною Каллисту, онъ считалъ впавшей въ тяжкія заблужденія, и съ пренебреженіемъ смотрѣлъ на нее, какъ на мелкую секту. Стороники порядка и смягченной церковной дисциплины, доступной правственному уровню толпы, видёли въ Ипполитё бевпокойнаго человёка, досаждавшаго своими напоминаніями о быпокоинато человъка, досаждавшато своими напоминантями о оы-лой строгости христіанской этики, о былыхъ идеалахъ духов-наго совершенствованія. Римская Церковь, уже начинавшая заботиться объ усиленіи своего престижа, не могла простить Ипполиту его пренебрежительнаго отношенія къ законно-избран-ному епископу и къ римской общинѣ, признанной имъ просто сектантской. Ипполитъ возбудилъ противъ себя ненависть всего «средняго» теченія въ христіанствъ Западной Церкви, и когда «средняго» теченія въ христанствь одпадной церкви, и мода это среднее теченіе одержало верхъ, то эта ненависть ярко от-разилась на положеніе Ипполита въ Церкви, она выразилась въ принятіи мѣръ къ ослабленію его вліянія и престижа, а позже въ замалчиваніи его сочиненій. Ипполить быль слишкомъ крупною, слишкомъ зам'єтною личностью, чтобы память о немъ могла изгладиться безсл'єдно, но усиліями его враговъ воспо-минанія о немъ какъ-бы заволоклись туманомъ. Его имя осталось въ римскихъ святцахъ, но связанное лишь со сказаніями о мученической кончинѣ его, окруженной цикломъ апокрифическихъ легендъ, и безъ опредѣленныхъ указаній на его богословскіе труды <sup>1</sup>). На Западѣ эти труды были преданы забве-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Православная Церковь тоже празднуеть память «священномученика Ипполита» (30 Января) безъ особаго прославленія его какъ богослова и христіанскаго писателя,

нію. Только на Востокѣ, вдали отъ раздоровъ римской Церкви, обаяніе Ипполита и его слава церковнаго писателя въ теченіе долгихъ вѣковъ не терпѣли затменія; его труды были широко использованы позднѣйшими писателями церковными, и отрывки ихъ сохранились не только въ греческомъ текстѣ, но и во множествѣ переводныхъ фрагментовъ,—сирскихъ, арабскихъ, контскихъ, армянскихъ, славянскихъ. На Востокѣ уваженіе къ Ипполиту, быть можетъ, поддерживалось примѣромъ Оригена, слушавшаго знаменитаго учителя въ бытность свою въ Римѣ 1) (около 215 г.).

Послѣ долгаго періода забвенія, на Западѣ интересъ къ Ипполиту, какъ къ церковному писателю, неожиданно вспыхнулъ вновь послѣ открытія въ 1551 г. въ Римѣ 2) мраморной статуи великаго Отца Церкви, составляющей нын'я одно изъ лучшихъ украшеній Латеранскаго музея христіанскихъ древностей; статуя эта была воздвигнута, по определенію ученыхъ, тотчасъ послѣ смерти Ипполита и изображаетъ его въ видѣ античнаго философа, сидящаго на низкомъ креслъ, спинка и боковыя стороны котораго испещрены надписями; при ближайшемъ осмотръ эти полустершіяся надписи оказались заглавіями всёхъ богословскихъ и научныхъ трудовъ Ипполита. Это неожиданное открытіе дало толчекъ къ собиранію и изученію твореній Ипполита, рукописи ихъ стали повсюду діятельно разыскиваться. Но наиболе интересный для насъ трудъ его. Опроверженіе гностическихъ идей, оставалось не разысканнымъ до середины XIX въка и уже считалось безследно погибшимъ, какъ вдругъ его признали въ случайно найденной на Аоонъ въ 1842 г. рукописи. Это сочинение, извъстное подъ заглавиемъ «Philosophumena» (Фідогофоцияма), но настоящее заглавіе котораго «Κατά πασων αίρέσεων 'έλεγχος», при открытіи было сперва приписано Оригену, и подъ его именемъ было впервые издано Миллеромъ въ Оксфордѣ въ 1851 г. Но вскорѣ ученые пришли къ единодушному убъжденію въ принадлежности этого труда перу Ипполита, и уже подъ именемъ настоящаго автора «Философумены» были изданы въ 1859 г. въ Гёттингент и снаб-

<sup>1)</sup> Вокругъ имени Ипполита создалась въ наше время цѣлан литература. Кромѣ посвященныхъ ему главъ въ соотвѣтственныхъ научныхъ трудахъ (см. въ особенности у Harnack въ Chron. d. altchrist. Litteratur, ч. П, т. П), назовемъ Döllinger' а—Hippolyt und Kallist, и новъйшее прекрасное изслъдованіе Achelis'а—Hippolytstudien (1897).

<sup>2)</sup> На via Tiburtina, на мъстъ въчнаго упокоенія Ипполита (близъ кладбида Санъ-Лоренцо).

жены латинскимъ переводомъ 1). Это изданіе является нынѣ лучшимъ, впредь до выхода въ свѣтъ «Философуменъ» въ издаваемомъ нынѣ Берлинскою Академіею Наукъ полнаго собранія твореній Ипполита 2). Другое-же сочиненіе Ипполита противъ ересей, извѣстное подъ названіемъ Σύνταγμα, повидимому, утеряно безвозвратно и слѣды его сохранились, кромѣ упоминанія о немъ въ надписяхъ на статуѣ Ипполита, лишь въ описаніи Фотія (въ его Библіотекъ).

Открытіе «Философуменъ», какъ мы уже указывали, было неоцѣнимымъ вкладомъ въ исторію гностицизма. Нѣкоторыя гностическія системы, какъ напримѣръ ученіе Василида, впервые предстали въ своемъ настоящемъ видѣ, вмѣсто сумбурныхъ бредней, сохраненныхъ въ наивномъ изложеніи Иринея или подражателей его,—Епифанія и другихъ. Но раньше, чѣмъ ознакомиться съ современнымъ положеніемъ научной критики по отношенію къ гностицизму, мы должны вернуться къ обзору наслѣдія древнихъ ересеологовъ.

Послъ Ипполита полемика съ гностицизмомъ еще продолжалась, но съ меньшею горячностью, такъ какъ само гностическое движение доживало свой въкъ и уразумъние его являлось все боле затруднительнымъ для позднейшихъ писателей. Некоторыя свёдёнія о главаряхъ гностическихъ школь мы находимъ въ «Церковной Исторіи» Евсевія, написанной около 20-хъ гг. IV въка, и въ Хроники его-же. Въ последние годы III-го и въ началѣ IV-го въка вопроса о гностицизмѣ касался такъ называемый Адамантій, загадочный авторъ интереснаго діалога «De recta in Deum fide» (часто приписываемаго Оригену), въ которомъ бесёдующими лицами являются гностики маркіонитъ и валентиніанець. Краткія данныя о гностицизм'я, заимствованныя вероятно у Ипполита, мы находимъ въ такъ называемыхъ «апостольскихъ постановленіяхъ» (компиляціи, относящейся къ III—IV вв.), въ «словахъ огласительныхъ» св. Кирилла Іерусалимскаго, составленныхъ въ 40-хъ гг. IV в., и въ нъкото-

<sup>1)</sup> S. Hippolyti episcopi et martyris Refutationis omnium haeresium librorum decem quae supersunt. Ed. Duncker et Schneidewin, Gottingae 1859. Всѣ наши ссылки относятся къ этому изданію.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Берлинская Академія Наукъ съ 1897 г. выпускаеть изданіе трудовъ Ипполита въ превосходной критической обработкъ, подъ редакціей Ахелиса и Вонветча (Bonwetsh). Изъ прежнихъ изданій Ипполита (безъ Философуменъ) можно назвать Migne въ Patrologia graeca; отдъльныя сочиненія въ изданіяхъ Lagarde, Pitra и др.

рыхъ другихъ источникахъ. Но наиболѣе глубокій слѣдъ въ исторіи ересеологіи въ IV в. оставленъ двумя писателями, Епифаніемъ и Филастріемъ.

Епифаній, епископъ города Констанціи (переименованнаго изъ древняго Саламиса) на островъ Кипръ, уважаемый пастырь Церкви, слывшій даже чудотворцемъ 1), изв'єстный своимъ столкновеніемъ съ Іоанномъ Златоустомъ во время суда надъ последнимъ, — составилъ (въ 70-хъ гг. IV в.) общирный сборникъ всёхъ извёстныхъ ему ересей, озаглавленный Пачаров. Тутъ содержится перечень и пересказъ 80 ученій, признанныхъ авторомъ еретическими, и въ этотъ списокъ вошли и гностическія школы, уже давно къ тому времени вымершія. При разборѣ гностическихъ ученій Епифаній следуеть преимущественно Иринею, но дополняеть его данныя изъ другихъ источниковъ, а частью и собственными измышленіями. Кипрскій епископъ отличался крайней нетерпимостью къ еретикамъ, и охотно сгущаль краски въ своихъ описаніяхъ; его грубоватому здравому смыслу были совершенно чужды ухищренія символическихъ умосозерданій, а двухв'яковой періодъ, протекшій со времени расцвъта гностическихъ системъ, окончательно затемнялъ ихъ внутренній смысль и лишаль непосвященныхь всякой возможности проникнуть въ суть ихъ таинственныхъ ученій. Если вспомнить притомъ, что Епифаній быль по рожденію евреемъ (обращеннымъ въ христіанство уже въ годы юности), и слъдовательно не могь не относиться съ особенной непріязнью къ ученіямь, вся суть которыхь заключалась въ борьбѣ съ еврейской традиціей въ христіанствъ, то станеть понятною ненависть, съ которой Епифаній отзывался о гностикахъ. Онъ не только повторяль съ удовольствіемь всё обвиненія, возводимыя на нихъ Иринеемъ, но еще дополнялъ ихъ новыми, еще более сумбурными. Эта ярко выраженная вражда къ гностицизму лишаетъ книгу Епифанія того значенія, которое она могла-бы им'єть: къ сожальнію, сужденія кипрскаго пастыря о ненавистныхъ ему сектахъ слишкомъ пристрастны, и свъдънія его приходится принимать съ большою осторожностью 2).

1) Память его празднуется въ Православной Церкви 12 Мая.

<sup>2)</sup> Сочиненія Епифанія издавались неоднократно и въ греческомъ оригиналь, и въ латинскомъ переводъ. Всв наши дальнѣйшія ссылки на него будуть относиться къ изданію Миня въ его Патрологіи (греческій тексть съ датинскимъ переводомъ): Epiphanii Constantiae in Cypro episcopi opera. 3 vol. (Patrologiae Graecae tom. XLI—XLIII).

Къ сожалѣнію, тотъ-же упрекъ можно отнести и къ сочиненію Филастрія, епископа города Бресціи въ Италіи. Его Liber de haeresibus составленъ въ 80-хъ гг. IV вѣка, и въ немъ собраны, въ довольно хаотическимъ безпорядкъ, свъдънія о всякихъ ересяхъ, заимствованныя у предшествовавшихъ ересеологовъ. Эти свъдънія здъсь большею частью ограничиваются нъсколькими строчками, причемъ Филастрій, пом'ястившій въ своемъ перечна еретических ученій накоторыя незначительныя уклоненія оть мижній господствующей Церкви его времени и даже оть общепринятыхъ толкованій Ветхаго Завѣта, наравнѣ съ глубочайшими, самостоятельными гностическими системами, удбляеть последнимъ не больше места и вниманія, чемъ первымъ. Вообще его трудъ не имъеть серьезнаго научнаго значенія, и интересъ его для насъ заключается лишь въ немногихъ мимоходомъ брошенныхъ краткихъ свъдъніяхъ, заимствованныхъ изъ неизвъстныхъ намъ источниковъ 1).

Еще поздне названныхъ ересеологическихъ трудовъ, въ серединъ V въка, составленъ Оеодоретомъ, епископомъ Кирскимъ (Cyrrhus въ Сиріи, къ съверо-востоку отъ Антіохів) объемистый сборникъ всёхъ ересей, подъ заглавіемъ Аіретий; хαχομοθίας 'επιτομή (Haereticarum fabularum compendium). Θеодореть, какъ и предшественники его, основывался главнымъ образомъ на данныхъ Иринея, но повидимому пользовался также Философуменами (авторомъ которыхъ считалъ Оригена). Съ нъкоторыми пережитками гностическихъ школъ, въ особенности съ маркіонитами, Өеодорету пришлось лично сталкиваться, и его св'ядынія о нихъ придають особенный интересъ его труду. Но, въ общемъ, его сужденія о гностицизмъ страдають обычною узостью и непониманіемъ. Смыслъ старыхъ гностическихъ умозрвній быль уже совершенно утерянь, и таинственные созерцатели I и II въка христіанской эры уже слишкомъ далеко ушли въ глубь непонятнаго, загадочнаго прошлаго, надъ которымъ опускалась уже густая мгла забвенія<sup>2</sup>).

Къ перечисленнымъ крупнымъ трудамъ древнихъ ересеологовъ остается добавить немногое. На Западъ можно еще отмътить

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мы будетъ ссылаться далъе на Филастрія по изданію Oehler'а въ Corporis Haereseologici tom. I: Philastri episcopi Brixiensis de haeresibus liber.

<sup>2)</sup> Оеодорета мы будемъ далъе цитировать по изданію Патрологіи Миня (греческій текстъ съ латинскимъ переводомъ): Theodoreti Cyrensis episcopi opera omnia, in 4 vol, Patrologiae graecae tom. LXXX—LXXXIII.

небольшой трактать «de haeresibus», приписанный Августину, сборникъ ересей, извъстный подъ именемъ какого-то загадочнаго Praedestinatus и другой, ложно - приписанный Тертулліану (извъстенъ подъ названіемъ Pseudo-Tertullianus), «Indiculus de haeresibus», ложно-приписанный Іерониму, наконецъ нѣсколько мелкихъ сочиненій подъ именами Исидора Гиспалійскаго (Hispalis на югѣ Испаніи), Павла, Гонорія Августодунскаго (Augustodunum въ Галліи, нынѣ *Autun*), Геннадія Массиліанскаго (Massilia, нын'в Марсель), и др. 1). На Восток'в можно еще ука-зать на творенія Іоанна Дамаскина, на сочиненія армянина Эзника и нѣкоторыхъ арабскихъ писателей, гдѣ можно почерпнуть кое-какія свёдёнія и традиціи о гностическихъ школахъ. Но, въ общемъ, весь этотъ позднейшій матеріалъ не представляеть особенной цінности. Научная критика, возродившаяся въ Европф въ XVII--XVIII в., и вновь обратившаяся съ страстнымъ любопытствомъ къ старымъ, загадочнымъ ученіямъ, должна было довольствоваться скудными и ненадежными дан-

ными Иринея и Епифанія, Филастрія и Өеодорита.
Въ серединъ XIX въка, какъ мы уже указывали выше, открытіе «Философуменъ» явилось поворотнымъ пунктомъ въ исторін новъйшей христіанской ереселогіи. Въ цитатахъ, сохраненныхъ Ипполитомъ, научный міръ впервые познакомился съ подлинной, дотол'в нев'вдомой намъ, гностической литературой. Это открытіе совпало съ другими успѣхами, выпавшими на долю терпѣливыхъ изслѣдователей: такъ, въ 1852 г. впервые былъ изданъ загадочный, дотолъ не разобранный, но безконечно интересный тексть, изв'ястный подъ названіемъ Pistis-Sophia; въ нетронутыхъ до тъхъ поръ коптекихъ рукописяхъ открылись для научнаго міра другіе тексты неоцівнимой важности. Наконецъ, во второй половинѣ XIX вѣка, европейская наука обогатилась прекрасными трудами по исторіи древнихъ мистерій и тъхъ забытыхъ таинственныхъ религіозныхъ движеній, къ которымъ такъ близко примыкалъ гностициямъ. Такимъ образомъ, изучение гностическихъ системъ было наконецъ поставлено на твердую почву, и ему съ любовію отдались выдающіяся силы ученаго міра. Среди цѣлаго ряда изслѣдователей, создавшихъ новую эпоху въ исторіи гностицизма, особымъ блескомъ сіяють

<sup>4)</sup> Всв эти сочиненія изданы Эйлеромъ: Oehler, Corporis haereseologici tom. I: къ этому изданію относятся всь наши дальнейшія цитаты.

имена германскихъ ученыхъ: достаточно назвать Гисслера, Гильгенфельда, Лиисіуса, Ульгорна, Карла Шмидта, Гарнака...
Мы не можемъ здёсь заняться разборомъ и оцёнкою вклада, внесеннаго каждымъ изъ этихъ блестящихъ ученыхъ въ сокровищницу европейской науки: это завлекло-бы насъ слишкомъ вищницу европеиской науки: это завлекло-бы насъ слишкомъ далеко. Приходится довольствоваться нашимъ бъглымъ обзоромъ матеріала, находящагося донынѣ въ распоряженіи научнаго изслѣдователя. Но раньше, чѣмъ приступитъ къ разсмотрѣнію каждаго гностическаго ученія въ отдѣльности, мы должны упомянуть о разныхъ опытахъ классификаціи гностическихъ школъ, примѣнявшихся съ цѣлью выясненія преемственной связи между этими ученіями и взаимныхъ отношеній ихъ основателей.

этими ученіями и взаимныхъ отношеній ихъ основателей.

Уже древніе, только что упомянутые нами ереселоги пытались установить какой-либо порядокъ въ своемъ перечнѣ гностическихъ сектъ. Ириней Ліонскій, пренебрегая всякими хронологическими данными, началъ свое изложеніе прямо съ крупнѣйшей гностической системы Валентина, противъ котораго главнымъ образомъ направлена вся его книга; остальныя-же гностическія секты онъ старался перечислять въ порядкѣ наибольшей близости ихъ къ валентиніанству. Въ «Философуменскихъ магало вомется время семысланно откальныему в порядкъ направости в валентиніанству. нахъ» начало ведется, вполнё осмысленно, отъ эллинскихъ философскихъ системъ; авторъ переходить затёмъ къ восточнымъ тайнымъ ученіямъ, отъ нихъ—къ офимамъ, т. е. къ неясному общему фону гностическихъ умозрёній, и затёмъ уже приступаетъ къ обзору отдёльныхъ гностическихъ системъ, начиная съ ученія Симона Мага. Епифаній Кипрскій также начичиная съ ученія Симона Мага. Епифаній Кипрскій также начинаєть съ до-христіанскихъ (еврейскихъ) сектъ, и затёмъ пытается держаться хронологическаго порядка въ перечисленіи гностическихъ ученій. Но, къ сожалёнію, точное соблюденіе хронологіи немыслимо при разборё ученій, часто возникавшихъ одновременно, и всегда черпавшихъ изъ общаго источника. У Оеодорита Кирскаго можно уловить попытку раздёлить всё гностическія ученія на двё категоріи, въ зависимости отъ признанія или отрицанія ими идеи первобытнаго дуализма въ Божественной Сущности. Но и эта грань не можетъ быть проведена съ достаточною твердостью между ученіями, выработавшими, какъ увидимъ далёе, цёлый рядъ оттёнковъ и степеней между строгимъ монотеизмомъ и откровеннымъ дуализмомъ. Что касается Филастрія, то у него замётны лишь слабые признаки хронологической посл'ядовательности, — въ общемъ-же онъ излагаеть свои данныя въ полномъ безпорядк'в.

Новъйшая наука приложила не мало добросовъстныхъ усилій къ классификаціи гностическихъ системъ. Болѣе старинные из-слѣдователи, какъ напримѣръ Массюетъ (Dom Massuet, издав-шій въ 1712 г. сочиненія Иринея Ліонскаго), держались преимущественно хронологическаго порядка. Но явная невозможность установленія подобнаго порядка въ системахъ, не находившихся въ преемственной связи одна съ другой, принудила ученую критику обратиться къ исканію иныхъ элементовъ классификаціи. Неандеръ предлагалъ дѣленіе гностическихъ секть на отрицающія совершенно еврейство и болже близкія ему по духу, но такая классификація неудачна уже потому, что въ ней не остается м'єста для опред'єленія вліянія языческаго, эллино-восточнаго міросозерцанія на гностицизмъ. Гисслеръ предлагалъ дъленіе на три категоріи по мъсту происхожденія гностическихъ секть: онъ различаль въ нихъ гностицизмъ египетскій, сирійскій и малоазійскій. Но и подобное разд'яленіе не можеть быть выдержано последовательно: большинство гностическихъ сектъ, и притомъ самыхъ значительныхъ, достигло полнаго развитія и успѣха отнюдь не на мѣстѣ первоначальнаго возникновенія, да и самое зарожденіе ихъ было независимо отъ м'єстныхъ вліяній. Бауръ пытался разд'єлить гностическія секты на три группы, сообразно близости ихъ къ еврейству, или къ язычеству (т. е. къ мистическо-философскимъ традиціямъ эллинскаго міра), пли къ первоначальному христіанству. Но это дівленіе совершенно несостоятельно уже потому, что оно предполагаетъ какое-то особое теченіе «первоначальнаго христіанства», котораго никогда не было и быть не могло; исторія первоначальнаго христіанства есть исторія борьбы между еврейскимъ п эллинскимъ духомъ, между двумя непримиримыми міровоз-зрѣніями. И вся исторія гностическаго движенія является лишь однимъ изъ фазисовъ этой длительной борьбы.

Въ наши дни научная критика отказалась отъ мысли систематизировать гностическія ученія; она занялась изслѣдованіями каждаго изъ этихъ ученій въ отдѣльности, и эта работа оказалась наиболѣе плодотворною. Цитировать здѣсь всѣ ученые труды, пролившіе новый свѣть на значеніе того или иного ученія, конечно, не представляется возможнымъ. Настоящій трудъ является попыткой использовать всѣ эти новѣйшія данныя науки,

освътивъ ими матеріалъ, представляемый древними ересеологами.

Въ предлагаемомъ бъгломъ обзоръ гностическихъ ученій мы начнемъ съ Симона Мага, согласно общепринятой традиціи, указывающей на него, какт на перваго великаго учителя гностицизма. Коснувшись его и предполагаемыхъ учениковъ его, мы перейдемъ къ разсмотрвнію данныхъ о таинственныхъ сектахъ, формулы которыхъ послужили общимъ фономъ гностическихъ идей: мы говоримъ объ «офитахъ». Отъ нихъ мы перейдемъ къ отдёльнымъ важнёйшимъ гностическимъ школамъ и ихъ главарямъ: къ Керинеу, Саторнилу, Василиду, затѣмъ къ Валентину съ его громадною школою, и къ Кердону, Маркіону и маркіонизму. Порядокъ этоть основанъ отчасти на хронологическихъ данныхъ, частью-же на внутреннемъ родствъ перечисленныхъ ученій, и поэтому кажется намъ болѣе правильнымъ, нежели искуственное географическое деление или одностороннее сличение гностическихъ идей съ еврейскою традицією. Гностицизмъ нельзя разсматривать только какъ реакцію противъ еврейскаго духа. Онъ былъ совершенно самостоятельнымъ явленіемъ въ христіанствъ, и самъ участвоваль въ созданіи христіанской догматики, быть можеть въ большей еще степени, нежели еврейская традиція. Онъ быль въ христіанстві выражениемъ тъхъ терзаний надъ проблемою зла и его происхожденія, надъ загадкою мірового начала, надъ мучительнымъ вопросомъ о Сущности Божества и роли Его въ мірѣ, той вѣчной тоски Богоискательства, что заложена въ основъ всего человъческаго мышленія и помимо всякихъ религіозныхъ формулъ живеть всегда въ человъческой душъ.

### Симонъ Магъ.

Главивйшіе источники:

Диянія, VIII, 5—24.

Just. Mart. 1 Apol. XXVI, LVI. II Apol. XV. Dial. cum Tryph. CXX.

Iren. Adv. haer. I, XXIII, и пр. Epiph. Haer. XXI.
Philosoph. VI, 7—20. IV, 51. X, 12.
Theodor. Haer. fab. comp. I, 1.
Philastr. haer. XXIX.

Actus Petri cum Simone (Acta apostolorum apocrypha). Recognitiones et Homiliae pseudoclementinae. Constit. apost. VI, 7—9, 16.

Clem. Alex. Strom. II, 11; VII, 17.
Orig. C. Cels. I, 57; V, 62; VI, 11.
Tertull. De praescr. X, 8. De idol. IX. De

Tertull. De praescr. X, 8. De idol. IX. De anima XXXIV и др.

Euseb. Hist. Eccl. II, 13.

Euseb. Hist. Eccl. II, 18.
Cyril. Hieros. Catech. VI, 14—15.
August. De haer. I. Praedest. I, 1.
Pseudo-Tertull. Adv. haer. I.
Hieron. Comm. ad Matth. XXIV, 5.

и мн. др.

Съ именемъ Симона Мага мы уже встрѣчались, и намъ пришлось уже коснуться историческихъ данныхъ о немъ 1). Къ сожалѣнію, эти скудныя и неясныя данныя не позводяють составить яснаго понятія объ этой загадочной личности, скользящей неуловимою тѣнью по фону первобытнаго христіанства.

Напомнимъ вкратцѣ, что первыя свѣдѣнія о Симонѣ мы находимъ въ нашихъ каноническихъ «Дѣяніяхъ апостольскихъ», содержащихъ разсказъ о томъ, какъ нѣкій кудесникъ Симонъ, родомъ Самарянинъ, принялъ крещеніе въ періодъ первой апостольской проповѣди въ Самаріи, и затѣмъ вступилъ въ какіе-то переговоры съ Апостоломъ Петромъ, предлагая, будтобы, деньги за даръ Духа Святаго; отвергнутый и обличенный Петромъ, онъ будто-бы покаялся и просилъ апостоловъ молиться за него. Къ этимъ краткимъ даннымъ нашихъ «Дѣяній апостольскихъ» прибавился цѣлый циклъ традицій о Симонѣ, неизмѣнно изображающихъ его пераскаяннымъ, непримиримымъ

<sup>1)</sup> См. выше стр. 94-97.

противникомъ и соперникомъ апостоловъ вообще и Петра въ частности. Исторіи долгол'єтней борьбы Симона съ Петромъ и открытыхъ столкновеній ихъ въ Кесаріи, въ Антіохіи, въ Римъ, посвящена, какъ мы уже видели, целая литература. Намъ уже пришлось указывать и на то, что въ этой литературъ подъ именемъ Симона иногда прикрывается личность апостола Павла, столь ненавистнаго евіонейскому теченію первобытнаго христіанства. Кромф того, легенды о Симонф развивались и растягивались параллельно циклу преданій о Петр'я, изъ желанія всюду противопоставлять Петру его традиціоннаго врага, всюду имъ посрамляемаго и побъждаемаго, такъ что сказанія о Симонъ иногда служать лишь къ приданію рельефа личности «первоверховнаго» апостола. Съ легкой руки Баура нѣкоторые ученые даже предполагали, что всё сообщенія о томъ, какъ Симонъ подвизался въ Римѣ и выступалъ здёсь противъ Петра, — вымышлены въ цъляхъ подкръпленія преданія о пребываніи самого Петра въ Римъ. Однако всъ эти сказанія, хотя и не закръпленныя неопровержимыми историческими свидътельствами, имътъ за собой такую давность всеобщей и всегда признаваемой традиціи, что научная критика не им'веть права отвергать ихъ по простымъ догадкамъ. Мы уже видёли, что факть пребыванія апостола Петра въ Римі, хотя и не подтвержденный несомнівными историческими документами, все-же слідуеть признать вполнъ правдоподобнымъ именно въ силу единогласной давнишней традиціи. Подобнымъ образомъ и легенды о Симонф, несмотря на позднъйшія наслоенія, имфють подъ собою твердую почву, и личность самарійскаго мага нельзя не признать исторической, хотя и трудно уловить ея истинныя очертанія. Мы не им'ємъ никакого права сомн'єваться въ томъ, что въ апостольское время славился своими чарами и даромъ прорицанія нікій Симонъ магь, родомъ изъ Самарійскаго селенія Гитты или Гиттона, — что онъ им'влъ какое-то столкновеніе съ апостоломъ Петромъ, в вроятно въ Самаріи, и впоследствіе, стоя уже во главѣ цѣлой секты или школы, странствуя по свъту въ полной славѣ мудреца и обладателя магическихъ силь 1), онъ могъ неоднократно сталкиваться съ однимъ или

<sup>1)</sup> Вся традиція о Симон'в полна св'яд'вній о странствіяхь его. См. псевдоклиментову литературу, Homiliae и Recognitiones. Ириней Ліонскій указываеть на пребываніе Симона въ Тир'в.

нъсколькими апостолами, - наконецъ, что онъ побывалъ и въ Рим'в, куда вообще стекались отовсюду всё выдающіеся люди и главари всёхъ философскихъ и религіозныхъ ученій. Древняя традиція единогласно говорить о большомъ успаха Симона въ Римѣ, при императорѣ Клавдіѣ. Св. Іустинъ философъ, разсказывая объ этомъ римскомъ періодѣ жизни Симона, утверждаеть, будто самарійскому магу воздавались въ Рим'в божескія почести населеніемъ и властями, пораженными его чудесами, и что по Кесареву повелению была даже воздвигнута статуя съ надписью Simoni Deo Sancto (Симону святому богу) 1). Однако это сообщение Іустина основано на недоразумѣніи: въ 1574 г., именно на указанномъ имъ мѣстѣ (на островкѣ среди Тибра), былъ случайно открыть уцёлёвшій пьедесталь статуи, оказавшейся посвященной древнему сабинскому божеству Семону Санку (Semo Sancus); надпись, введшая въ заблужденье Густина, гла-сила: Semoni Deo Sanco<sup>2</sup>). Этою ошибкою однако не уничтожается свидетельство Іустина объ успёх в Симона въ Риме: следуеть помнить, что авторъ «Апологіи» самъ постоянно жилъ въ Римъ, хотя и на цълый въкъ позже эпохи Симона, и не могъ не знать мъстныхъ преданій; его апологетическій трудъ предназначался для императора и гражданскихъ властей, и трудно предположить, чтобъ онъ въ немъ помъстиль свъдънія, не подкрѣпленныя хотя-бы народною молвою.

Итакъ, преданія о пребываніи Симона въ Римѣ можно считать правдоподобными; можно даже допустить, что въ міровой столицѣ онъ могъ встрѣтиться съ Петромъ; наконецъ, нѣтъ основанія отвергать безусловно и преданіе о смерти Симона въ Римѣ при какихъ-то трагическихъ для него обстоятельствахъ. Циклъ легендъ о Петрѣ и о Симонѣ большею частью заканчивается смертью послѣдняго отъ паденія во время полета по воздуху, въ присутствіи народа и даже самаго императора 3). Только въ «Философуменахъ» конецъ Симона описывается иначе: по этой версіи, самарійскій магъ приказалъ себя заживо схоронить, утверждая, что онъ на третій день воскреснеть; ученики исполнили его распоряженіе, но воскресенія учителя не послѣдовало 4).

<sup>1)</sup> I Apol XXVI.

<sup>2)</sup> Этотъ пъедесталъ съ надписью находится нынъ въ Ватиканскомъ музеѣ.

См. выше, стр. 95—97. Ср. Дпанія Петра и пр. апокрифы.
 Philosoph. VI. 20.

Что касается сущности ученія, пропов'яданнаго Симономъ, то въ святоотческой литературів мы находимъ о немъ еще болъе скудныя и сбивчивыя свъдънія. Древніе ересеологи единогласно указывають лишь на то, что Симонъ самъ себя именовалъ «Великою силою Божіею 1)», а также требовалъ себѣ поклоненія подъ именемъ Юпитера, Минервою-же величаль какую-то женщину, Елену, которую онъ будто-бы выкупиль въ Тирѣ изъ публичнаго дома и всюду водилъ съ собой. Исторія этой Елены давала поводъ ересеологамъ обличать развратный образъ жизни ненавистнаго имъ мага. На самомъ дълъ подъ этой исторіей, несомнівню, быль скрыть глубокій символь, совершенно непонятый простодушнымъ Иринеемъ и его подражателями. Бауръ впервые высказалъ догадку, что «Елена» миеъ, подъ которымъ следуеть разуметь луну (по-гречески Σελήνη = Селена, Луна), соотвѣтствующую солнцу, олицетворен-ному «Великою силою Божіею». Эта догадка тѣмъ болѣе правдоподобна, что Симонъ вообще представлялъ Божество въ видф огня, а Творческую силу Его, проявляющуюся въ мірѣ,—въ видѣ солнца: съ этой символикой, впослѣдствіе сильно повліявшей на христіанское богословіе, мы уже ознакомились въ митраизмѣ <sup>2</sup>).

Но и помимо этихъ символовъ, образъ «Елены» былъ для Симона мистическимъ воплощеніемъ идеи человѣческой души, мятущейся въ вѣчныхъ поискахъ за Божественнымъ идеаломъ. Симонъ училъ, что Божественная Мысль, соприсущая Непознаваемой Высшей Божественной Сущности, выдѣлившаяся изъ Неизъяснимой Первопричины для творческаго акта, осквернилась въ моментъ творенія: снизойдя до низшаго міра, соприкоснувшись съ матеріей, изъ которой Она создавала міръ, эта Божественная Мысль ("Еννοια) уже не могла вполнѣ очиститься отъ этого прикосновенія и вернуться вновь къ Неизъяснимой Высшей Сущности. Она осталась въ мірѣ, и стала добычею сотворенныхъ ею самою низшихъ духовъ, т. е. міровыхъ стихій: послѣднія всячески ее задерживали, не желая выпустить эту частицу высшаго одухотворяющаго Начала, предметъ вожделѣнія всего бытія. Божественная Мысль падала все ниже, совершенно погрязла въ матеріи, и, наконецъ, оказалась заклю-

<sup>1)</sup> Cf. Annin VIII, 9-10.

<sup>2)</sup> См. выше, ч. 1.

ченною въ женское тело. Это и есть Елена, которую Симонъ, Великая сила Божія, пришелъ спасти и очистить; это-заблудшая овца, которую, согласно притчѣ, пришелъ искать и наконець обрѣлъ Пастырь добрый. И въ подкрѣпленіе аллегорическаго смысла всего образа «Елены» Симонъ говорилъ, что та Елена, изъ-за которой въ древности возгорѣлась Троянская война, была также мистической Еленой,—воплощеніемъ осквервойна, была также мистической Еленой,—воплощениемъ осквер-ненной и тоскующей Егуюса. Вообще, по ученію Симона, эта заблудшая искра Божественнаго Свѣта, заключенная въ жен-ское тѣло, переходитъ изъ одной женщины въ другую, какъ бы изъ сосуда въ другой сосудъ 1). Повидимому, Симону не была чужда идея особаго значенія въ мірѣ женственнаго на-чала, идея «das ewig Weibliches», столь хорошо знакомая европейскому мышленію. Быть можеть, и у него эта идея сочеталась съ представленіемъ объ особыхъ психическихъ переживаніяхъ, о душевномъ разладѣ, вносимомъ въ жизнь человѣка любовью къ женщинъ; быть можеть, Симонъ хотълъ изобразить въ женщинъ носительницу духовнаго начала, пробуждающую въ человъкъ идеальныя стремленія даже среди бури низменныхъ страстей. Но, во всякомъ случав, въ учени Симона, какъ во всвхъ религіозно-философскихъ системахъ восточнаго эллинизма, идея женственнаго начала имъла значение пассивнаго принципа, дополняющаго активный мужественный принципъ. Въ этомъ смыслъ сочетание образовъ Симона и Елены являлось символомъ сочетанія творческой силы («великой силы Божіей») съ нассивною матеріею, —подобно тому, какъ почитаніе Симона и Елены подъ образомъ Юпитера и Минервы знаменовало сочетаніе Зиждительной Силы (творческой воли) съ Разумнымъ началомъ. Аллегорическая исторія «Елены» можеть такимъ образомъ быть истолкована въ разныхъ смыслахъ, помимо своего прямого значенія, символическаго изображенія тоски по неземнымь идеаламъ, и въчныхъ исканій Мысли, жаждущей полнаго одухотворенія, полнаго очищенія оть скверны матеріи. Тоть факть, что Симонъ воспрещаль себя называть по имени, и требоваль для себя и для «Елены» поклоненія лишь подъ образомъ Юпитера и Минервы, является лучшимъ доказательствомъ символическаго значенія, придаваємаго самимъ учителемъ своему ученію.

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, XXIII, 2.

Приведенными свѣдѣніями ограничивались-бы всѣ наши данныя о Симонѣ и его ученіи, еслибъ мы не имѣли въ «Философуменахъ» цѣлой религіозной системы, приписанной самарійскому мыслителю. Возможно, что эта система является позднѣйшей переработкой ученія Симона, развитіемъ его идей о Богѣ и Божественной сущности:— такое мнѣніе неоднократно высказывалось ученою критикою. Но, съ другой стороны, мы имѣемъ указанія на то, что въ рукахъ автора Философуменъ находилось подлинное сочиненіе Симона, его «Великое откровеніе» ('Απόφασις μεγάλη), и можно предположить, что изложеніе Симонова ученія о Божествѣ почерпнуто именно изъ этого драгоцѣннаго первоисточника, до насъ не дошедшаго. Какъ бы то ни было, это ученіе, основанное на идеѣ мужеско-женственнаго принципа, какъ проявленія Божества въ мірѣ, представляется въ слѣдующей схемѣ:

Богь есть огонь: на это есть прямое указаніе даже въ Библін: - «Господь нашъ огнь поядаяй есть.» Но подъ этимъ образомъ огня следуеть разуметь не матеріальный огонь, а символь Въчнаго Очага Неизъяснимаго Свъта. Въ этомъ Свътъ всв потенціи бытія: въ Немъ заключены всв возможности зарожденія и развитія всего видимаго и невидимаго, вещественнаго и духовнаго. Это Тоть, Кто быль, есть и будеть (ὁ ἐστως, στάς, στησόμενος). Ему вѣчно присущи Разумъ (Νοῦς) и Мысль (Ἐπίνοια): это первое и высшее сочетаніе или сизиня (συζῦγία чета, пара) Божественныхъ проявленій. Разумъ высказываетъ вслухъ Мысль, и такъ проявляются Голосъ (Φωνή) и Имя ('Όνομα); все произнесенное такимъ образомъ сочетается Разсудкомъ (Λογισμός) и Мышленіемъ (Ἐνθύμησις). Это—шесть первоначальныхъ неизъяснимыхъ эманацій, или, проще говоря, проявленій Божества, дающихъ возможность витстить представление о Невъдомой и Непознаваемой Божественной Сущности. Въ каждой изъ этихъ эманацій содержится какъ бы полный отблескъ Божественной Силы, но въ нихъ отнюдь не заключена полнота Сущности Божества, Которая лишь проявляеть въ нихъ Свои потенціи. Другими словами, Неизъяснимая Высшая Сила Божества не можетъ быть объектомъ познанія, безсильнаго Ее вмѣстить, и Она доступна воображенію лишь какъ Творческое Начало. Міръ не можеть познать Бога иначе, какъ въ Творческой Силь. Но такъ какъ творчество само по себя является выходомъ изъ предшествовавшаго состоянія самодовлівощей безстрастности, то оно не можеть не быть позднѣйшимъ проявленіемъ Божества. Міръ познаетъ Творца, но Божественная Сущность превыше самой идеи творчества. Симонъ поэтому высказывалъ, что всѣ потепціи Творчества заключены въ этой Высшей Сущности, — дабы мышленіе могло приблизиться къ частичному созерцанію Ея, — но самый актъ творчества онъ относилъ къ дальнѣйшей эманаціи Божественной Силы, болѣе отдаленной отъ первичнаго очага Непознаваемаго Свѣта.

Эта дальнѣйшая эманація совершается также въ образѣ «сизигій», въ полной аналогіи съ высшимъ міромъ Непознаваемой Сущности. Здѣсь основнымъ началомъ, соотвѣтствующимъ высшему образу Неизъяснимаго Огня, является Молчаніе (Σιγή); изъ него исходять въ преемственномъ порядкѣ новыя сочетанія, носящія тѣ-же названія Νοῦς, Ἐπίνοια и т. д. Молчаніе—высшее изъ тѣхъ проявленій Божества, которыя доступны уразумѣнію: это—состояніе Божественной Сущности, предшествующее акту творчества, это—Сила, содержащая, но еще не проявившая всѣ потенціи творенія, это—Духъ Божій, носившійся надъ водою (Быт. І, 2), т. е. надъ аморфной первобытной матеріей. Въ области реальнаго космоса эта степень проявленія Божественной Творческой Силы соотвѣтствуеть міру невидимому, неосязаемому,—духовному.

неосязаемому,—духовному.

Третій, низшій, видимый намъ міръ развивается опять по аналогіи съ высшими, и образовался при сліяніи Божественной Творческой Силы съ одухотворенною Ею матерією, т. е. въ самомъ актѣ Творчества. Первое мѣсто, соотвѣтствующее Высшей Первопричинѣ міра Божественнаго, здѣсь принадлежитъ человѣческому духу, какъ звену между матеріей и Высшей Невѣдомой Сущностью. Мы уже видѣли, что въ этомъ низшемъ матеріальномъ мірѣ томится въ заключеніи Божественная Мысль, и что освобожденіе ея является цѣлью особо-ниспосланнаго воплощенія Высшей Силы Божіей.

Такова въ общихъ чертахъ система Божественныхъ эманацій, приписываемая Симону авторомъ «Философуменъ». Дальнъйшее-же изложеніе его ученія настолько запутано, что выясненіе идей Симона объ активномъ проявленіи Божества въ міръ представляетъ непреодолимыя затрудненія. Достойны вниманія нъкоторыя символическія уподобленія, заимствованныя изъ области физіологіи и свидътельствующія о серьезныхъ познаніяхъ въ этой области (особенно замъчательно описаніе кро-

вообращенія). Трудно сказать, гдѣ пріобрѣлъ Симонъ эти познанія: они были несомн'єнно вынесены изъ тіхъ святилицъ религіи и науки на Восток'в, гдв образовалось философское мышленіе самарійскаго чародія, но прослідить связь идей Симона съ какимъ-либо опредъленнымъ восточнымъ ученіемъ мы не можемъ. Въ его учения о сущности Божества можно усмотръть и слъды буддизма (идея первобытной безстрастной Божественной Сущности), и митраизма (понятіе объ огив, какъ символь активнаго начала въ Неизъяснимомъ Вожествъ), и эллинской философіи (ученіе объ эманаціяхъ подъ образами произносимыхъ словъ), и египетскихъ мистерій (ученіе о тройственномъ естествъ міра, развивающагося по закону аналогіи: «что вверху, то и внизу»); вообще вся система, приписанная Симону, является яркимъ образцомъ синкретизма, слившаго всѣ религіозныя и философскія міровоззрѣнія Востока въ единый страстный порывъ къ Богоискательству. Что касается идей самого Симона и истиннаго облика его, какъ мыслителя, то выяснение ихъ стало бы возможнымъ лишь въ томъ случав, если-бы въ нашихъ рукахъ еще обръталось безслъдно исчезнувшее подлинное сочинение его, 'Απόφασις μεγάλη. Только изъ этой книги, игравшей роль евангелія Симона, можно было-бы извлечь ясныя свъдънія о его христологіи, т. е. объ его отношеніи къ личности Христа и о томъ, какимъ образомъ, по его ученію, совершалось искупленіе и очищеніе міра и окончательное освобожденіе Божественной Мысли отъ гнета матеріи. Эти данныя у насъ вовсе отсутствують, если не считать туманныхъ указаній ересеологовь на какія-то заявленія Симона, будто-бы очищение міра совершалось черезъ него самого, и будто онъ, «великая сила Божія», съ этой целью проявиль себя трояко: въ Гудев какъ Сынъ Божій, во исполненіе мессіанскихъ обътованій, въ Самаріи какъ Богъ Отецъ (?), а въ языческомъ мір'в какъ Духъ Святый (?). Эти странныя заявленія ничёмъ не связаны съ только-что разсмотр'внною схемою ученія Симона, и можно предположить, что здёсь кроется недоразум'єніе, вызванное непониманіемъ слишкомъ сложнаго символа. Нельзя забывать, что мы имфемъ дфло съ указаніями ересеологовъ, готовыхъ приписать самыя дерзкія нелфпости ненавистному имъ «родоначальнику всъхъ ересей».

Здёсь можно остановиться надъ вопросомъ, дёйствительноли слёдуетъ считать Симона источникомъ всёхъ христіанскихъ ересей и отномъ гностинизма?

Такое м'ясто въ исторіи христіанства принадлежить Симону лишь въ хронологическомъ смыслѣ. Повидимому, онъ дѣйствительно первый попытался перенести христіанство на почву чистаго эллинизма, совершенно отбросивъ изъ него еврейскій элементъ. Но тѣ идеи, въ которыя вылилась эта попытка, отнюдь не были плодомъ собственныхъ измышленій Симона: мы уже видёли, что онъ заимствоваль эти идеи изъ общей сокровищницы эллинской мысли, изъ запаса представленій и образовъ, выдвинутыхъ общимъ мистическимъ броженіемъ. Послъ Симона всъ главари гностическихъ школъ черпали изъ того-же источника тф-же идеи о Неизъяснимомъ Божествѣ, превышающемъ всякое активное начало творчества, иден о низшемъ міръ, сотворенномъ низшими началами, безсильными уберечь свое создание отъ зла, идеи о міровой душть, являющейся отблескомъ или частицею Высшаго Логоса, и тоскующей въ ожиданіи освобожденія оть скверны матеріи. Тоть фактъ, что первое выражение этихъ идей на языкъ христіанства относится къ эпохѣ первыхъ шаговъ апостольской проповъди, т. е. ко времени зарожденія самого христіанства, свидътельствуетъ лишь о томъ, что эти идеи являлись неизбъжнымъ выводомъ религіозныхъ созерданій въ мірѣ эллинизма, внѣ рамокъ библейской традиціи. И роль Симона, вѣроятно, состояла лишь въ томъ, что онъ на первыхъ-же порахъ христіанскаго поб'єднаго шествія въ міръ выясниль непріемлемость еврейской традиціи въ этомъ внёшнемъ мірі, охваченномъ великимъ мистическимъ броженіемъ, что онъ первый формулировалъ отношение эллинизированнаго міра къ Ветхому Завъту и Богу Авраама, Исаака и Іакова. Весьма характерно, что въ упомянутой уже неоднократно псевдо-климентовой литературъ о Симонъ въ его уста влагается опредъление въчной дилеммы: если Богъ-Всемогущій Творець, то Онъ п виновникъ зла въ мірѣ; если Онъ устранить зло не хочетъ или не можетъ,—то Онъ не Всеблагой, или же не Всемогущій <sup>1</sup>).

Отрицаніе Бога ветхозав'єтнаго, Бога карающаго за зло и «взыскающаго неправду даже до четвертаго поколінія», повліяло вітроятно на этическую сторону ученія Симона: мы не находими у него требованія «діль добрыхь», богоугодныхь; ересе-

<sup>1)</sup> Homiliae ps.-clem. XIX.

ологи-же бросали Симону упрекъ въ отсутствіи всякихъ нравственныхъ принциповъ. Однако мы только что видѣли, какому странному искаженію подверглось ученіе Симона о «Еленѣ», страждущей въ мірской сквернѣ,—и поэтому можемъ оставить безъ вниманія эти обвиненія въ безнравственности, основанныя вѣроятно на такихъ-же недоразумѣніяхъ. Можно предположить, что этическая сторона ученія Симона говорила о внутреннемъ, духовномъ очищеніи, соотвѣтственно очищенію міровой души отъ матеріи и ея зла, и что въ этомъ процессѣ духовнаго совершенствованія самоуглубленіе, внутреннее содержаніе, имѣли больше значенія, нежели внѣшнія добродѣтели. Впрочемъ мы еще вернемся къ этимъ упрекамъ въ безнравственности и увидимъ, что ихъ бросали безъ разбора всѣмъ гностическимъ сектамъ и вообще всему религіозно-мистическому движенію, непонятному толиѣ. На этомъ краткомъ обзорѣ дѣятельности и ученія знаменитаго самарійскаго мага мы должны закончить наше знакомство съ его загадочной личностью, за неимѣніемъ иныхъ данныхъ о ней.

Однако, слѣдуетъ еще упомянуть о томъ, что загадка Симона усложняется тѣсной, признанной многими ересеологами, связью ученія его съ ученіемъ нѣкоего таинственнаго Досиоея. О личности этого Досиоея мы имѣемъ еще болѣе скудныя и сбивчивыя свѣдѣнія: по однимъ даннымъ, онъ былъ учителемъ Симона,—по другимъ—они оба, т. е. и Симонъ и онъ, были учениками Іоанна Крестителя, по третьимъ— онъ даже не былъ современникомъ Симона, и жилъ чуть-ли не за сто лѣтъ до апостольскихъ временъ. Ему приписывалась также какая-то связь съ ученіемъ саддукейства въ еврейскомъ мірѣ. По преданію, онъ отрицалъ идею воскресенія мертвыхъ, посмертнаго суда и загробнаго воздаянія, и считалъ недостойнымъ служеніе Богу ради посмертной мзды 1); онъ отвергалъ также безсмертіе души, но признавалъ вѣчность матеріи; — изъ этихъ данныхъ можно заключить, что онъ отрицалъ личное безсмертіе и училъ о вѣчности духовнаго начала, раздробленнаго въ человѣческихъ сознаніяхъ, но подлежащаго возвращенію къ своему перво-источнику—Божественной Сущности. Ученіе Досноея о Божествѣ было построено на какихъ-то неразгаданныхъ астрономическихъ символахъ. Ему приписывалась система тридцати эма-

i) Recogn. I, 54,

націй Божества, соотв'єтствующихъ числу дней въ м'єсяць; эти 30 «эоновъ» мы впоследствие найдемъ вновь въ системе Валентина, величайшаго изъ гностическихъ учителей. Это мистическое число 30 дало поводъ утверждать, будто у Досиося было 30 учениковъ и одна ученица, носившая опять знаменательное имя Елены; повидимому, эта Елена или Селена являлась именно олицетвореніемъ луны. Мы лишены возможности разобраться въ этомъ хаосъ отрывочныхъ данныхъ, и Досиево суждено остаться однимъ изъ неразгаданныхъ таинственныхъ явленій первобытнаго христіанства, — если только онъ вообще принадлежаль къ христіанской эпохі, а не къ предшествовавшему времени, какъ полагали нѣкоторые ересеологи. Остается упомянуть о преданіи, будто Досиоей, отличавшійся необычайнымъ аскетизмомъ, подвергалъ себя такому строгому посту, что наконецъ заморилъ себя голодомъ, и ученики его нашли однажды его изможденное, бездыханное тёло въ той пещере, куда онъ удалялся для одинокаго созерцанія.

Главнѣйшіе источники свѣдѣній о Досиоеѣ: Euseb. Hist. Eccl IV, 22. Orig. C. Cels. I; VI; In Matth. 33 и пр. Ерірh. Haer. XIII. Theod. Haer. fab. comp. I. 1, Philastr. h. IV. Pseudoclem. Recogn. I, 54; II, 8—12. Homiliae II, 24. Const. apost. VI, 8. PseudoTertull. c. I. Hier. Adv. Lucifer. XXIII,

etc.

# Менандръ.

Iren. Adv. haer. I, XXIII, 5.
Euseb. Hist. Eccl. III, 26. Epiph. Haer. XXII.
Theod. Haer. fab. comp. I, 2.
Philastr. Haer. XXX.
Tertull. de anima XXIII, 50; de resurrect. V.
Ps. Tertull. h. II. Praedest. c. II.
Ps. Aug. de haer. II.
Just. Mart. Apol. I, 26.

etc.

Разсмотрѣнная нами литература о Симонѣ Магѣ полна указаній на многочисленность его учениковъ. Однако имена ихъ большею частью не сохранились, и изъ всей школы Симона мы можемъ назвать и собрать кое-какія свѣдѣнія лишь объ одномъ ученикѣ,—Менандрѣ.

Менандръ (Μὲνανδρος, Menander) былъ также, какъ и Симонь, родомъ Самаріецъ, изъ селенія Каппаретеп 1), но жилъ онъ, повидимому, въ Антіохін и пользовался зд'єсь славою мага и волшебника, превзойдя своими чудесами знаменія самого Си-мона, по свид'єтельству современниковъ. Магія играла большую роль въ учении Менандра, говорившаго о необходимости подчинить человъческой волъ низшіе міровые элементы. Идеи-же Менандра о сущности міра и Божества, насколько ихъ можно выяснить, мало отличались отъ Симоновой системы. Онъ также училъ о Непознаваемой Высшей Сущности, недоступной опредъленію; себя самого называль спасителемъ, свыше посланнымъ для просвътленія и очищенія міра, который сотворенъ не Высшимъ Неизреченнымъ Божествомъ, а низшими силами, являющимися порожденіями или вѣрнѣе вырожденіями Божественной Мысли. Менандръ училъ, что человѣкъ долженъ развить въ себъ магическія силы (т. е. власть надъ матеріею), именно въ цѣляхъ борьбы съ этими низшими космическими элементами; при надлежащемъ развитіи воли и творческой способности, челов'ять можеть подняться до уровня этихъ низшихъ силъ. Само собою разумфется, что враждебные Менандру ересеологи видѣли въ его магическихъ чарахъ лишь проявление нечистой силы, или-же шарлатанство; они также утверждали, что Менандръ, заманивая учениковъ, сулилъ всякому, кто крестится во имя его, — безсмертіе и въчную молодость. Не подлежить сомивнію, что эти объщанія имъли аллегорическое значеніе, и никто изъ учениковъ не толковалъ ихъ въ грубомъ буквальномъ смыслъ, иначе трудно себѣ представить, какимъ образомъ у этого раз-давателя безсмертія и вѣчной юности могли быть ревностные последователи еще двести леть спустя, когда не только онъ самъ, но и два-три поколѣнія его учениковъ уже давно вку-сили и старости, и смерти! Можно предположить, что ученіе Менандра о безсмертін выражало лишь иден переживанія индивидуальнаго сознанія,—въ противоположность ученіямъ, отрицавшимъ личное переживаніе духа и признававшимъ идею без-смертія лишь въ смыслъ въчности единой духовной сущности, освобождающейся въ смерти отъ узъ индивидуальности. Менандръ особенно ръзко возставалъ противъ идеи воскресенія

<sup>1)</sup> На это селеніе указывають всё вресеологи, кром'є Өеодорета, считающаго родиной Менаидра какое-то селеніе «λαβραί».

плоти, уже тогда просачивавшейся въ церковную догматику. Его ученіе о воскресеніи имѣло въ виду только духъ, временно обитающій въ тѣлесной оболочкѣ и избавляющійся отъ нея плотскою смертью, но сохраняющій послѣ разрушенія тѣла всѣ индивидуальныя силы и способности, сознаніе и волю, для дальнѣйшей эволюціи къ Высшему Источнику Свѣта. Такое ученіе логично связано съ представленіемъ о магіи, какъ о дисциплинѣ духа, содѣйствующей развитію и закаленію воли, какъ высшаго духовнаго начала въ человѣкѣ.

Этими скудными данными исчерпываются всё наши свёдёнія о Менандрё и «менандріанахъ»; къ сожалёнію, авторъ «Философуменъ», обыкновенно дополняющій наши данныя цёнными указаніями и цитатами, почему-то вовсе не упоминаеть о Менандрё, и безъ его помощи мы лишены возможности возстановить, хотя-бы въ общихъ чергахъ, религіозную систему самарійскаго чародёя.

Древніе ересеологи почти единогласно утверждають, что Менандрь, ученикъ Симона, въ свою очередь быль учителемъ Саторнила и Василида, который быль учителемъ Валентина. Такимъ образомъ создается искусственная филіація гностическихъ системъ, основанная впрочемъ только на стремленіи выставить непремѣнно Симона Мага родоначальникомъ всѣхъ гностическихъ ересей. Но дѣло въ томъ, что такой филіаціи быть не могло. Симонъ, какъ мы уже видѣли, черпалъ свое ученіе изъ общаго источника мистическихъ идей, питавшаго непосредственно и другія системы, — если слово непосредственно можетъ вообще найти примѣненіе къ исторіи безиримѣрнаго смѣшенія самыхъ разнородныхъ элементовъ, классификація которыхъ представляетъ непреодолимыя затрудненія. Мы уже сказали, что христіанская мысль работала на фонѣ общаго мистическаго броженія, общаго напряженнаго исканія Высшаго Гносиса въ синтезѣ всѣхъ религіозныхъ и философскихъ системъ. Поэтому, раньше, чѣмъ обратиться къ великимъ гностическимъ учителямъ ІІ вѣка, мы попытаемся, оставивъ въ сторонѣ филіацію Симона, Менандра, и т. д., разобраться въ общей массѣ гностическихъ ученій, не приписанныхъ громкимъ именамъ извѣстныхъ философовъ—Богоискателей, но не менѣе интересныхъ для исторіи гностическихъ идей.

## Офиты.

Мы теперь переходимъ къ группѣ ученій, носившихъ по преимуществу названіе *постическихъ*. Только подъ этимъ наименованіемъ извѣстны они Иринею Ліонскому, въ изложеніи котораго эти ученія помѣщены въ безпорядкѣ послѣ системъ Валентина и другихъ главарей гностическихъ школъ. Но современному изслѣдователю приходится, наоборотъ, начинать именно съ этихъ анонимныхъ ученій, признанныхъ первоначальнымъ общимъ источникомъ всѣхъ гностическихъ системъ.

Эти системы, далеко не всегда сходныя между собою, объединяются однимъ общимъ символомъ, встръчающимся въ каждой изъ нихъ. То символъ змѣя, отъ котораго всѣ эти сектанты получили общее название офитова (греч. 'ость-змай). Древніе ересеологи утверждали, будто въ этой групп'в гностическихъ системъ было въ ходу настоящее змъспоклонство,будто въ некоторыхъ сектахъ таинство Евхаристіи считалось совершеннымъ только при появленіи надъ св. чашей ручной змѣи, которая въ иныхъ сектахъ должна была обвиваться вокругъ возносимыхъ Св. Даровъ. Подобныя утвержденія основаны на обычномъ недоразумъніи, какъ сказанія о «Еленъ» Симона Мага, и облекають въ грубую реальную форму глубокіе, недоступные для непосвященныхъ образы. Въ гностической символикъ подъ образомъ змъя скрывалось то понятіе о низшей космической силь, ожидающей одухотворенія свыше, то идея влажнаго принципа, вносящаго въ безжизненную матерію первое брожение жизни, то представление о первобытной матеріи. вьющейся спиралью въ въчной зволюціи. Вся эта символика станетъ намъ понятнъе при разсмотръніи каждой въ отдъльности системы «офитовъ». Пока-же нельзя не отмѣтить, что этотъ зм'я неизм'янно появляется въ религіозныхъ разахъ человъчества съ незапамятной древности, - что онъ занесенъ въ религіозное міросозерданіе арійской расы въ видѣ пережитка какихъ-то древнъйшихъ, доисторическихъ мъстныхъ культовъ, 1) и что онъ постоянно встрвчается въ религіозной

<sup>1)</sup> См. Fergusson, Tree and serpent worship и др. спеціальныя изсл'єдованія; Lenormant, Les origines de l'histoire d'après la Bible; Reinach, Cultes, mythes et religions и др.

традиціи семитовъ: вспомнимъ роль змѣя въ библейскомъ разсказѣ о грѣхопаденіи, а также «мѣднаго змія» Монсея. Такимъ образомъ, присутствіе аллегорическаго образа змѣя въ гностическомъ міросозерцаніи является новымъ свидѣтельствомъ о тѣсной связи гностицизма съ древними таинственными культами, создавшимися вокругъ старыхъ, какъ міръ, образовъ. Даже древніе ересеологи отдавали себѣ отчетъ въ томъ, что «офитизмъ» старше самого христіанства, и Филастрій, напримѣръ, относилъ его къ группѣ до-христіанскихъ сектъ.

Следуеть заметить, что къ числу офитическихъ сектъ ересеологи охотно причисляли всё развётвленія гностицизма, не поддающіяся точному опред'яленію и не прикрытыя именемъ изв'ястнаго учителя; иногда мы даже не находимъ символа змѣя въ отрывочныхъ свъдъніяхъ о такихъ ученіяхъ, въ иныхъ случаяхъ намъ извъстны одни лишь наименованія сектъ. Перечисляя эти ученія, древніе ересеологи называють намъ собственно Офитовъ, Наасеновъ (отъ еврейскаго слова наасъзмѣя), Варвело-гностиковъ или Варвеліотовъ, Борборіанъ, Ператовъ, Севіянъ или Сетитовъ, Северіанъ, Фибіонитовъ, Коддіанъ, Энтихитовъ, Гайматитовъ, Каинитовъ, Ноахитовъ, Архонтиковъ, Антитактовъ, Продикіанъ и мн. другихъ, въ томъ числъ последователей какого-то Іустина—гностика, араба Моноима и другихъ. Сведенія о нихъ, какъ мы уже видели, разбросаны въ хаотическомъ безпорядкъ въ ересеологическихъ сочиненіяхъ, и проследить въ отдельности нить каждаго изъ этихъ ученій являлось-бы непосильнымъ трудомъ. Мы ограничимся поэтому обзоромъ лишь тъхъ секть, учение которыхъ можеть быть хоть частично возстановлено въ видъ болъе или менъе стройной системы. Этотъ обзоръ мы начнемъ съ офитовъ, изображенныхъ Иринеемъ ліонскимъ.

### 1. Офиты.

Iren. Adv. haer. I, XXX.
Clem. Alex. Strom. VII, 17.
Theodor. Haer. fab. eomp. I, XIV.
Orig. C. Cels. VI, 24 sq.
Epiph. Haer. XXXVII.
Philastr. Haer. I.
Praedest. c. XVII. Ps.-Tertull. c. VI.
Aug. De haer. c. XVII.

etc.

Ириней ліонскій сохраниль намъ свідінія объ одной системь, которую Өеодорить въ своемь пересказів называеть ученіемь офитово; самъ-же Ириней не даеть ей названія и начинаеть изложеніе ея словами: «другіе говорять»..... Схема этого ученія представляется въ слідующемь видів:

Въ непознаваемой Глубинъ пребываетъ Первичный Свътъ (Primum Lumen), Безграничный, Непостижимый, Отецъ всего сущаго, именуемый Первымъ Человъкомъ (Primus Homo). Ему соприсуща Мысль Его, называемая также Его Сыномъ и Вторымъ Человъкомъ 1). Наконецъ, третъе проявленіе Непознаваемаго Божества — Духъ, именуемый Первой Женой и Матерью всего [живущаго (Prima Foemina, mater viventium) 2); Духъ носится надъ бездной безформеннаго матеріальнаго начала (ср. Быт. І, 2), образующаго Воду, Тьму, Глубину и Хаосъ (ъбюр, σхо́тос, йβоσσος, Χάος): подъ этими наименованіями можно разумъть первичные элементы матеріи, надъ которыми носится недоступное воображенію проявленіе Божественной Животворной Силы, содержащей въ Себъ всъ потенціи творчества.

Первый Человѣкъ и Превѣчный Сынъ Его, радуясь красѣ Духа-Жены, озарили Ее Своимъ Свѣтомъ; изъ этого сочетанія явился новый Нетлѣнный Свѣтъ, именуемый также Третьимъ Человѣкомъ и Христомъ. И Христосъ вмѣстѣ съ Матерью-Духомъ соединился съ Высшимъ Первоначальнымъ Источникомъ Свѣта, съ Неизрѣченными Отцомъ и Сыномъ, и вмѣстѣ обра-

<sup>1)</sup> Ennoeam autem ejus progredientem, filium dicunt emittentis et esse hunc Filium Hominis, Secundum Hominem (Iren. I, XXX, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ еврейскомъ наыкъ духъ (руахъ) женскаго рода. «Мать Мол, Духъ Святой», —говоритъ Христосъ въ одномъ апокрифическомъ евангеліи. Представленіе о Духъ, какъ о пассивномъ женскомъ элементъ Божественной Сущности, дополняющемъ активное (творческое) мужское Начало Непознаваемаго Отца, —весьма обычно въ древней мистикъ, какъ увидимъ далъе.

зовали *Высшую Церковь* (sancta Ecclesia), т. е. собраніе всѣхъ непознаваемыхъ потенцій Божества, полноту Божественной

Сущности.

Но когда Превысшіе Отецъ и Сынъ вступали въ общеніе съ Духомъ, то переполнили Собою Духовную Сущность (ибо полнота Непостижимаго Божества далеко превышаетъ всѣ потенціи Божественной Творческой силы и не вмѣщается ими). И Духовная Сущность, переполненная Неизъяснимымъ Свѣтомъ, произвела тогда не только Одного Христа, немедленно слившагося съ Божественнымъ Первоисточникомъ: изъ Нея перелился Божественный Свѣтъ, какъ изъ наполненнаго черезъ край сосуда, и озарилъ низшую бездну, — первичный хаосъ матеріи, въ которой вызвалъ броженіе жизни. (Другими словами, изъ полноты Себя познавшей Божественной Сущности исходитъ первое проявленіе творческой силы, имѣющей создать вселенную, но полнота Божества пребываетъ при этомъ неизмѣнной, превыше всякаго познаваемаго проявленія или творческаго акта).

Частица Превъчнаго Свъта, коснувшаяся хаоса, привела въ созидательное движеніе (т. е. въ броженіе) воду, и создала себъ изъ нея тъло (т. е. живую матерію съ ея потенціями вивсто безформеннаго хаоса стихій 1). Это-міровая душа, именуемая Премудростью (Σοφία) и мужеско-женскимъ началомъ Пруникост (Проочихос). Произведя міръ, она оказалась Сама заключенною въ созданной ею матеріи, ибо частицы хаоса, приведенныя ею въ движеніе, страстно стремились къ ней, и прильнувъ къ ней отягощали ее. Но низшій космосъ все-же не могъ удержать ее, частицу Высшаго Божественнаго Начала: сперва ей удалось создать изъ своей матеріальной сущности небесную твердь, какъ грань между познаваемымъ міромъ п областью Непостижимаго Свъта; затъмъ, окръпнувъ въ своемъ ненасытномъ стремленіи къ Высшему Свъту, она совершенно освободилась отъ матеріи и отложила свое зм'веобразное тіло, «образъ водяного естества» (aquatilis corporis typum)2). Тъло-же, оставленное ею, именуется эсеною от эсены (foeminam a foe-

Мы зд'єсь узнаемъ идею о зарожденій жизни впервые въ водномъ естеств'ъ.

<sup>2)</sup> Водное естество и обычный символъ его — эмъй означають эдъсь матерію, уже одухотворенную принципомъ жизни, уже вступившую на путь эволюціи органическихъ силъ.

mina): здёсь подразумѣвается пассивная матерія, ожидающая творческаго воздёйствія.

Но отъ временнаго сближенія Премудрости-Пруникосъ съ бездной хаоса быль произведень Сынь, оставшійся въ низшемъ мірѣ, и не знавшій своей Матери, хотя онъ получиль оть Нея дыханіе нетльнія (aspirationem incorruptelae), т. е. частицу Божественной Эманаціи. Этотъ Сынъ, называющійся Іалдаваовъ (Ίαλδαβαώθ) 1), есть Міровое Творческое Начало, т. е. космическая сила, направляющая эволюцію матеріи. Онъ производитъ изъ себя, безъ матери, изъ воды (т. е. изъ матеріи, приведенной въ брожение творчества) сына Іао ('Іаю, Іао), черезъ котораго производить Саваова и далее въ последовательномъ порядкѣ Адоная, Элоя, Орея и Астафея 2). Всѣ эти имена заимствованы изъ ветхозавѣтныхъ наименованій Бога или изъ еврейской каббалистики, и носители ихъ изображають космическія силы, проявляющіяся въ эволюціи матеріи. Такъ создается Седьмица (Hebdomas) Архонтова или Міровыхъ Началь, управляющихъ вселенною; они олицетворяются въ мір'в семью планетами (въ которыхъ всф древнія магическія ученія видфли изображение семи духовъ вселенной или семи міровыхъ силъ). Семь міровыхъ началъ борются между собою за власть, и изъ борьбы ихъ (т. е. изъ столкновеній и сочетаній разныхъ космическихъ элементовъ) происходить все сущее въ мірѣ. Галдаваооъ, недовольный другими архонтами, въ скорби и смятеніи обратилъ свои силы въ самую глубь матеріи, и родилъ себъ изъ нея сына, - Умъ, извивающійся въ образѣ змѣя. (Другими словами, Галдаваооъ, т. е. высшая космическая сила, носительница отблеска Божества, зарождаеть въ матеріи сознаніе). Этоть змѣеобразный Умъ всюду пребываеть съ отцомъ своимъ и способствоваль тому, что Галдаваооъ возгордился и вообразиль себя Высшимъ Существомъ. Взирая на все мірозданіе, онъ гордо возгласилъ: «Я Отепъ и Богъ, и надо мною нътъ

<sup>1)</sup> Это имя толкуется разно. Гарвей объяснять его какъ Господь Бого Отщост, и это толкование подкръпляется тъмъ, что Іалдавасовъ, по мысли гностиковъ, есть ветхозавътный Ісгова. Но большинство ученыхъ, съ Гильгельфельдомъ во главъ, переводять это имя: силъ Хаоса.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Iren. I, XXX, 5: eum enim qui a matre primus sit, Ialdabaoth vocari: eum autem qui sit ab eo, Iao; et qui ab eo, Sabaoth, quartum autem Adoneum, et quintum Eloeum, et sextum Oreum, septimum autem et novissimum omnium Astaphaeum. Cf. Orig. C. Cels, VI, 32. Epiph. Haer. XXVI, 10.

иного» 1). Но на слова эти посл'вдовалъ свыше отв'ять Матери его, Премудрости — Пруникосъ: «Не лги, Іалдаваовъ, выше тебя есть Отецъ всего сущаго, - Первый Человъкъ и Человъкъ Сынъ Человъческій». Всѣ міровыя начала были поражены этимъ раздавшимся свыше гласомъ и таинственнымъ откровеніемъ. Тогда молвиль къ нимъ Іандаваооъ: «Пріидите, сотворимъ человъка по образу и подобію нашему.» (Быт. І, 26)2). (Т. е. онъ, Галдаваооъ, желаетъ завершить міровую эволюцію созданіемъ высшаго ея типа, носителя мірового сознанія, въ противовъсъ непонятному Духовному Началу не отъ міра сего). Итакъ, шесть архонтовъ создали человъка огромныхъ размъровъ, но это созданіе ихъ подзало по земль, лишенное возможности подняться (т. е. было лишено духовной сущности). Іалдаваооъ оживилъ человъка, давъ ему частицу змъеобразнаго Ума и вдохнувъ въ него «дыханіе жизни» (Быт. II, 7),—т. е. частицу Духа, ту некру Высшаго Света, которую самъ имелъ оть Матери. Все это совершилось съ въдома Матери его-Премудрости, ибо она желала отнять у Галдаваова вложенную въ него частицу Божественнаго Свъта, провидя въ немъ намъреніе возстать на Высшее Божество. Вдохнувъ въ человъка Божественную искру, Галдаваооъ самъ лишился ея. А человъкъ. получивъ частицу Божественнаго Свъта, позналъ и прославилъ Высшую Божественную Сущность, и отвергнуль создателей своихъ, - Галдаваова и другихъ архонтовъ. (Другими словами, въ человъческомъ сознаніи впервые проясняется идея Вожества, не проявляющаяся въ космическихъ силахъ).

Іалдаваооъ, познавъ, что самъ лишился Искры Божества, задумаль отнять ее у человъка, и съ этой цълью создаль жену (это значитъ, что пробуждение низшихъ инстинктовъ должно обло отвлечь человъка отъ созерцания Божественнаго Начала и отъ стремления къ Нему). Но Пруникосъ,—Высшее Мужеско-Женское Начало и Премудрость,—не дремлетъ, и усиъваетъ лишитъ жену той стихійной силы, которую вложилъ въ нее Іалдаваооъ (т. е. Божественное Начало, заложенное въ человъкъ, одерживаетъ верхъ надъ его низшими страстями и тъ

1) Ср. Исх. XX, 2-3. Второзак. V, 6-7.

<sup>2)</sup> Этотъ текстъ изъ книги Вытія, предшествующій исторіи сотворенія человѣка, всегда былъ предметомъ разныхъ толкованій и богословскихъ споровъ, въ виду странности оборота рѣчи во множественномъ числѣ «сотворимъ... по образу нашему».

лесною похотью). Архонты дають женв имя Евы, восхищаются ею, и рождають съ ней сыновей-ангеловъ. Но высшая Мать-Премудрость, желая освободить человъка-Адама и жену Еву отъ власти міродержителей, старается ихъ возстановить противъ Іалдаваова и другихъ архонтовъ, и съ этой цёлью посылаеть въ рай Галдаваова зм'яя, которому поручено уговорить первыхъ людей преступить запов'яди своихъ создателей 1). Зм'яю удается склонить Еву, и черезъ не я Адама, къ вкушению отъ запретнаго древа, т. е. къ неповиновенію Іалдаваюм. Вкусивъ-же отъ плодовъ древа познанія, люди уясняють себ'в Сущность Высшаго Божественнаго Начала, и совершенно отрекаются отъ своихъ создателей — архонтовъ. Разги ванный Іалдаваооъ изгоняеть мужа и жену, а также зм'вя, въ низшія сферы. Но Божественный Свъть не можеть пребывать въ такомъ униженіи, и поэтому частица его, покинувъ людей, вернулась къ Высшему Первоисточнику, Адамъ-же и Ева, отягощенные матеріею, остались блуждать безпомощно въ низшемъ мірф. Отъ змфя-же, раздълившаго ихъ участь, рождаются въ низшихъ сферахъ шесть сыновей, составляющихъ вивств съ нимъ седьмицу духовъ низшаго міра, соотв'єтствующую седьмиці міродержителейархонтовъ. Эти низшіе духи или демоны относятся враждебно къ человъческому роду, и въчно мстять ему за то, что ихъ отецъ изъ-за людей подвергся изгнанію и униженію. (Другими словами, страсти и потребности, рожденныя умомъ, отягощаютъ челов'яка въ низшемъ мірф страстей).

Адамъ и Ева до своего изгнанія въ область низшихъ стихій имѣли почти безплотныя, невѣсомыя тѣла. Но ставъ жертвами космическихъ силъ, они погрязли въ матеріи, плоть ихъ стала грубѣть, и приняла существующій нынѣ видъ тѣлесной оболочки: это—тѣ «кожаныя одежды», которыми, согласно библейскому тексту (Быт. III, 21)²), прикрылись Адамъ и Ева по изгнаніи изъ рая. Матерія окончательно порабощаетъ человѣка, лишеннаго искры Божества. Но Высшая Премудрость Пруникосъ проникается состраданіемъ къ униженному человѣку, и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это мѣсто у Иринея крайнѣ темно. Можно понять и такъ, что сама Пруникосъ въ образѣ змѣн проявляется въ раю.

<sup>2)</sup> Это толкованіе библейскаго текста о кожаныхъ одеждахъ, данныхъ Богомъ Адаму и Евѣ послѣ грѣхопаденія, весьма обычно въ древней мистикъ; одежды эти символически изображаютъ матеріализацію человъка послѣ оскверненія его первобытной духовной сущности.

писносылаетъ ему благоуханіе орошенія свита (odorem suavitatis humectationis luminis); люди познають, что они наги (т. е. порабощены низшимь страстямь), что они носять въ себъ смерть, — но въ то же время въ нихъ пробудилось воспоминаніе объ истинной духовной сущности, и они почерпнули бодрость въ сознаніи, что паденіе ихъ временно, и что освобожденіе ихъ оть власти матеріи и всего плотскаго неминуемо.

оть власти матеріи и всего плотскаго неминуемо.

Далье, въ изложеніи Иринея, следуеть своеобразное изъясненіе библейскихъ сказаній, сперва о Капнь, Авель, Сиов. Отъ последняго и сестры его Нореи, — дочери Адама и Евы, —происходить весь родь человіческій, всеціло подпавшій подъ власть космическихъ силь. Но интуитивное исканіе иного, Высшаго Вожественнаго Начала, не покидаеть людей, и возбуждаеть ихъ къ неповиновенію Іалдаваооу и къ нарушенію его міровыхъ законовъ. Въ гнізві на весь родь людской Іалдаваоот хочеть его истребить безь остатка посредствомъ потопа, но Высшая Премудрость—Пруникосъ спасаетъ Ноя и его родь, свыше оросивъ ихъ Світомъ (т. е. она оберегаеть въ человікі отблескъ Божественнаго Світа и не даеть ему погибнуть въ пучині низменныхъ страстей). Послі этого Іалдаваооу удается подчинить себі хоть небольшую часть рода человіческаго, заключивъ договоръ съ однимъ изъ потомковъ Ноя, Авраамомъ. Объявивъ себя опять Богомъ Единымъ, онъ обіщаеть Аврааму отдать ему и роду его всю землю, если Авраамъ и чада Авраамовы будуть ему поклоняться и охранять его культъ. И потомство Авраамово дійствительно служить ему, называя его Богомъ-Іеговою.

Геговою.

Этому избранному своему народу Галдаваооъ даетъ законъ черезъ Моисея. Его прославляютъ, о немъ возвѣщаютъ и отъ его имени говорять еврейскіе пророки, преимущественно Моисей, Іисусъ Навинъ, Амосъ и Аввакумъ. Другіе пророки говорятъ и отъ имени остальныхъ архонтовъ: такъ, пророки Самуилъ, Наванъ, Іона и Михей возвѣщаютъ Гао; пророки Илія, Іонль и Захарія—Саваова; пророки Исаія, Іезекіиль, Іеремія и Даніилъ—Адоная; пророки Товія и Аггей—Элоя; пророки Михей и Наумъ—Орея; пророки Ездра и Софонія—Астафея. Иногда среди этихъ пророчествъ проскальзывали указанія на истинную сущность Вожества, на Перваго Чеовѣка и соприсущаго Ему Христа; то было слѣдстіемъ особыхъ внушеній Высшей Премудрости, пезримо оберегавшей человѣчество отъ полнаго под-

чиненія космическимъ силамъ. По Ея-же внушенію Галдаваооъ, не вѣдая, что творитъ, произвель въ мірѣ двухъ людей: одного отъ неплодной Елизаветы,—Іоанна, другого отъ Дѣвы Маріи,—Іисуса.
Тогда Премудрость—Прупикосъ, вѣчно жаждавшая полнаго сліянія съ Высшею Сущностью Божества и полнаго осво-

божденія отъ низшаго космоса, возвала къ Прев'вчной Матери, Первой Жен'в (т. е. св. Духу, см. выше), моля о помощи для полной поб'яды надъ міровыми началами. Мольба Ея была услышана: изъ Высочайшей Божественной Сущности отдълился Христосъ и сошелъ въ міръ, пройдя черезъ семь міровыхъ сферъ, причемъ своимъ прохожденіемъ черезъ нихъ Онъ лишалъ ихъ отблеска Божественнаго Свъта (ибо всъ частипы Свъта устремлялись къ нему и льнули къ нему). Сойдя въ низшій міръ, Христосъ соединился съ сестрою своею Премудростью и вмѣстѣ съ Нею вселился въ человъкъ Інсусъ, рожденномъ отъ Дъвы и заранъе пріуготовленномъ Премудростью, какъ чистый сосудъ, для воспріятія частицы Божества, такъ что мудростью и чистотою Онъ превосходилъ всъхъ людей. Когда-же совершилось въ Немъ сліяніе Божественнаго и челов'яческаго естества, Інсусъ Христосъ сталъ властвовать надъ матеріею, твориль чудеса, открыто возв'ящалъ Нев'ядомаго, Непостижимаго Отца и называлъ Себя Сыномъ Челов'яческимъ, т. е. Сыномъ Перваго Челов'яка,—Непознаваемаго Божества. Іалдаваооъ и другіе архонты хотёли погубить Его, и стараніями ихъ быль распять человёкъ— Іпсусъ, но Христосъ и Премудрость передъ этимъ покинули человіческую оболочку и вернулись къ Нетлённому Свёту Божества, предоставивъ Іисусу пострадать, умеретъ на крестъ, и сбросить окончательно узы плоти; по смерти-же его, Христосъ воскресиль его духовную и душевную субстанцію и она, въ образѣ воскресшаго Іисуса, въ теченіе 18 мѣсяцевъ являлась апостоламъ и ученикамъ, бесъдуя съ ними и открывая наиболъе достойнымъ глубочайшія тайны бытія. Остальные-же ученики, не достигшіе высшаго познанія, тоже зръли воскресшаго Інсуса Христа, но полагали, что Онъ воскресъ съ земнымъ своимъ тъломъ: имъ не было ясно, что воскрешенія плоти быть не можеть, что «плоть и кровь Царствія Божія наслъдити не могуть» (I Кор. XV, 50.). 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Здѣсь мимоходомъ указывается на отрицаніе плотекаго воекресенія вообще.

По прошествіи-же 18 мѣсяцевъ 1), Іисусъ Христосъ былъ взять на небо (т. е. пневматическая субстанція Его отошла въ Высшую Духовную Сущность). И Онъ сидить одесную Іалдаваова, и продолжаеть собирать въ Себѣ всѣ частицы Божества, находящіяся въ мірѣ и въ человѣческихъ душахъ: къ Нему стремятся всѣ Божественныя искры, разсыпанныя въ человѣческомъ сознаніи, и какъ-бы сливаются съ Нимъ. Такимъ образомъ, Іалдаваовъ постепенно лишается отблеска Божества, — разлитой въ мірѣ духовной сущности. И конецъ міра наступитъ тогда, когда въ Іисусѣ Христѣ соберутся всѣ разсыпанныя въ душахъ искры Божества, и вмѣстѣ съ Нимъ отойдуть въ Божественную Сущность, когда все «орошеніе Духа Свѣта» (tota humectatio Spiritus Luminis) будетъ собрано и вернется къ Первоисточнику Свѣта; міръ-же будетъ предоставленъ низшимъ космическимъ силамъ (т. е., лишенный Божественнаго сознанія и Воли, вернется къ состоянію хаоса).

Таково въ краткихъ чертахъ офитическое ученіе, сохраненное намъ Иринеемъ, хотя и въ безсвязномъ, темномъ пересказѣ. Въ первой его части мы имѣемъ космогоническую систему, крайнѣ интересную и глубокую, хотя, къ сожалѣнію, не всѣ символы ея намъ понятны; во второй-же части можно замѣтить, что Ириней пытается буквально передать содержаніе какой то неизвѣстной намъ книги, содержавшей опытъ аллегорическаго толкованія Библіи примѣнительно къ космогоническомъ идеямъ офитизма. Къ сожалѣнію и здѣсь ясно лишь то, что ліонскій епископъ не могъ вполнѣ овладѣть смысломъ текстовъ, предназначенныхъ только для посвященныхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мы увидимъ далѣе, что почти всѣ гностическія секты признавали не сорокадневный, а гораздо болѣе продолжительный срокъ явленія Інсуса Христа въ мірѣ послѣ воскресенія.

### 2. Варвело-гностики или Варвеліоты.

Iren. Adv. haer. I, XXIX.
Theod. Haer. fab. comp. 1, XIII.
Epiph. Haer. XXV, 2; XXVI, 1, 3.
August. de haer. VI.
Philastr. de haer. XXXIII.

и пр.

Передъ только-что изложенной безымянной системой офитовъ, мы находимъ у Иринея свъдънія о какихъ-то другихъ «Варвело-гностикахъ» или Варвеліотахъ, названныхъ такъ по имени эона (т. е. проявленія Вожества) Варвело (ВарЗпім), игравшаго большую роль въ этомъ ученіи. Собственно говоря, въ этой системъ, въ томъ видъ, въ которомъ она сохранилась у Иринея, изтъ характернаго признака офитическихъ ученій, т. е. символа змая, но все-же ересеологи единогласно относять «варвеліотовъ» къ группѣ офитовъ, ввиду того, что общая схема ученія, въ ея космогонической части, весьма близко подходить къ ученію только-что разсмотрівнныхъ нами офитовъ. У Иринея, впрочемъ, нътъ связнаго изложенія системы варвело-гностиковъ; онъ ограничивается пересказомъ какого-то документа, въроятно изъ круга чтенія этихъ сектантовъ, и неожиданно обрываетъ свое изложение тамъ, гдв видимо кончались данныя его источника. При этомъ Ириней усматривалъ въ ученіи варвеліотовъ следы непосредственнаго вліянія Симона Мага и симоніанства; убъжденіе это вытекало отчасти изъ знакомаго намъ стремленія выставить Симона родоначальникомъ всего гностицизма, отчасти изъ того факта, что въ ученіи варвеліотовъ, какъ и у Симона, находилась идея парныхъ, мужеско-женскихъ эманацій Божества (сизигій). Но на этомъ-же основаніи позднійшій ересеологь Өеодорить искаль филіацію варвеліотовъ оть Валентина и его системы, гдф учение о сизигияхъ достигло полнъйшаго развитія. На самомъ дълъ, «варвело-гностики» принадлежали къ той группъ первобытныхъ сектантовъ-полухристіанъ, иден которыхъ послужили общимъ источникомъ для всъхъ великихъ гностическихъ системъ. Мъсто ихъ-на заръ исторіи христіанства, въ утреннемъ туманъ первоначальнаго смутнаго синкретизма, еще не выработавшаго опредъленной догматики. Ириней въ концъ II въка еще отдъляль «варвеліотовъ» оть другихъ офитовъ: для позднайшихъ-же ересеологовъ они слились въ общемъ хаосѣ первобытныхъ сектъ, разобраться въ коихъ уже въ IV—V вв, представлялось немыслимымъ, и мы видимъ, что у Епифанія и другихъ церковныхъ писателей «варвеліоты» смѣшиваются то съ Николаитами 1), то съ другими непонятыми, уже забытыми сектантами.

Насколько можно выяснить изъ туманнаго и сбивчиваго пересказа Иринея, «варвело-гностики» учили о Непознаваемомъ, Неизреченномъ Божествъ, возжелавшемъ озарить откровеніемъ въчно-дъвственаго эона Варвело<sup>2</sup>). Это Божественное желаніе выражается Мыслью ('Ε'ννοια), сочетавшейся съ Предвѣденіемъ (Πρόγνωσις); съ ними проявляются Нетлѣніе ('Αφθαρσία) и Жизнь Вѣчная (Ζωή 'αιωνία). Это—первая Божественная Четверица (т. е. первыя проявленія Непознаваемаго Божества, представленныя какъ-бы въ образъ квадрата). Озаренный этимъ откровеніемъ. Варвело произвель Совершенный Свъть, называемый Христомъ. Тогда изъ Неизреченнато Источника Божества происходить новая эманація: это Умъ (Nοῦς), Слово (Δόγος) и Воля (Θέλημα), образующіе вмѣстѣ съ Христомъ вторую Непостижимую Четверицу, сочетающуюся съ первой. Изъ сочетанія Логоса и Мысли происходить Саморожденный ('Aυτογενής). (символизирующій, повидимому, первое проявленіе творческаго начала въ Божествъ). Спутницею его является Истина ('Αληθεία), и ему, Автогену, подчиняется все: дальнфишія эманаціи Божества совершаются для него (для «сопровожденія» его). Эти эманаціи следующія: оть Христа и Негленія четыре светила или активномужескія начала, а отъ Воли и Жизни Вѣчной-благодать (Χάρις), χοτήμιε (Θέλησις), εмысять (Συνεσις) и разумъ (Φρύνησις), олицетворяющіе идею пассивно-женскаго элемента Божественнаго творчества; благодать сочетается съ первымъ светиломъ, называемымъ Спасителемъ и Армогеномъ (?), хотъніе со вторымъ, и т. д.

«Саморожденный» производить перваго Совершеннаго Человъка, названнаго Адамантомъ, и сопутствующее ему Совершенное Познаніе, благодаря которому Совершенный Человъкъ познаетъ Сущность Божества: ему открывается тайна Неизръченнаго Отца и Матери (т. е. Св. Духа, Варвело) и Сына (Христа).

<sup>1)</sup> См. далъе.

<sup>2)</sup> Названіе это толкуєтся разно. Гарвей и Гильгенфельдъ объясняють его: «Богь въ четверицѣ».

Отъ вѣчно-дѣвственнаго Варвело Совершенный Человѣкъ получаетъ непобѣдимую силу. И отъ сочетанія Совершеннаго Человѣка съ Познаніемъ происходитъ Дерево, называемое также познаніемъ (? какой-то символъ, связанный съ «древомъ познанія»?).

На этомъ мѣстѣ Ириней вдругъ обрываетъ нить своего пересказа, и прямо переходить къ изложению космогонической части разсматриваемаго ученія, сообщая, что оть ангела, состоявшаго при Единородномъ (?) 1) произошелъ Св. Духъ, называемый Премудростью (Σοφία) и Пруникосъ (Πρόυνεικος). Узрѣвъ, что все сущее проявляется въ сизигіяхъ, Пруникосъ ищеть для себя, — съ къмъ-бы сочетаться, спускается до низшихъ сферъ и здёсь (отъ соприкосновенія съ хаосомъ матеріи) производить несовершенное твореніе, называемое Первоначаломъ (Протархо»). Это—Создатель назшаго міра, ангеловъ и низшихъ духовъ, тверди небесной и всего земного. (Мы въ немъ узнаемъ Галдаваова офитовъ). Увидъвъ несовершенство своего дътища и сотвореннаго имъ міра, уже оскверненнаго злобою, завистью, похотью и прочими порожденіями Первоначала,-Премудрость съ печалью удалилась въ высь и вернулась въ Божественную Сущность, въ которой заняла последнее место. А Первоначало, оставшись властовать надъ созданнымъ имъ низшимъ міромъ, возмнило себя Высшимъ Божествомъ, и имъ было произнесено: «Я Богъ Единый, Ревнитель, и кром'в Меня нътъ иного Вога». (Ср. Исх. XX, 3, 5. Второз. V, 6-7, 9. Исаіи XLV, 5; XLVI, 9).

Здѣсь Ириней вновь прерываетъ свое изложеніе, и оставляеть его незаконченнымъ. Ему предстояло еще выяснить ученіе «варвело-гностиковъ» объ искупленіи и очищеніи низшаго міра, о конечномъ освобожденіи духовной сущности отъ власти низшаго Творца—міродержателя для возвращенія къ Божественному Первоисточнику, но Ириней, повидимому, отступилъ передъ трудностью пересказа столь сложной и совершенно непонятной ему системы, или же, просто, онъ не имѣлъ иныхъ данныхъ о «варвеліотахъ», за исчерпаніемъ содержанія попавшаго въ его руки текста.

<sup>1)</sup> Объ этомъ «Единородномъ» раньше не было упоминанія. Быть можеть, Ириней его называеть такъ по ошибкі («Моногенъ» вмісто «Автогенъ»), но возможно и то, что гъ тексті, по которому Ириней составляль свое изложеніе, встрічались пропуски.

#### 3. Наасены.

Philosophum. V, 6-11. X, 9.

Өеодорить въ своемъ пересказѣ системы варвеліотовъ (haer. fab. comp. I, 13) упоминаетъ вскользъ о другихъ наименованіяхъ секть той-же группы офитовъ и, между прочимъ, о «наасенахъ». Объ этихъ Naassyvol мы находимъ довольно пространныя свѣдѣнія въ Философуменахъ Ипполита, и обратимся теперь къ этому источнику для выясненія интересной, но весьма сложной и темной отрасли офитизма.

Прежде всего слѣдуеть замѣтить, что Ипполить не даетъ намъ систематическаго разбора ученія «наасеновъ»: онъ лишь пересказываеть содержаніе нѣкоторыхъ памятниковъ литературы этихъ интересныхъ мистиковъ. Тутъ и разсужденія о Божественной Сущности, и опытъ символическаго толкнованія Ветхаго Завѣта, и рядъ другихъ аллегорическихъ изъясненій евангельскихъ текстовъ, и наконецъ отрывки наасенскихъ гимновъ. Все это вмѣстѣ взятое представляеть большой интересъ, тѣмъ болѣе, что Ипполитъ не поскупился на цитаты изъ подлинныхъ, лежавшихъ передъ его глазами документовъ. Но связнаго изложенія системы «наасеновъ» мы все таки не имѣемъ, и возстановить ее едва-ли можемъ, ввиду крайней запутанности нашихъ данныхъ.

Названіе «наасеновъ» произошло отъ еврейскаго слова наасъ, означавшаго змъя: оно соответствуеть эллинскому наименованію «офитовъ». Впрочемъ сектанты, обозначаемые этимъ именемъ, сами себя называли просто гностиками, считая себя посвященными въ высшее познаніе. Выть можеть, зам'вна греческаго слова еврейскимъ въ ихъ названіи должна была служить указаніемъ на ихъ примирительное отношеніе къ ветхозавътной традиціи (конечно, принимаемой только въ символическомъ смыслѣ), въ противоположность рѣзко враждебному отношенію къ еврейской традиціи со стороны другихъ офитическихъ сектъ. Но во всякомъ случай міросозерцаніе «наасеновъ» было чисто эллинскимъ, и они сами гордились тесной связью съ мистеріями Египта и эллинскаго міра, какъ мы сейчась увидимъ. Понятіе-же ихъ о Божествъ было проникнуто духомъ чистаго пантеизма, столь-же чуждаго еврейскому религіозному созерцанію, какъ и ясно выраженный дуализмъ другихъ офитовъ.

Въ основѣ системы «наасеновъ» лежало представленіе о непознаваемомъ Божествѣ, Первоначалѣ всего, Единомъ Благомъ, Именуемомъ просто Первымъ (Прою̀). Это — Высшій Отецъ и также Мать, ибо въ Немъ вмѣщаются всѣ элементы мужескіе и женскіе, активные и пассивные, —Высшій Человѣкъ, обозначаемый мистическимъ именемъ 'Адара́;. Соприсущій Ему Превѣчный Сынъ (очевидно, символизирующій Божественную потенцію Творческой Силы) образуеть съ Нимъ (т. е. съ Его непостижимой мужеско-женской сущностью) Высшее Троичное Начало Божества, недоступное воображенію. Но кромѣ этого таинственнаго Троичнаго Принципа, Божество проявляется и познается мышленіемъ въ тройственной Сущности, объемлющей міръ видимый и невидимый. Это — тройное представленіе о Божествѣ, проявляющемся 1) въ наивысшемъ, непостижимомъ Принципѣ Божества, 2) въ мірѣ духовномъ, 3) въ мірѣ матеріальномъ.

Отсюда видно, что ученіе наасеновъ по существу чуждо дуализма. Идея Первобытной матеріи или хаоса здѣсь не противополагается Божественной Сущности, какъ въ тѣхъ офитическихъ системахъ, съ которыми мы уже ознакомились. Наоборотъ, матерія, т. е. потенція всего бытія, здѣсь является какъ-бы третьимъ, низшимъ проявленіемъ Божества. Это Божественное, но уже матеріальное Начало есть таинственный Наасъ (Νάας),—Змѣй, т. е. Влажное Начало, тожественное, по словамъ наасеновскаго трактата, съ влажнымъ принципомъ, о которомъ училъ древній философъ Оалесъ Милетскій, какъ о началѣ всего бытія. 1) Этотъ низшій принципъ бытія отнюдь не является тѣневою стороною Божественнаго Свѣта, т. е. отрицаніемъ Божества, тьмою хаоса,—наоборотъ, онъ свѣтелъ и благъ, и въ немъ источникъ міровой красоты. Другими словами, наасены видѣли въ Зиждительной Силѣ, проявляющейся во вселенной, не только далекій отблескъ Божества, но и составную часть Его Собственной Всеблагой Сущности; они представляли себѣ Божество не только Непостижимой Эссенціей, превышающей всякое проявленіе творчества, но и Активнымъ Началомъ, заложеннымъ въ принципѣ всего бытія. Божество здѣсь сливается съ космосомъ, почти какъ въ буддійскомъ пантеизмѣ. А Влажное Начало, таинственный Наасъ, олицетво-

<sup>1)</sup> Philosoph. V, 9. О Өзлесъ и учени его см. выше, ч. I.

ряющій міровую эволюцію, порою отожествляется съ Самой Непознаваемой Божественной Сущностью: изъ словъ Ипполита и изъ приводимыхъ имъ отрывковъ наасенскихъ гимновъ можно усмотръть, что подъ именемъ Нааса иногда разумъвалось не только низшее, третье проявление Божества, но и Божественный Принципъ вообще. Божественное Начало, заложенное въ мірь, какъ зерно горчичное и разрастающееся, согласно притчъ, въ пышное дерево <sup>1</sup>) Это-Божество, мыслимое какъ міровое броженіе, согласно притчь о закваскь, положенной женщиною въ трехъ мврахъ муки 2).

Мы здёсь встрёчаемся съ опытомъ применения знакомыхъ намъ евангельскихъ текстовъ къ наасенской символикъ, изъ чего можно заключить, что наши евангелія были въ почетв у этихъ гностиковъ. Но священными книгами ихъ были не только наши каноническія евангелія, но и другія, какъ напримітрь Евангеліе Өомы и въ особенности Евангеліе Египтянъ. Въ последнемъ, по утвержденію наасеновъ, содержалась исторія міровой и человъческой души, т. е. исторія первобытнаго ниспаденія духа изъ Божественнаго Первоисточника, постепеннаго огрубънія и матеріализаціи его, и затъмъ постепеннаго освобожденія отъ узъ плоти, и просвътленія. Къ глубокому нашему сожальнію, авторъ «Философуменъ» не сохранилъ намъ ни подлинныхъ цитать изъ Евангелія Египтянъ, ни наасенскаго толкованія ихъ, такъ что мы не можемъ возстановить ученія наасеновъ о вселеніи души въ тёло, и не знаемъ, какимъ образомъ излагалось въ этой системъ появление въ міръ человъка, одареннаго частицею божественнаго сознанія. Изъ брошеннаго вскользъ указанія Ипполита 3) мы можемъ лишь уловить, что челов'якъ сотворенъ «многими сплами» (подъ которыми можно разумѣть низшихъ міродержителей, Архонтовъ Иринеевскихъ офитовъ), и что онъ созданъ «по образу Высшаго Человѣка» 4), т. е. въ немъ проявляется тройственная природа, и въ немъ-же сочетаются мужеско-женскіе элементы. 5) Здёсь-же мы находимъ упоминаніе

<sup>1)</sup> Мате. XIII, 31-32. Марк. IV, 31-32, Лух. XIII, 19.

 <sup>2)</sup> Мате. XIII, 33. Лук. XIII, 21.
 3) Philosoph. V, 7.

<sup>4)</sup> Быт. І, 26. Ср. выше ученіе офитовъ Иринея, и далве ученіе Саторнила.

<sup>5)</sup> Ср. Быт. I, 27: «И сотвори Богъ человѣка, по образу Божію сотвори его, мужа и жену сотвори ихъ». Мы увидимъ далбе, какъ часто этотъ текстъ толковался въ смыслъ отрицанія раздъленія пола въ первобытномъ человъкъ.

объ Автогенъ (Айтоүсидс), котораго встръчали уже у Варвеліотовъ, и о таинственномъ огненномъ Тахбаваюв, четвертомъ Богь (? Творческая Сила, выдёленная изъ Высшаго Неизреченнаго Троичнаго Принципа?) 1). Но скудость данныхъ не позволяеть намъ выяснить отношение каждаго изъ этихъ олицетвореній Божественной Силы къ созданію видимаго міра и вънца его, человъка: Ипполитъ лишь мимоходомъ указываетъ на эти таинственные символы, и не останавливается на разъясненій ихъ. Нісколько даліве мы видимъ, что упомянутый низтій Леміургь, Іалдаваовъ или Ноадбайос, не противополагается Высшему Божеству: мы не находимъ у наасеновъ слъдовъ того излюбленнаго офитами толкованія Ветхаго Завѣта, по которому Галдаваооъ-Гегова отвлекаеть родъ людской отъ познанія Истиннаго Божества, требуя поклоненія себъ, Моисейже является пророкомъ этого низшаго Деміурга, а не Бога Истиннаго. Наоборотъ, наасены утверждали, что Моисей возвъщаль объ Истинномъ, Высшемъ Божествъ, познание Котораго онъ самъ пріобрѣль у тестя своего Іофора, «великаго мудреца» (ὁ μέγας σοφὸς) 2). Въ ветхозавѣтномъ сказаніи о лѣствиць, видьнной во снъ Іаковомъ, и простиравшейся отъ неба до земли 3), наасены видёли символическій образъ нисхожденія духа свыше къ міру, и постепеннаго восхожденія его обратно къ Божественному Источнику. Изъ другихъ многочисленныхъ примъровъ наасенскаго толкованія Ветхаго Завъта; приводимыхъ Ипполитомъ, особенно интересно символическое изъясненіе псалма 113-го: «Во исход'в Израилев в отъ Египта, дому Іаковля изъ людій варваръ, бысть Іудея святыня его, Израиль область его. Море видъ и побъже, Горданъ возвратися вспять...»

<sup>1)</sup> Въ рукописи Философумень стоить не Ἰαλδαβαώθ, α ἸΗσαλδαίος; большинство ученых полагаеть, что это лишь ошибка переписчика (всявдствіе чего въ цитируемомъ нами Гэттингенскомъ изданіи тексть исправлень на Ἰαλδαβαώθ), но другіе, напр. Гильгенфельдь, несогласны съ этой поправкой и считають, что Ἡσαλδαίος совершенно особое имя. См. Hilgenfeld, Ketzergeschichte, II, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Philosoph. V, 8. Нельзя не отмѣтить, что въ современномъ ученія оккультизма сохранилась традиція, будто Іофоръ, «священникъ Мадіамскій» (кн-Hex. II, 16—21; III, 1; IV, 18; XVIII, 1—27), былъ послѣднимъ носителемъ тайнаго знанія черной расы, и передалъ это посвященіе зятю своему Монсею, представителю бѣлой расы.

выт. XXII, 12—19. Извѣстно, что Церковь восприняла символическую «лѣствицу Іакова», какъ аллегорическій образъ Причистой Дѣвы Маріи, о чемъ сохранилось много слѣдовъ въ церковной Богородичной службѣ.

и т. д. Псалмопфвецъ тутъ указываетъ на сказанія о Чермномъ морф, разступившемся передъ евреями во время бъгства изъ Египта 1) и о чудъ Іисуса Навина, пріостановившаго теченіе Іордана при занятіи евреями земли обътованной 2). Но наасенское толкованіе видъло здѣсь символъ духа, прекращающаго свое нисхожденіе къ низшему міру матеріи, и обращающемуся вспять къ своему Божественному источнику 3); земля египетская—символъ плоти, матеріи, изъ которой духъ стремится уйти въ радостномъ порывъ къ родной ему Божественной Сущности; море—это океанъ бытія, порождающій, какъ сказалъ Гомеръ, 15 и людей и боговъ (т. е. и низшій и высшій мірь).

Мы не знаемъ, какимъ образомъ наасены представляли себъ явление въ міръ Інсуса Христа, и очищение міра черезъ Него; намъ приходится ограничиться краткими свъдъніями о томъ, что Іисусъ Христосъ былъ полнымъ отраженіемъ Высшаго Человъка и поэтому самъ обладалъ совершенной тройственной природой, такъ что явленіемъ Его въ мірѣ совершилось спасеніе всіхъ трехъ міровыхъ областей: матеріальной, душевной и духовной. И пропов'єдь Его была обращена не только къ избраннымъ, но и къ такимъ, которые не могли воспринять Его ученія. Ибо родъ людской также тройственъ по природѣ, по аналогіи съ Міровымъ Тройственнымъ Началомъ: низшій родъ людей матеріальныхъ (хоическихъ) отличается отъ людей душевныхъ или психиковъ, и духовныхъ или пневматиковъ, и люди дёлятся на избранных, призванных 4) и заключенных з (въ матерія). Только первымъ «дано ведати тайны Царствія Божія», по слову Самого Інсуса Христа 5): они — истинные гностики, увѣнчавшіе подвигь Богонскательства обрѣтеніемъ Истины. Къ нимъ относятся евангельскія слова: «никтоже можеть пріити ко Мив, аще не Отецъ пославый Мя привлечеть его» 6), и притча о сфмени, упавшемъ на добрую почву 7), и множество

<sup>1)</sup> Hex. XIV, 13-XV, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Iuc. Has. III, 14-16.

в) Замѣтимъ, что и въ Православной Церкви псаломъ 113-ый имѣетъ символическое значеніе, и примѣвяется къ празднованію Крещенія Господня (т. е. сошествія Духа Святаго на Інсуса Христа и черезъ Него на родъ человѣческій). См. антифоны на литургіи 6-го Япваря и вообще всю церковную службу въ этотъ день.

<sup>4)</sup> Mare. XX, 16; XXII, 14.

<sup>5)</sup> Maro. XIII, 11-12. Mapr. IV, 11. . Tyr. VIII, 10.

<sup>6)</sup> Iоан. VI, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Мато. XIII, 3—9, 18—23. Марк. IV, 3—20. Лук. VIII, 5—15.

другихъ текстовъ изъ евангелій и посланій ап. Павла. Различіе между духовными и душевными людьми ясно выражено въ словахъ Павла: «глаголемъ не въ наученыхъ человъческія премудрости словесьхъ, но въ наученыхъ Духа Святаго, духовным духовными сразсуждающе. Душевенъ-же человъкъ не пріемлетъ яже Духа Божія, юродство бо ему есть...» и т. д. 1). Душевные люди—это искатели Бога, еще не достигшіе, подобно пневматикамъ, чутья и уразумѣнія Истины, но самымъ исканіемъ ея возвысившіеся надъ матеріей, въ которой заключены остальные люди, не умѣющіе подняться надъ уровнемъ грубыхъ плотскихъ потребностей.

Это тройственное начало духа. души и плоти, нашедлее выражение въ совокупности рода человъческаго, еще ощутительнъе въ каждомъ отдъльномъ индивидуумъ. Каждый человъкъ является отражениемъ Непостижимой Высшей Троичной Сущности. Въ немъ также обрѣтается высшее начало, пневматическая сущность или духъ, образующій вместе съ душею (психикой или сознаніемъ) и тъломъ цъльное тройственное естество. Но въ то-же время духъ является единой истинной сущностью человъка, ячейкой его истиннаго «я» подъ внъшними оболочками души и плоти, - подобно тому, какъ Непостижимое Божество проявляется и познается въ двухъ низшихъ своихъ проявленіяхъ міра невидимаго и міра матеріальнаго, но въ то-же время пребываеть неизмиными вы Неизреченномы Источникѣ Божественной Сущности 2). Духъ заключенъ въ душу, душа въ тело. Но душа стремится въ духу и жаждеть сліянія съ нимъ (т. е. сознаніе и разумъ пытаются проникнуть въ таинственную сущность духа), а духъ тоскуеть въ своей низшей оболочки и стремится назадъ къ своему Первоисточнику, въ родную ему Божественную Сущность.

Этому міровому закону тройственнаго разділенія и тяготівнія къ духовной сущности подчинена вся природа. Душевная сущность отнюдь не является отличительнымъ признакомъ человіка: душою обладають не только животные, но и все сущее въ мір'є органическомъ и неорганическомъ, даже камни. Ибо камни растуть, слідовательно и въ нихъ проявляется то

<sup>1)</sup> I Kop. II, 13-16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мы здѣсь видимъ общее всей древней мистикѣ ученіе о микрокосмѣчеловѣкѣ, являющемся отраженіемъ полноты бытія, — Макрокосма (идея, отчасти уцѣлѣвшая въ современномъ т. наз, оккультизмѣ).
14\*.

стремленіе къ возвышенію, то тяготвніе къ неввдомому, которымъ одушевлена жизнь 1). Эту чисто—пантеистическую мысль наасены подкрвпляли ссылками на символику древнихъ мистерій, изъясняя мивы Прозерпины-Коры, тоскующей въ преисподней, Атиса, возлюбленнаго Матери-Земли, Адониса и др.—какъ символы все того-же мірового стремленія, являющагося сущностью жизни. Этотъ міровой законъ неудовлетворенности и ввчнаго исканія проявляется въ низшемъ мірв въ любви, въ среднемъ—въ тоскв передъ неввдомымъ, въ смутномъ исканіи одухотворенія, а въ высшемь—въ ясномъ и неудержимомъ порывв къ духовной сущности.

Наасены разъясняли, что мистеріи «Великой Матери» были именно изображеніемъ тайны пола и плотскихъ страстей, какъ отраженія высшихъ духовныхъ исканій. Мы не будемъ слѣдовать за Ипполитомъ въ его сбивчивомъ пересказъ наасенскихъ толкованій символики древнихъ таинствъ; достаточно будеть отметить, что наасены ссылались въ равной мере на мистеріи Великой Матери и на Египетскія таинства, на мистеріи Елевзинскія, Самофракійскія и на таинственные культы Діониса, на всѣ мистическія традиціи древняго Востока, заявляя о тѣсной связи своего ученія со всёми этими теченіями таинственнаго знанія, исходившими изъ общаго источника созерцанія Истины. По словамъ наасеновъ, таинственное учение о тройственномъ естествъ всего сущаго было впервые исповъдано въ Ассирін и оттуда перешло въ Египетъ и во вев святилища познанія восточнаго и эллинскаго міра. Ученіе о Влажномъ Началь всего низшаго бытія, раскрытое у эллиновъ Оалесомъ Милетскимъ, лежало въ основъ египетскихъ таинственныхъ культовъ: здёсь Влажное Начало олицетворялось Озирисомъ. оплодотворяющимъ природу-Изиду, закутанную въ семь покрываль (символизирующія семь планетныхъ системъ, семикратное проявление зиждительныхъ силъ природы). Гермесъ, заимствованный эллинской миоологіей изъ египетскихъ культовъ, символизируетъ творческую силу Божества; онъ-таинственный Логосъ, проявляющійся въ эволюціи бытія 2); онъ же водитель душт, соединяющій частицу Высшаго Божественнаго духа съ низшимъ сознаніемъ, изшедшимъ изъ матеріи; онъ же

<sup>1)</sup> Philosoph. V, 7.

<sup>2)</sup> Ibid. V, 7.

будить человъческое сознание и озаряеть его Божественнымъ Свътомъ, отблескомъ Высшаго мистическаго Сына Человъческаго. -- и къ этой тайнъ относится тексть ан. Павла: «востани, спяй, и воскресни отъ мертвыхъ, и освътить та Христосъ 1)». И это, —добавляеть Ипполить, —есть великое таинство Элевзинскихъ мистерій. А если нъть въ человъкъ искры живой, разгорающейся отъ въщаго призыва къ свъту, то не можетъ онъ воспринять Божественнаго озаренія; такой человъкъ-мертвецъ, и къ нему относятся слова Христа о «гробахъ повапленныхъ.... иже внутрьуду полны суть костей мертвыхъ» 2), — ибо нътъ въ немъ человъка живаго (т. е. пневматика). Когда-же въ Писаніи находимъ, что «мертвецы исходять изъ гробовъ 3)», то это означаеть оживленіе духовнаго человѣка, познаніе имъ тайны пневматической сущности и освобожденіе отъ плотскихъ узъ 4).

Замътимъ кстати, что въ приведенномъ образцъ наасенскаго толкованія можно уловить полное отрицаніе идеи воскресенія плоти, хотя Ипполить не даеть намъ прямого на то указанія. Авторъ «Философумень» вообще умалчиваеть о той части наасенской системы, въ которой содержалось учение объ искупительномъ значении Іисуса Христа, и о спасении Имъ міра и человъка. Мы видимъ лишь, что Христосъ по пришествіи Своемъ и вознесеніи учредиль три Церкви: земную или видимую, душевную, и высшую духовную 5), но не знаемъ, какъ представляли себ'в наасены, напр., образъ душевной Церкви, и какія души ее составляли. Что касается высшей, пневматической Церкви, то къ ней восходить духъ, очистившійся отъ всего земнаго, достойный возвращенія въ Первобытную Высшую Сущность. Отъ бремени плоти духовный человъкъ освобождается познаніемъ Божества и отказомъ отъ потребностей своей тълесной оболочки. У насъ нътъ точныхъ указаній на то, какимъ образомъ наасены представляли себѣ спасеніе и очищеніе духа человів ческаго черезь Інсуса Христа. Но Ипполить неоднократно указываеть на требованіе полнаго аскетизма, какъ на необходимое условіе наасенскаго посвященія.

Ефес. V, 14.
 Мате. XXIII, 27. Лук. XI, 44.
 Сf. Мате. XXVII, 52.

<sup>4)</sup> Philosoph. V, 8. b) Ibid. V, 6.

Повидимому, наасены доходили даже до идеи насильственнаго отказа отъ плотскихъ страстей, путемъ оскопленія, какъ въ мистеріяхъ Великой Матери. Но во всякомъ случав требованіе аскетизма стояло у нихъ на первомъ планъ. Наасены полагали, что человъкъ обязанъ беречь всъ свои силы и помыслы для стремленія къ Божеству, для приближенія къ созерцанію Неизреченной Вожественной Мужеско-Женской Сущности, по образцу Которой созданъ человъкъ. Всякая-же плотская похоть является униженіемъ Божественнаго Первообраза; половыя сношенія сами по себіт—лишь извращеніе первобытной чистоты Первообраза, они по существу противоестественны и именно къ нимъ относятся Христовы слова о святынъ, отдаваемой псамъ и о жемчугъ, разсыпаемомъ передъ свиньями 1). Лишь отказъ отъ постыдныхъ и неестественныхъ потребностей. унизительныхъ для образа и подобія Божія, окрыляєть духъ и даеть возможность отрываться отъ плоти, проникаться свътлымъ разумѣніемъ Высшей Божественной Сущности.

Мы уже сказали, что священной книгой наасеновъ было по преимуществу Евангеліе отъ Египтянъ, къ сожалѣнію до насъ не дошедшее. Но уцѣлѣвшій донынѣ краткій тексть изъ этого евангелія 2) указываетъ на такое-же отрицательное отношеніе къ половымъ инстинктамъ, какъ и у наасеновъ. Въ этой единственной подлинной цитатѣ изъ Евангелія отъ Египтянъ Христосъ, на вопросъ Саломеи: когда пріидетъ Царствіе Божіе? отвѣчаетъ, что оно наступитъ лишь тогда, когда двое будутъ какъ одно, а мужескій и женскій поль будуть ии мужескимъ, ни женскимъ 3). Этотъ отрывокъ странной мистической книги вполнѣ подходитъ къ ученію наасеновъ, насколько мы могли его разобрать, и въ частности къ идеѣ оскверненія Божественнаго «мужеско-женскаго» Первообраза въ человѣкѣ, повинующемся потребностямъ пола.

Кром'в Евангелія отъ Египтянъ и Евангелія Оомы, особенно чтимыхъ наасенами, были какія-то *Откровенія Іакова* брата Господня *Маріамить*, на которыя, по словамъ Ипполита <sup>4</sup>), также охотно ссылались наасены. Объ этой книгъ мы не

<sup>1)</sup> Mare. VII, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ такъ наз. II посл. Климента Римскаго, гл. XII. Параллельныя цитаты у Климента Александрійскаго, Strom. 1II.

<sup>3)</sup> О Евангеліи Египтянъ см. далье, ч. V.

<sup>4)</sup> Philosoph. V, 7.

имъемъ никакихъ другихъ свъдъній: по всей въроятности она принадлежала къ кругу литературы особыхъ Откровеній, связанныхъ съ именемъ Маріи, какъ напр. Великіе и малые вопросы Маріи, Геруа Маріа, Pistis Sophia и др. 1): кромъ послъдней изъ упомянутыхъ книгъ, вся эта литература извъстна намъ, къ сожальнію, лишь по заглавіямъ. Возможно, что указанныя Ипполитомъ Откровенія Іакова Маріамию были спеціальной тайной книгой наасеновъ, не имъвшей распространенія внъ круга этихъ сектантовъ. Во всякомъ случав изъ словъ Ипполита не видно, имъль-ли онъ самъ ее въ рукахъ; возможно, что онъ говоритъ о ней лишь по наслышкъ.

Но зато сборникъ наасенскихъ гимновъ былъ, несомивно, въ рукахъ Ипполита, и мы можемъ, по примъру автора Философуменъ, закончить нашъ обзоръ ученія наасеновъ однимъ изъ этихъ любопытныхъ гимновъ, восиввавшихъ тайну Божественной Сущности и спасительнаго познанія <sup>2</sup>):

Первобытнымъ Зиждительнымъ Началомъ всего сущаго былъ Наасъ в), Вторымъ-же Хаосъ, изшедшій изъ Первобытнаго. Третье-же Начало получило душу отъ Нихъ обоихъ. И она (дуща), облеченная во образъ трепещущей лани, Блуждаетъ, изнуренная, подъ гнетомъ Смерти. То, достигни царства (свъта), она озаряется свътомъ То, въ скорбь повергнутая, рыдаеть, То въ стенаніяхъ радуется, То въ стенаніяхъ своихъ осуждается, То осуждается и погибаеть. То, не находя выхода, несчастная, во злъ Въ лабиринтъ блуждаетъ. Іисусь сказаль: Воззри, Отець, Скорбное существо блуждаеть по земль, Отторженное отъ Твоей обители. Оно порывается бъжать отъ горькаго Хаоса, И не знаетъ, какъ черезъ него пробиться. Сего ради пошли Меня, Отепъ!

<sup>1)</sup> См. далѣе, ч. V.

<sup>2)</sup> Текстъ гимна въ рукописи Философумент сильно искаженъ, и съ трудомъ возстановленъ первымъ издателемъ, Miller'омъ, которому слъдуетъ и Гэттингенское изданіе. Предлагаемый русскій переводъ сдъланъ съ послъдняго изданія, по сличеніи съ нъмецкимъ переводомъ Гарнака, Sitzungsber, der Berl. Ak. d. Wiss. 1902, I, s. 543.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Въ текстѣ Гэттингенскаго изданія стоить  $v\phi\phi_{\xi}$  (разумъ), но Гильгенфельдъ (Ketzergesch., s. 260) предлагалъ поправку  $N\alpha\alpha_{\xi}$ , соотвѣтствующую общей схемѣ наасенскаго ученія, выраженнаго въ этомъ гимнѣ. Гарнакъ ор. cit.) придерживался чтенія кодекса и первую строку переведъ такъ: Das zeugende Princip des Alles, das Erste, war der Nus (Verstand).

Съ печатями (въ рукахъ) я сойду (въ низшій міръ), Пройду черезъ всѣ Эоны, Всѣ таинства раскрою, И покажу божественные образы. Сокровенныя тайны священнаго пути Открою, назвавъ гносисомъ.

# Ператы.

Philosophum. V, 12—18; X, 10. Theodor. Haer. fab. comp. I, 17. Clem. Alex. Strom. VII, 17.

и пр.

Вслъдъ за наасенами мы находимъ въ «Философуменахъ» упоминаніе о другихъ гностикахъ-офитахъ, называемыхъ Ператами; ученіе ихъ, насколько его можно возстановить по даннымъ Ипполита, близко подходило къ системъ наасеновъ, такъ какъ въ основъ его лежало представление о тройственной природ'в всего сущаго. Но, съ другой стороны, ператы сходились съ «офитами» Иринея въ резко враждебномъ отношении къ библейской традиціи, изъяснявшейся ими также въ смысл'в отожествленія Іеговы съ низшей космической силой, противополагаемой Высшему Божеству. Основателями секты ператовъ, по словамъ Ипполита 1), были нѣкій Евфратъ (Εὐφράτης ο Пερατικός) и Келбъ (Κέλβης ὁ Καρόστιος), но послѣдняго Ипполить въ другомъ мѣстѣ $^2$ ) называеть почему-то Адемомъ ('Аδέμης ὁ Καρύστιος), а объ Евфрать упоминаеть Оригенъ 3), какъ объ основателъ секты Офитовъ. Это указаніе Оригена не противорѣчить свѣдѣніямъ Ипполита, такъ какъ «ператы», по всей въроятности, именовали себя просто гностиками-офитами; названіе-же Ператац, т. е. переправляющіеся, потусторонніе, примѣнялось ими къ себѣ въ смыслѣ мистической переправы черезъ океанъ бытія, изъ низшаго міра въ высшій 4). Съ этимъ символомъ переправы, подкрѣпленнымъ аллегорическими толкованіями сказаній о прохожденіи черезъ Чермное море, мы уже ознакомились въ ученіи наасеновъ; подобно имъ, ператы также пользовались символикой древнихъ мистерій, и подчер-

<sup>1)</sup> Philosoph. V, 13.

<sup>2)</sup> Ibid. X, 10.

<sup>\*)</sup> C. Cels. VI, 28.

\*) Philosoph. V. 16.

кивали свою близость къ эсотерическимъ ученіямъ Востока и эллинскаго міра. Отрывокъ «ператскаго» трактата, цитированный Ипполитомъ 1), представляетъ удивительную смѣсь всевозможнымъ символовъ, заимствованныхъ изъ всехъ извъстныхъ намъ явныхъ и тайныхъ культовъ и поэтическихъ легендъ древняго міра; эта символика настолько запутана, что мы здёсь не будеть пытаться ее выяснять, следуя примвру самого Ипполита, который откровенно заявляль о невозможности разобраться въ этой сложной системъ. Впрочемъ, Ипполить и не старался передать общей схемы ученія ператовъ, ограничиваясь, какъ для наасеновъ, пересказомъ попавшихъ въ его руки трактатовъ разнообразнаго содержанія. Повидимому, туть было и разсуждение о Сущности Божества, и опыть символического толкованія Ветхого Зав'ята, и трактать о мистическомъ значеніи планетныхъ сферъ, тісно связанный съ астрологическими ученіями древняго Востока.

Въ основъ системы ператовъ, какъ уже указано, лежало представленіе о Тройственной Божественной Сущности, Непостижимой, Единой и Троичной въ своихъ проявленіяхъ. Эта Неизреченная, Первобытная, Божественная Сущность подобна неизсякаемому источнику, все наполняющему и пребывающему неизмѣннымъ, и образующему три основныхъ струи или проявленія Божества: Непознаваемую, Самодовлѣющую Божественную Сущность, именуемую также Царствомъ Отца и таинственной Тріадой 2), затѣмъ Царство Сына, именуемаго Саморожденнымъ, Логосомъ и Змѣемъ ("Офі; 3), и, наконець, низшій міръ Особаго Творенія, т. е. принципъ матеріи. Каждая изъ этихъ трехъ частей Божественной Тройственной Сущности содержить безконечную полноту силъ и потенцій. Такимъ образомъ, матерія и здѣсь, какъ у наасеновъ, является низшимъ проявленіемъ Единаго Всеобъемлющаго Божества; этоть низшій міръ называется также Фадата, т. е. море 4), что указываетъ на тождество его съ Влажнымъ Началомъ наасеновъ и Иринеевскихъ офитовъ. Второе-же проявленіе Непостижимой Троичной Сущности,—Превѣчный Сынъ, Логосъ или Офисъ (т. е. творческая Сила Божества), извивается змѣемъ между Непознаваемой Выс-

<sup>1)</sup> Philosoph. V, 14.

<sup>2)</sup> Ibid. V, 12.

B) Ibid. V, 17.
 Ibid. V, 14.

шею Сущностью Божественнаго Отца и низшимъ міромъ матерін или Влажнаго Начала, на поверхность котораго Онъ бросаеть отраженія непостижимых в образовъ Вожества: по этимъ отраженіямъ создаются формы вічно-движущейся матеріи, и лишь въ нихь, въ этихъ отраженіяхъ, состоить реальность видимаго міра. Мы здісь встрічаемся съ представленіемъ, родственнымъ Платоновскому ученію объ «идеяхъ», и буддійскому ученію о призрачности всего матеріальнаго бытія. Божественный Офисъ, извиваясь между Высшей Сущностью Божества и матерією, то приносить последней эти отраженія Божества, воспринимаемыя низшимъ міромъ, какъ импульсы для созидательной эволюціи, то вновь поднимается отъ низшаго міра матеріи къ Высшему Источнику Божества и несеть Ему отблески Божественной Сущности, очистившіеся оть матеріи (т. е. частицы духа, отделившіяся отъ грубаго, низшаго сознанія, выработаннаго эволюцією организмовъ). Ибо вся духовная сущность стремится къ Офису, какъ жельзо къ магниту. Въ Немъ-Творческое Начало, одухотворяющее міръ, и потому сказано о Немъ такъ ясно: «Въ началъ бъ Слово... вся Тъмъ быша п безъ Него ничтоже бысть. Еже бысть, въ томъ животь бф, и животь об свъть человфкомъ...»1). И единственный, вфчный образъ его въ видимомъ мірѣ, —свѣтъ. Во всемъ сущемъ Онъ есть (еже бысть, вт томъ живот бът), и съ Нимъ, съ Божественнымъ принципомъ жизни, сочетается образъ мистической Евы, «матери всего живущаго», повидимому тождественной съ Первой Женой (Prima Foemina, mater viventium) Иринеевскихъ офитовъ 2): здѣсь, безъ сомнѣнія, мы имѣемъ дѣло съ символомъ, отмъчающимъ въ Творческой силъ Божества (Логось) элементь активный (мужескій) и пассивный (женскій); возможно, что къ этому символу ператы применяли мистическое толкованіе первыхъ главъ книги Бытія, не сохраненное намъ Ипполитомъ.

Низшій міръ матеріи, такимъ образомъ, получаетъ творческіе импульсы отъ средняго міра саморожденныхъ потенцій, или Божественнаго Логоса. Но, получивши эти импульсы, матерія раєвиваетъ свою эволюцію подъ управленіемъ низшихъ

Philosoph. V, 16. Ев. Іоан. І, 1—4. Замѣтимъ, что слова «еже бысть» здѣсь переставлены, чѣмъ нѣсколько измѣннется смыслъ послѣдней фразы (°ο γέγονεν ἐν αὐτῷ, ζωή ἐστιν) сравнительно съ каноническимъ текстомъ.
 2) См. выше, стр. 195, Сf. Бым. III, 20.

космическихъ силъ, отождествленныхъ съ семью низшими сферами бытія, видимый образъ коихъ—въ семи планетахъ. Въ міровомъ бытіи и, въ частности, въ человъческой жизни, эти космическія силы играють роль судьбы, сліпого рока (т. е. въ нихъ олицетворяются непреложные міровые законы, которымъ подчинена матерія). Въ виду того, что эти силы образно представлялись небесными сферами, гностическій трактать, бывшій въ рукахъ Ипполита, содержалъ мистическія разъясненія связи между планетными системами и міровой судьбой, т. е. астрологическія разсужденія, въ которыхъ Инцолить совершенно запутывался и ограничивался поэтому ссылками на тайное астрологическое ученіе халдеевъ и маговъ 1). Но помимо этой близости къ древнимъ астрологическимъ системамъ, мы видимъ у ператовъ и обычное у офитовъ олицетвореніе низшихъ космическихъ силъ семью Архонтами, изъ коихъ одинъ есть тотъ самый низшій Деміургъ, который въ Ветхомъ Зав'єть назваль себя Богомъ Единымъ и избралъ на служение себъ народъ израильскій (Ипполить не даеть намъ свіддіній о томъ, сохранялось-ли у ператовъ за этимъ Деміургомъ имя Іалдаваоов.

Эти Архонты или космическія силы, установившіе законы природы, требують выполненія этихъ законовъ и потребностей илоти. Они-же требують пролитія крови (какъ символа власти матеріи надъ духомъ? 2), и потому обожествившій ихъ родъ человѣческій сталъ приносить кровавыя жертвоприношенія. Библейское сказаніе о Каинѣ и Авелѣ изъяснялось такимъ образомъ: жертва Авеля была угодно Деміургу, потому что она была кровавымъ приношеніемъ закланныхъ ягнятъ, —жертва-же Каина была безкровна и состояла изъ плодовъ земныхъ, и поэтому была отвергнута Деміургомъ 3). Таинственное знаменіе на челѣ Каина 4) было знаменіемъ высшаго Офиса, носителями котораго являются всѣ познавшіе Офиса и отвергшіе законы Деміурга. Когда Іисусъ Христосъ сказалъ: «Отецъ вашъ чело-

<sup>1)</sup> Ипполить пытался изложить ученія «астрологовь», «астротеософовь» и пр. въ IV кн. *Философуменъ*, но его пересказъ нельзя не признать совершенно неудовлетворительнымъ.

<sup>2)</sup> Вспомнимъ, что согласно возарѣніямъ древней мистики именно въ крови заключалась душа, и пролит!ю крови приписывалось таинственное зиждительное значеніе для того предмета или идеи, ради которой проливалась кровь, т. е. душевная субстанція. См. выше, ч. І.

<sup>3)</sup> Bum. IV, 2-5.

<sup>4)</sup> Bum. IV, 15.

ловѣкоубійца бѣ искони» 1), Онъ говориль о Деміургѣ,—и чтобы отдѣлить понятіе о немъ отъ познанія Высшаго Отца Онъ научиль обращаться къ Отцу «иже есть на небесвхъ».

Въ дальнъйшей символизаціи библейскихъ текстовъ у ператовъ мы встрѣчаемъ опять толкованіе «исхода изъ Египта», какъ образъ перехода человѣческаго духа изъ низшаго міра въ высшій. Ператы, какъ и наасены, видели въ «земле Египетской» символь матеріи, изъ которой духъ освобождается въ радостномъ порывъ къ познанію Божества: «людьми египетскими» они называли толпу людей, пребывающихъ на низшей ступени духовнаго развитія. Переходъ черезъ Чермное море символь освобожденія оть власти рока и низшихь міровыхъ законовъ: спасаясь изъ области невъдънія, человъкъ переправляется черезъ море судьбы и вступаеть въ область Света. На пути къ спасенію человека ожидають многочисленныя искушенія и въ особенности борьба съ низшими плотекими инстинктами: именно эти низменныя вождельнія, эти искушенія похоти — образно представлены въ сказаніи о нападеніи ядовитыхъ змѣй на сыновъ Израилевыхъ въ пустынъ. Но Моисей воздвигаеть Меднаго Змія, какъ образъ Божественнаго Офиса, и всв взирающіе на него съ упованіемъ избавляются отъ смертоноснаго укуса <sup>2</sup>), ибо именно черезъ Офиса, Его благою помощью, родъ человъческій освобождается отъ бремени матеріи и ея неумолимыхъ законовъ.

Мы не будемъ далве слвдовать за ператами въ ихъ аллегорическомъ изъяснении Ветхаго Завъта, такъ какъ въ достаточной мфрф уже ознакомились съ подобными толкованіями, и не разъ встретимся съ ними опять. Ператы-же вообще охотно прибъгали къ самой замысловатой символикъ, ища образы ея не только въ библейскихъ текстахъ и въ священной терминологіи всевозможныхъ культовъ, но и въ реальномъ мірѣ. Такъ, они находили образъ Божественной Сушности въ солнечной системь: солнце-Непостижимый Высшій Отець, мьсяць-Сынь (таинственный Офисъ, извивающійся то лицомъ къ солнцу, то къ землѣ), а земля—низшій міръ матеріи. Тѣ-же образы въ человѣческой природѣ и ея жизненномъ принципѣ: Непознаваемая Сущность Отца изображается мозгомъ; образъ Сына,

<sup>1)</sup> Ioan. VIII, 44.
2) Yuca. XXI, 6—9.

все приводящаго въ движеніе бытія, — въ мозжечкѣ, а третій, пассивный принципъ изображается спиннымъ мозгомъ, воспринимающимъ импульсы отъ перваго, высшаго проявленія мозговой субстанціи черезъ посредство второго.

. Подобными сравненіями ператы изъясняли свою мысль о взапмоотношеніяхъ трехъ частей Божественной Сущности и о непостижимомъ Единствъ Ихъ тройственныхъ проявленій. Но въ дальнѣйшей эволюціи всего Сущаго они представляли себѣ возвращение къ Первобытному Совершенному Единству Божества черезъ упразднение Его низшаго, третьяго проявления, міра *рожденія* или творенія,—и сліяніе двухъ высшихъ міровъ Нерожденной Сущности. Ибо міръ матеріи обреченъ на погибель, какъ все рожденное: рождение родственно смерти, и ничто рожденное не можетъ смерти избъжать. И Сама Божественная Сущность нуждается въ очищении отъ матеріи, подчиненной неизбъжнымъ законамъ рожденія и смерти. Это таинственное очищение и является спасительною миссию Інсуса Христа. Ипполить не сообщаеть намъ ясныхъ данныхъ о христологіи ператской системы: мы не знаемъ, какимъ ператы представляли себъ схождение Вожества въ низшій міръ для сочетанія съ челов'єкомъ-Інсусомъ, и въ какой мірть это явленіе Іпсуса Христа было для нихъ реальнымъ фактомъ, или получало докетическое разъяснение. Во всякомъ случав. ператы видели въ Інсусе Христе носителя полноты Божества во всей Его таинственной Тройственной Сущности; на эту тайну указываль ап. Павель словами: «яко въ Томъ живеть всяко исполненіе Божества тѣлеснѣ» 1). И потому именно, что Іисусъ Христосъ быль носителемъ и образомъ всей Божественной и міровой сущности и всякаго естества, Онъ принесъ спасеніе и очищеніе всякому проявленію Тройственной Сущности: Имъ освободился низшій міръ отъ власти космическихъ силъ, и міръ средній отъ оскверненія низшею матерією. Разлитая въ мірѣ духовная сущность,—отблескъ Высшаго Божества,—устремилась къ Іисусу Христу, и черезъ Него вернулась къ Непознаваемому Первоисточнику: оттого Онъ сказалъ «Азъ есмь дверь»<sup>2</sup>). И такимъ образомъ совершилось и совершается очищеніе духовной сущности отъ низшаго матеріальнаго міра, об-

<sup>1)</sup> *Колосс*, II, 9. Ср. *Колосс*. I, 19: «яко въ Немъ благонаводи всему неполненію вседитися».

<sup>2)</sup> Ioan. X, 7.

реченнаго на гибель: Божественное отражение покидаетъ его и возвращается къ Источнику Свъта. На этотъ низшій, видимый міръ указывается въ словахъ: «да не съ міромъ осудимся» 1), обращенныхъ къ тѣмъ, кому надлежитъ сбросить узы плоти и отвернуться отъ призрачнаго матеріальнаго бытія для перехода къ созерданію Высшей Истины. Слова-же Іисуса Христа о томъ, что Сынъ Человъческій пришелъ «не да судить мірови, но да спасется Имъ міръ» <sup>2</sup>), имѣютъ въ виду не низшій, видимый міръ, но Свѣтлую Сущность Вожества, Неизреченную область Духа и Истины, куда войдутъ всѣ «переправившіеся» черезъ призрачный океанъ бытія и достигшіе сліянія съ Божествомъ, черезъ познаніе Офиса. Такимъ образомъ совершается спасеніе челов'яка, освобожденнаго явленіемъ Офиса, т. е. пришествіємъ Христа, отъ тягот вшей надъ міромъ власти судьбы и космическихъ законовъ: человъческое сознаніе, просвътленное познаніемъ Божественнаго Начала, можетъ возвыситься надъ матеріей и порвать ея узы, —для этого однако необходимо нарушеніе законовъ плоти, т. е. отреченіе отъ тълесныхъ потребностей, отъ всякихъ низкихъ вожделѣній и похоти. Ибо исполнение потребностей пола есть по существу подчиненіе низшимъ законамъ матеріи, служеніе космическимъ силамъ, и поэтому отъ нихъ необходимо отречься для достиженія духовной свободы и просвётленія и озаренія свётомъ Божества. Такимъ образомъ, ператы, подобно наасенамъ, предъявляли своимъ посвященнымъ требованія строгаго аскетизма, въ знакъ побѣды надъ низшими міродержителями и установленными ими законами, осквернившими Божественный образъ.

Мы не знаемъ, въ какомъ видѣ ператы представляли себѣ окончательное освобожденіе Божественной Сущности отъ матеріальнаго Начала. Была-ли у нихъ мысль о конечномъ уничтоженіи самой матеріи, о разсѣяніи ея призрачной реальности и раствореніи ея въ Непостижимой Сущности Божественной міровой энергіи? или-же они допускали вѣчность матеріи, какъ необходимаго принципа бытія? Въ послѣднемъ случаѣ они, быть можеть, подобно офитамъ Иринея, представляли себѣ конецъ матеріальной жизни въ видѣ лишенія матеріи Божественныхъ отраженій и творческихъ импульсовъ, и возвращенія ея въ первобытную, мрачную бездну хаоса...

<sup>1)</sup> I Kop. XI, 32.

<sup>2)</sup> Ioan. III, 17.

### 5. Севіане.

Philosophum, V, 4, 19—22. X, 11. Epiph, Haer. XXXIX (et XL), Theod. Haer. fab. comp. I, 14. Philastr. Haer. III. August. De haer. c. XIX. Praedest. c. XIX. Ps.-Tertull. c. VIII.

и др.

Особымъ развѣтвленіемъ офитизма была секта, получившая названіе по имени библейскаго патріарха Сива, третьяго сына Адама 1); гностики эти назывались севіанами (Σηθιανοί, Sethiani), но суть ихъ ученія является для насъ неразрѣшимой загадкой, въ виду того, что древніе ересологи сообщають о нихъ самыя сбивчивыя и противоржчивыя сведенія. Изъ данныхъ Епифанія и медкихъ ересеологовъ (Филастрія и др.) мы видимъ, что севіане окружали сказанія о Сив'в самой причудливой символикой, представляли его прообразомъ Христа, сыномъ Мистической Евы, — Высшей Матери 2) и т. п. Епифаній въ другомъ мъсть 3) указываеть, что именемъ Сиеа офиты иногда обозначали одного изъ семи таинственныхъ Архонтовъ, -- низшихъ міродержателей; изложивъ-же ученіе севіанъ, онъ переходить къ другимъ гностикамъ, называемымъ Архонтиками, и, повидимому, отожествляеть ихъ съ сеојанами 4). Өеодорить 5) подъ именемъ сеојанъ разумъеть такъ называемыхъ Иринея, съ которыхъ мы начали свой разборъ офитическихъ системъ 6).

Ипполить въ Философуменах вносить въ эту путаницу еще новый элементь: вслѣдь за системой ператовь, онъ излагаеть подъ именемъ севіанъ философское ученіе, родственное древнимъ мистеріямъ и въ особенности орфическимъ таинствамъ, но лишенное всякой связи съ библейской традиціей: мы здѣсь даже мало встрѣчаемъ обычныхъ симво-

<sup>1)</sup> Быт. IV, 25.

<sup>2)</sup> Съ этимъ образомъ Мистической Евы, «матери всего живущаго», мы уже ознакомились по другимъ офитическимъ ученіямъ.

<sup>3)</sup> Haer. XXVI, 10.

<sup>1)</sup> Сеојанамъ Епифаній посвящаетъ ересь 39-ю, а Архонтикамъ—40-ю.

 <sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Haer, fab. comp. 1, 14.
 <sup>6</sup>) CM. BERRIE, CTP. 195—202.

лическихъ толкованій библейскихъ текстовъ. Ипполить, повидимому, ограничился пересказомъ одного трактата, содержавшаго космогоническія идеи севіань; къ этому онъ добавляеть, что всякій, желающій усвоить основы ихъ ученія, долженъ ознакомиться съ ихъ общирною литературою, и въ особенности съ книгою, озаглавленного Парафраси Ууд. Къ сожаленію, эта книга до насъ не дошла: она исчезла съ остальной «севіанской» литературой, на которую ссылался не только Ипполить, но и Епифаній и другіе ересеологи. Въ одномъ любопытномъ древне христіанскомъ сказаніи 1) передавалось, будто въ какихъ-то книгахъ подъ именемъ Сиеа (scriptura nomine Seth) на Востокѣ съ незапамятныхъ временъ содержалось пророчество о явленіи чудесной звізды въ знаменіе спасенія міра, и будто многія поколінія особо-избранных маговъ пребывали въ безмолвномъ созерцании и ожидании этой звъзды; когда-же она возсіяла надъ міромъ, при рожденіи Іисуса Христа, наученные ею маги отправились на поклонение Божественному Младенцу; по возвращеніи-же на родину они славили и возв'ящали Истиннаго Бога, и ожидали дальнъйшихъ откровеній, которыя были имъ впоследстіе принесены Апостоломъ Оомою..... Изъ этой легенды можно заключить, что среди севіанъ или почитателей книгъ Сиоа были распространены «Дѣянія ап. Оомы», или Евангеліе, приписанное этому апостолу. Но наиболже характерной чертой этихъ сектантовъ, по словамъ Ипполита, была ихъ близость къ древнимъ орфическимъ таинствамъ; Ипполитъ утверждаль, что суть севіанскаго ученія была тожественна съ мистеріями, совершавшимися подъ названіемъ Великихъ оргій (Μεγάλης όργια) въ городъ Фліунтъ въ Аттикъ, задолго до установленія Элевзинскихъ таинствъ 2). Слѣдуя примъру Ипполита, мы ограничимся разсмотрвніемъ ученія севіанъ о Сущности Божества и мірозданія, ученія интереснаго именно своей близостью къ невѣдомымъ намъ древнимъ мистеріямъ, и оставимъ въ сторонъ символическія изъясненія Ветхаго Завъта, съ которыми намъ еще неоднократно придется встрътиться.

Въ основъ «сеојанскаго» представленія о Божественной Сущности лежалъ явный дуализмъ. Неизреченное Божество

<sup>1)</sup> Op. imperf. 1n Matth. hom. II. Cm. Harnack, Gesch. d. Altchr. Litter. I, II, s. 168.

<sup>2)</sup> Philosoph. V, 20.

тройственно по Существу, но изъ этихъ трехъ таинственныхъ Божественныхъ проявленій два основныхъ принципа Свѣта и Тьмы противопоставлены другъ другу: третье-же Божественное Начало, Духъ, соединяетъ первые два Начала, проникая равно и въ тотъ и въ другой. Этотъ Духъ представлялся севіанамъ не въ образ'в дыханія или в'янія, а въ видъ нъкоей тончайшей субстанціи, всюду проникающей и впитывающейся, подобно аромату. Такимъ образомъ, всѣ три проявленія Божественной Сущности находятся въ неразрывномъ сочетаніи, но они остаются несліянными, и пребывають въ постоянной борьбъ. Ибо два Высшихъ Начала, Неизреченный Свъть и Духъ, стремятся освободиться отъ низшаго Начала Тьмы, но Тьма, наоборотъ, стремится удержать ихъ въ себъ, чтобы не остаться въ безжизненномъ, безформенномъ мракѣ и ужасъ, ибо жизнь и всяческое бытіе заключаются лишь въ отраженіяхъ Вожественнаго Свѣта, бросаемыхъ свыше въ бездну Тьмы: эти отраженія—идеи—удерживаются матеріей, какъ воскъ удерживаеть изображенія печати, и по нимъ создаются реальныя формы матеріальнаго бытія. А такъ какъ всѣ три проявленія Божественной Сущности содержать безконечныя потенціи, то и разнообразіе слагающихся формъ видимаго міра безгранично.

Изъ столкновенія и сочетанія Первичныхъ Принциповъ образуется сперва первобытный элементъ вселенной, Влажное Начало или Вода, заключающая въ себѣ всѣ потенціи дальнъйшаго бытія. Изъ этой первичной матеріи—воды, озаренной свыше Непознаваемымъ Божественнымъ Свѣтомъ, поднимается змѣеобразная Сила. именуемая Перворожденнымъ Началомъ (Пρωτόγονος ἀρχή). Это—низшій Творческій Принципъ, дающій созидательный импульсъ Водѣ и влагающій въ нее зародыши всего живаго; это—вѣтеръ, проносящійся надъ Водою и возбуждающій въ ней животворное волненіе (т. е. ритмическія вибраціи жизненной энергіи, зачинающія эволюцію матеріи).

Вселенная, оживленная этимъ активнымъ Творческимъ принципомъ <sup>1</sup>), является какъ-бы образомъ громадной утробы, въ которой зарождается все живое. Первымъ въ видимомъ мірѣ

<sup>1)</sup> Изъ пересказа Ипполита видно, что сеојанскій трактатъ, бывшій въ его рукахъ, содержалъ обстоятельное сравненіе этого змѣеобразнаго творческаго принципа съ сперматозондомъ.

226 Севіане.

отраженіемъ идеи Высшаго Свѣта и Тьмы являются небо и земля, между которыми развивается эволюція земной жизни. Высшимъ типомъ, выработаннымъ этой эволюціей, является человѣкъ, одареный тройственнымъ естествомъ тѣла, души (т. е. низшей психики, животнаго сознанія) и духа; человѣческій духъ—непосредственное отраженіе Божественнаго Свѣта, и эта искра Божества, называемая въ человѣкѣ Разумомъ (νοῦς), есть истинная сущность человѣка, заключенная въ внѣшнихъ оболочкахъ души и видимаго тѣла. Съ помощью этой Божественной искры, одухотворяющей человѣческій родъ, должно совершиться освобожденіе духовнаго начала отъ скверны матеріи.

Это освобождение является цълью особаго Божественнаго проявленія, а именно выд'вленія изъ Непознаваемаго Первоисточника Вожественнаго Свъта Совершенной Вожественной Силы, Логоса, Который принимаеть сперва образъ мисти ческаго Змѣя, по аналогіи съ низшей змѣеобразной творческой си лой, для прохожденія черезъ всё космическія сферы и одухотворенія всего міра матеріи. Это и есть воспринятый Сыномъ Человъческимъ «зракъ раба», на который указывалъ ап. Павелъ 1). Вся духовная сущность, разлитая въ мір'я, стремится къ Логосу, и черезъ сліяніе съ Нимъ освобождается отъ матеріальнаго начала. Но для совершеннѣйшаго очищенія міра, и въ частности рода человъческаго, тапиственный змѣеобразный Логосъ выполняеть всю символику міроваго бытія, проходить черезъ дъвичью утробу, и воздвигаетъ Совершеннаго Человъка, Іисуса Христа, вмъстившаго и полноту Божества, и образъ низшаго міра, т. е. человіческую природу. Его пришествіемъ завершается въчная борьба Свъта съ Тьмою и матеріею, борьба, на которую указалъ Самъ Христосъ словами: «не пріидохъ воврещи миръ, но мечъ» 2). И всёмъ истиннымъ последователямъ Інсуса Христа надлежить, подобно Ему, сбросить съ себя узы плоти и испить «чашу воды живой» В), дарующей новую жизнь въ нетлѣнномъ сіянін Божества. Всякая-же борьба съ плотью и твлесными потребностями содвиствуеть не только личному

 $<sup>^{1})</sup>$  Филип. II, 6—7: «Иже ( $Iucyc^{\circ}$   $Xpucmoc^{\circ}$ ) во образѣ Божіи Сый, не восхищеніемъ непщева быти равенъ Богу, но Себѣ умалилъ, зракъ раба пріимъ»... и пр.

<sup>2)</sup> Mamo. X, 34. Ayr. XII, 51.

<sup>3)</sup> Philosoph. V, 19. Cf. Eb. Ioan. IV, 10, 14. VII, 37.

спасенію человѣка, но и постепенному очищенію всего бытія отъ матеріи и ея скверны.

Такимъ образомъ, логическимъ выводомъ «севіанскихъ» разсужденій о Божественной и міровой Сущности было требованіе отъ посвищенныхъ строгаго аскетизма. Когда-же Епифаній, говоря объ архонтикахъ ¹) (очевидно отожествляемыхъ съ севіанами или весьма близко къ нимъ стоящихъ), утверждаетъ, что только часть ихъ славилась аскетизмомъ, а другая часть предавалась разврату, то мы здѣсь имѣемъ дѣло или съ позднѣйшимъ извращеніемъ секты (Епифаній говоритъ о личной своей, въ юности, встрѣчѣ съ этими сектантами, слѣдовательно его свѣдѣнія относятся къ серединѣ IV вѣка), или кипрскій пастырь съ обычной своей довѣрчивостью къ вздорнымъ сплетнямъ передаетъ здѣсь клеветническій навѣтъ, разсѣиваемый болѣе древними и подлинными данными Философуменъ.

## 6. Система Іустина гностика,

Philosophum. V, 23-28. X, 15.

При разборѣ офитическихъ системъ мы до сихъ поръ не встрѣчали упоминаній объ основателяхъ отдѣльныхъ ученій и толковъ, или-же имена ихъ указывались мимоходомъ, но секты обозначались не этими именами, а получали названіе по какому нибудь отличительному признаку ихъ ученія. Лишь въ одномъ случаѣ авторъ Философуменъ при разборѣ офитической системы называетъ ее просто «системою Густина», и это названіе за нею осталось. Другихъ о ней свѣдѣній, кромѣ данныхъ Философуменъ, мы не имѣемъ, остальные ересеологи вовсе умалчиваютъ объ этой отрасли офитизма,—имя основателя ея, Густина, также нигдѣ болѣе не упоминается ²). По содержанію своему эта система довольно близко подходитъ къ ученіямъ наасеновъ, ператовъ и севіанъ, и поэтому помѣщена въ Философуменахъ непосредственно вслѣдъ за ними; этому порядку будемъ слѣдовать и мы.

<sup>1)</sup> Haer. LX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Само собою разумѣется, что этого Тустина гностика нельзя смѣшивать со св. Густиномъ (авторомъ знаменитой Апологіи, «Діалога съ Трифономъ» и сочиненій противъ ересей), о которомъ уже была рѣчь (см. выше, стр. 136—138).

Новъйшая ересеологическая наука склонялась къ признанію «системы Іустина» одною изъ первобытныхъ формъ офитизма,— это мнѣніе однако нельзя признать достаточно обоснованнымъ. По одному лишь пересказу Ипполита трудно опредѣлить, какое именно мѣсто въ исторіи офитизма принадлежало этой системѣ. Молчаніе другихъ ересеологовъ можно объяснить тѣмъ, что ученіе это было мало распространено; кромѣ того, по словамъ Ипполита, послѣдователи Іустина обязывались страшными клятвами хранить въ тайнѣ полученныя ими откровенія. Ипполиту удалось ознакомиться съ священными книгами этихъ сектантовъ, и онъ изложиль содержаніе одеой (или нѣкоторыхъ?) изъ нихъ. По его словамъ, ученіе Іустина основывалось преимущественно на какихъ-то Книгахъ Варуха. Этого Варуха (Вароо́Х) отнюдь нельзя смѣшивать съ ветхозавѣтнымъ пророкомъ того-же имени, которому также приписывалась одна книга «откровеній»: въ системѣ Іустина Варухъ является лишь мистическимъ символомъ Божественной Благости и Промышленія, противопоставляемымъ змѣю—Наасу, который здѣсь олицетворяеть низшую космическую силу.

Вся эта система интересна тѣмъ, что мы въ ней видимъ, наряду съ близостью къ наасенамъ, ператамъ и севіанамъ, къ древнимъ мистеріямъ и къ религіознымъ преданіямъ эллинизированнаго міра,—несомнѣнную связь съ нѣкоторыми теченіями евіонизма. Въ ученіи Іустина не было отрицательнаго отношенія къ еврейской традиціи, не чувствовалось отчужденности отъ нея: оно являлось какъ-бы попыткою примиренія гностическихъ идей съ Ветхимъ Завѣтомъ...

Въ основѣ этого ученія лежало знакомое намъ понятіе о Тройственной Сущности Божества. Высшее Божественное Начало именуется просто Благимъ ('Αγαθός). Ниже Его—воплощеніе Божественой Творческой Силы, Отецъ міра, именуемый Элонмъ ('Ελωεἰμ), т. е. (по еврейски) боги: это собирательное имя, очевидно, указываетъ на совокупность силъ, проявляющихся въ Творцѣ мірозданія. Третье, низшее Божественное начало—женскаго рода, и именуется Эдемъ ('Εδέμ); она по природѣ двойственна, имѣетъ два естества, два сознанія,—она имѣетъ обликъ дѣвы въ верхней части тѣла, но нижняя половина ея змѣиная. Подъ этой странной символикой крылось понятіе о Матеріи, какъ о низшемъ пассивномъ элементѣ Божественной Сущности, но не бездушномъ, а одушевленномъ

сознаніемъ: сочетаніе зм'єн и дівы изображало Матерію вм'є-

ств съ Міровою Душею. Здѣсь можно вспомнить змѣеобразную Премудрость-Пруникосъ Иринеевскихъ офитовъ.
Съ этимъ таинственнымъ Существомъ дѣвы-змѣи сочетался Элоимъ, и вмѣстѣ съ нею произвелъ двадцать четыре ангела или космическихъ силъ: изъ нихъ двѣнадцать называются материнскими, и олицетворяють низшія (матеріальныя) силы природы, а другіе двѣнадцать служать Отцу своему Элоиму: это—высшія сознательныя силы, управляющія вселенною. Всѣ эти ангелы обозначаются особыми именами (заимствованными преимущественно изъ Библів), а совокупность ихъ изображена въ символическомъ сказаніи о рав, «насажденномъ Богомъ въ Эдемѣ» 1): ангелы иносказательно называются райскими деревьями, и при этомъ древомъ жизни названъ третій ангель Элопиа, — Варухъ, а древомъ познанія добра и зла—третій материнскій ангель—Наасъ. Вся эта сложная символика въ пересказѣ Ипполита очень темна,—однако въ ней можно уловить черты ученія о *Плиромъ*, т. е. о полнотѣ Божества, выраженной въ совокупности Его проявленій; полное развитіе этой идеи мы увидимъ далѣе въ системѣ Валентина, — пока же запомнимъ названіе одного изъ ангеловъ,—Ахамовь ('Ахарод), такъ какъ имя это мы тоже встретимъ вновь у Валентина, въ системъ котораго «Ахамови» будеть отведена важная роль.

Ангелы Элоима создали изъ низшей, зм'веобразной сущности Эдемъ всѣхъ животныхъ, все живущее на землѣ, а изъ выс-шаго человѣкоподобнаго естества ея—человѣка. (Другими словами, міровая эволюція вырабатываеть челов'яка, какъ высшій типъ сознательной жизни, —продукть Міровой Души) Оть матери — Эдемъ человѣкъ получаеть душу ( $\psi \circ \chi \dot{\eta}$ ), а отъ Элоима — духъ ( $\pi \circ \epsilon \circ \mu \alpha$ ), что вмѣстѣ съ плотью, получаемою отъ низшихъ космическихъ силъ, составляетъ таинственную тройственную сущность человѣка, этого отраженія Высшаго Божественнаго Тройственнаго Начала. Въ образѣ первобытнаго человѣка, Адама и Евы, запечатлѣнъ на вѣки символъ мистическаго сочетанія Элоима и Эдемъ.

Возлюбивъ Элоима, Эдемъ отдала ему всв свои силы, все свое достояніе мощи и власти (т. е. одухотворенная Матерія

<sup>1)</sup> Быт. II, 8: «И насади Господь Богь рай въ Эдемь на востодъхъ...» и т. д.

обращаеть всё свои силы къ развитію въ себе высшаго сознанія и къ сліянію съ духовной сущностью) 1). Но Элоимъ недолго оставался въ объятіяхъ мистической супруги; по сотвореніи челов'яка онъ вознесся въ высь, чтобы окинуть взоромъ созданный имъ міръ, и туть впервые узрѣлъ надъ собою Невещественный Свъть Божества (т. е. позналъ Высшую Божественную Сущность). Дотол Вэлоимъ считалъ себя Богомъ Высшимъ и Единымъ, но узрѣвъ Неизрѣченный Божественный Свёть, онъ воззваль: «отверзите мнв врата правды: вшедъ въ ня исповъмся Господеви» 2)», и получиль отвъть: «сія врата Господня, праведныя внидуть въ ня»<sup>3</sup>), и устремился къ этому Непостижимому Свъту вмъстъ со своими двънадцатью ангелами. Тогда Всевышній, Всеблагой, обращаясь къ Элоиму, изрекъ: «съди одесную Мене» 4). И Элоимъ, оставивъ ангеловъ своихъ въ области Божественнаго Свъта, самъ вошелъ въ Превысшую Божественную Сущность.

Эдемъ, покинутая Элоимомъ, страстно хочетъ вернуть къ себѣ супруга. Для прельщенія его она всячески украшается, расточаетъ въ видимомъ мірѣ красоту. Но Элоимъ, познавшій Высшее Божество и вошедшій въ Его Непознаваемую Сущность, уже не вернется въ низшій міръ: онъ самъ стремится освободиться отъ матеріи и вернуть себѣ всѣ частицы своего Божественнаго Духа, оставшіяся въ мірѣ. Эдемъ-же силится удержать эти частицы, и отсюда начинается борьба между этими двумя Божественными началами,—вѣчная борьба Духа и Плоти. Эдемъ стремится унизить частицы Духа, находящіяся въ мірѣ и сверкающія божественными искрами въ человѣческихъ душахъ: съ помощью третьяго ангела своего, Нааса (олицетворяющаго здѣсь низшую космическую силу), она сѣетъ вѣчный раздоръ въ родѣ людскомъ, оскверняя отношенія между мужескимъ и женскимъ полами, возбуждая въ человѣкѣ низкія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Недьзя не отмѣтить наивнаго примѣчанія толкователя: по его словамъ, всѣ женщины донынѣ приносятъ мужьямъ приданое именно по примѣру Эдемъ и по образцу приношенія ея мистическому супругу Элоиму (!). Philosoph. V, 26.

<sup>2)</sup> Исал. 117, 19.

<sup>3)</sup> Ibid. cr. 20.

<sup>4)</sup> Исал. 109, 1. Сf. Мате. XXII, 44; Марк. XII, 36; Лук. XX, 42. Дъян. Ап. II, 34, и мн. др. Какъ извъстно, христіанская экзегетика всегда примъняла этотъ текстъ къ Іисусу Христу; въ разсматриваемой системъ весьма любопытно примъненіе его къ низшему Деміургу—Элоиму, соотвътствующему Іалдаваооу другихъ офитовъ.

похоти и противоестественныя склонности. Ангелъ Элоима, Варухъ, противодъйствуетъ кознямъ Эдемъ и Наасъ: онъ предостерегаетъ человъка отъ служенія Наасу, отъ вкушенія плодовъ «древа познанія добра и зла», т. е. отъ подчиненія низшимъ міровымъ законамъ и плотской морали. Но человъкъ нарушаетъ эту заповъдь, и подпадаетъ окончательно подъ власть матеріи.

Элоимъ посылаетъ Варуха въ міръ для возв'ященія истины. и вся исторія челов'ячества наполняется борьбою Духовнаго Начала съ матеріею, поработившей родъ людской. Откровеніе истины получаеть оть Варуха Монсей, но онъ искажаеть преподанное ему Божественное ученіе, подпавъ подъ власть Нааса; такая-же судьба постигаеть всёхъ остальныхъ пророковъ еврейскихъ и проповъдниковъ истины внъ еврейскаго міра. Ибо откровенія Варуха даруются равно всёмъ человіческимъ расамъ, и крупицы истины находятся во всъхъ культахъ и религіозныхъ традиціяхъ древности. Въ тёхъ книгахъ, содержаніе конхъ передается намъ Ипполитомъ, заключалось весьма подробное аллегорическое толкование въ этомъ смыслъ эллинскихъ миеовъ о Геркулесъ, причемъ его 12 подвиговъ изъяснялись, какъ эпизоды вѣчной борьбы духовной сущности съ матеріальною, а подчиненіе его Омфалъ, -- какъ торжество низшаго начала надъ побъжденнымъ борцомъ за Духъ. Не пытаясь уследить за извилинами этой темной символики, мы перейдемъ прямо къ христологической части Густиновой системы.

Для завершенія дѣла спасенія міра Элоимъ «во дни Иродовы» посылаеть Варуха къ двѣнадцатилѣтнему отроку-пастуху Іисусу, сыну Іосифа и Маріи. Варухъ посвящаеть его въ познаніе высшихъ міровыхъ тайнъ, и Іисусъ становится Совершеннымъ Человѣкомъ, носителемъ Вожества и побѣдителемъ матеріальнаго начала. Посрамленныя имъ и озлобленныя космическія силы приводять его къ гибели на крестѣ, но этою тѣлесною смертью уничтожается лишь низшее матеріальное естество Іисуса, и освобожденный отъ плоти духъ Его возносится прямо къ Неизреченной Божественной Сущности и къ Отцу—Элоиму. Предсмертныя слова Іисуса на крестѣ: «Жено, се сынъ твой 1)» были обращены къ Міровой Душѣ—Эдемъ, и

<sup>1)</sup> Іоан. XIX, 26. Въ текстѣ Философумень эти слова слегка измѣнены: «Γύναι, ἀπέχεις σου τὸν ὑιόν...» Быть можеть, этоть обороть заимствовань изъ какого-нибудь апокрифическаго евангелія, равно какъ вышеприведенныя свѣдѣнія объ отрокѣ Іисусѣ?

означали, что во власти ел остаются лишь плотская и психическая природа; духовная-же освобождена оть власти матеріи и космическихъ силъ. Послѣднія-же слова Іисуса: «Отче, въ руцѣ Твои предаю духъ Мой» 1), были обращены къ Высшему, Всеблагому Отцу, къ Которому вознесся Іисусъ первымъ изъ человѣческаго рода. И вслѣдъ за Нимъ всѣмъ вѣрующимъ въ Него, посвященнымъ въ познаніе Высшаго Божества и поправшимъ законы матеріи, дарована отнынѣ возможность, сбросивъ узы плоти, возноситься къ обителямъ Неизреченнаго Свѣта, и воспріять радость Божественнаго озаренія,—«ихже око не видѣ, и ухо не слыша, и на сердце человѣку не взыдоша, яже уготова Богъ любящымъ Его 2)».

#### 7. Каиниты.

Iren. Adv. haer. I, XXXI.
Epiph. Haer. XXXVIII (XXXIX, XXVI).
Theodor. Haer. fab. comp. I, 15.
Philastr. haer. II, XXXIV.
Praedest. c. XVIII. August. de haer. c. VIII.
Ps. Tertull. c. VII.
Clem. Alex. Strom. VII, 17.
Orig. C. Cels. III, 13.
Philosophum. VIII, 20.

и др.

Мы теперь перейдемь къ одной изъ интереснъйшихъ отраслей офитизма, въ которой особенно выпукло обрисовались нъкоторыя характерныя черты офитическаго міровоззрѣнія, а именно враждебное отношеніе къ библейской традиціи. Въ этомъ ученіи не было мѣста для какихъ-бы то ни было попытокъ примиренія съ Ветхимъ Завѣтомъ, какъ мы то видѣли, напр., у наасеновъ; послѣдователи его носили названіе каинитовъ (Καϊανοί, Caïnitae, Caiani), гордясь духовнымъ преемствомъ отъ Каина,—перваго противника ветхозавѣтнаго Бога.

Мы не знаемъ ни имени основателя этой секты, ни времени ея основанія; во всякомъ случав она восходить къ первобытнымъ временамъ христіанства, и примыкаетъ къ тому общему броженію неясныхъ мистическихъ идей, изъ котораго

<sup>1)</sup> Ayr. XXIII, 46.

<sup>2)</sup> I Kop. II, 9. Cf. Hcaiu LXIV, 4.

выдёлились постепенно великія гностическія системы. Повидимому, ученіе каинитовъ о сущности Божества и о происхожденіи міра им'єло много общихъ черть съ недавно разсмотр'єнной нами системой севіанъ (несомн'єнно позднійшей), но мы можемъ объ этомъ судить лишь по обрывкамъ неудовлетворительныхъ указаній ересеологовъ 1), такъ какъ болѣе или менѣе связнаго изложенія ученія каинитовъ мы, къ сожальнію, не имфемъ. Нашъ лучшій ересеологическій документь, «Философумены», почему-то умалчиваеть о каинитахъ, лишь вскользь упоминая о самомъ названіи этой секты<sup>2</sup>), а Ириней Ліонскій, говоря съ негодованіемъ о злостномъ толкованіи каинитами Ветхаго Завъта, не даеть намъ никакой общей схемы ихъ ученія; прим'тру его следуетъ Епифаній, обрушивающійся на каинитовъ съ потокомъ самыхъ страстныхъ обвиненій, но безъ связнаго и мало-мальски толковаго объясненія ихъ религіозныхъ идей. Өеодорить и другіе мелкіе ересеологи лишь повторяють вкратцв тв-же данныя.

Повидимому, канниты, подобно севіанамъ, представляли себѣ вселенную въ образѣ громадной утробы, называя ее 'οστέρα; весьма возможно, что зарожденіе всего сущаго также представлялось имъ въ видѣ воспріятія низшею матеріею отраженій свыше. Возможно также, что по мысли ихъ весь видимый міръ былъ несовершеннымъ твореніемъ, неудачнымъ эмбріономъ, какъ мы то видѣли въ ученіи Иринеевскихъ офитовъ, и увидимъ далѣе въ системѣ Валентина; скудость нашихъ данныхъ не позволяеть намъ точнѣе выяснить идеи этихъ гностиковъ. Мы даже не знаемъ, въ какой роли появлялся у нихъ символь змѣя, хотя этотъ символъ несомнѣнно у нихъ былъ, такъ какъ всѣ ересеологи единогласно причисляютъ ученіе каинитовъ къ группѣ офитическихъ системъ.

Во всякомъ случав, канниты проводили резкую грань между Высшимъ Божественнымъ Началомъ и низшимъ Деміургомъ, которому подвластенъ міръ, управляемый космическими силами. Мы не знаемъ, какимъ образомъ въ этомъ ученіи описывалось нисхожденіе Божественнаго Духа въ міръ, закрепощеніе Его матерією, и дробленіе частицъ Его въ космост и въ родів че-

 $<sup>^{1})</sup>$  О близости ученій каинитовъ и севіанъ говорить и Епифаній ( $Haer.XXXIX,\ 1-2$ ).

<sup>2)</sup> Philosoph. VIII, 20.

ловъческомъ; во всякомъ случат, по мысли каинитовъ, среди людей нъкоторые избранники являются служителями Высшаго Вожества, и сознательно попираютъ законы низшаго Деміурга. Такимъ носителемъ высшаго духовнаго начала былъ Каинъ, произведенный на свътъ Высшею Силою, въ противоположность Авелю, представителю низшаго начала. Мы уже видъли у «ператовъ» своеобразное толкованіе исторіи жертвоприношенія Каина: Деміургъ отвергъ его жертву потому, что она была безкровна и чиста, и принялъ кровавое приношеніе Авеля. Кайниты, повидимому, держались такого-же изъясненія сказаній о Каинъ, и, подобно севіанамъ, видъли въ перворожденныхъ «сынахъ человъческихъ», Кайнъ и Авелъ, мистическое олицетвореніе двухъ непримиримыхъ началъ Свъта и Тьмы, Духа и и Матеріи, причемъ носителемъ Божественнаго Начала былъ Каинъ, вопреки библейско-церковной традиціи.

Не одинъ только Каинъ, но и другіе противники ветхозавътнаго Іеговы, какъ напримъръ Исавъ 1), жители Содома и Гоморры 2), Корей, Даеанъ и Авиронъ 3) и др. были, по мнѣнію каинитовъ, носителями высшаго Откровенія, и во имя его возставали противъ власти Деміурга, т. е. противъ низшихъ міровыхъ законовъ. Поэтому служители Деміурга воздвигали противъ нихъ преслѣдованія и всяческія клеветы, и Деміургъ пытался ихъ погубить. Но вредить имъ онъ не могъ, ибо, предавъ ихъ смерти, онъ лишь убивалъ низшее естество, отнималъ у нихъ оболочку плоти, а божественный Духъ, носителями Котораго они были, только освобождался тълесною смертью отъ скверны матеріи, и радостно возвращался въ родную Ему Сущность Божественнаго Свъта.

Не ограничиваясь объленіемъ и идеализаціей всёхъ ветхозав'ятныхъ противниковъ Ісговы, каиниты пытались и въ евангельскомъ пов'яствованіи найти оправданіе для Іуды, котораго они выставляли также носителемъ высшаго Откровенія. Они полагали, что Іуда былъ единственнымъ апостоломъ, посвященнымъ во вс'я тайны міроваго искупленія: онъ зналъ о необходимости пролитія крови Іисуса Христа, и потому предалъ Его на смерть, и тёмъ разрёшилъ загадку великой поб'яды

<sup>3</sup>) Числ. XVI, 1—35. Второз. XI, 6.

Bum. XXV, 23—26; XXVI, 34—35; XXVII, pass; XXXIII, 1—16; XXXVI, 1—19.

<sup>2)</sup> Bum. XIII, 10 13; XIV, pass.; XVIII, 20-32; XIX, 1-28.

надъ низшими силами. Іисусъ Христосъ былъ посланъ въ міръ для совершенія таинства освобожденія Духа отъ матеріи, но Самъ недостаточно отдѣлялъ Свою Божественную Сущность отъ низшаго естества, недостаточно рѣзко отвергалъ матерію и всѣ порожденія ея,—и потому Іуда предалъ Его на смерть для освобожденія и очищенія Его Божественнаго Духа, а черезъ Него и всѣхъ крупицъ этого Духа, разрозненныхъ въ матеріи и жаждущихъ возвращенія къ своему Божественному Первопсточнику.

Существовало и другое толкованіе роли Іуды: по этой версіи, Іпсусъ Христосъ слишкомъ ясно раскрывалъ передъ непосвященными тайны глубочайшаго познанія, доступнаго лишь немногимъ избранникамъ. И за раскрытіе этихъ тайнъ Онъ былъ преданъ на смерть Іудою, представителемъ высшаго посвященія.

Мы не знаемъ, которое изъ этихъ двухъ объясненій предательства Іуды содержалось въ «Евангеліи Іуды», бывшемъ въ большомъ почетѣ у каннитовъ: изъ этого евангелія не сохранилось для насъ ни одной цитаты, хотя многіе церковные писатели о немъ упоминаютъ. Кромѣ этого евангелія, каиниты пользовались какой-то книгой Вознесенія Павла ('Αναβατιχὸν Παύλου).

Этими скудными указаніями исчерпываются всів наши свіднія объ ученіи каинитовъ. Но остается добавить, что этическая сторона этого ученія подвергалась самымъ тяжкимъ обвиненіямъ со стороны ересеологовъ. Послідніе дружнымъ хоромъ утверждали, что каиниты, возведя въ принципъ необходимость «попранія законовъ плоти», совершали сознательно самыя чудовищныя нарушенія морали, что они проповідывали необузданный разврать, считая будто-бы нужнымъ пройти черезъ всів искушенія и всів ощущенія плоти, для окончательнаго торжества духа надъ плотскимъ началомъ. Нельзя не сказать, что эти обвиненія мало вяжутся съ только-что приведенными свідівніями о мистическомъ ученіи, столь ясно указывавшемъ на необходимость просвітленія духа выстимъ посвященіемъ. Единодушныя стремленія ересеологовъ выставить каинитовъ ужасными преступниками заставляють лишь вспомнить о томъ, съ какой ненавистью защитники церковной традиціи относились къ врагамъ этой традиціи, съ какимъ легковітемь они принимали и передавали всякую небылицу, бросающую тівнь на

ненавистныхъ еретиковъ, съ какимъ озлобленіемъ они высмѣивали и намѣренно искажали глубокія идеи, недоступныя толпѣ. Мы должны поэтому принимать обвиненія ересеологовъ лишь съ большой осмотрительностью, и, въ виду невозможности провѣрить ихъ обличительныя нападки на Каинитовъ, можемъ сказать, что вопросъ объ этической сторонѣ ученія этихъ сектантовъ остается открытымъ.

Мы теперь ознакомились съ главнейшими отраслями офитизма, ученіе которыхъ можно кое-какъ возстановить, хотя бы въ общихъ чертахъ 1). Объ остальныхъ офитическихъ системахъ мы находимъ у ересеологовъ лишь отрывочныя, сбивчивыя свідінія, разборъ коихъ представляется діломъ безнадежнымъ. Мы поэтому остановимся лишь на одномъ общемъ обвинении. направленномъ противъ всъхъ офитовъ. Ересеологи, столь мало сдёлавшіе для разъясненія этихъ мистическихъ ученій, утверждають однако, что вей они влонились къ отрицанію всякихъ моральныхъ основъ. Обвиненія въ безиравственности, о которыхъ мы только что упоминали при разсмотрвній сведвній о каинитахъ, были, въ сущности, направлены противъ большинства гностическихъ секть, и въ особенности противъ всёхъ офитовъ. Епифаній въ XXVI главь своего обличенія ересей, подъ общимъ именемъ «гностиковъ», даеть намъ картину такого нев роятнаго разврата и извращенія всякихъ моральныхъ чувствъ, что это нагромождение ужасовъ вызываеть невольное сомнѣние и заставляеть предположить, что кипрскій пастырь приняль за реальныя явленія какія-либо чрезчурь смілыя символическія измышленія.

Возможно, что часть этихъ обвиненій имѣла нѣкоторое основаніе. Крайняя мистическая экзальтація, какъ извѣстно, иногда близко подходить къ чувственному возбужденію, и подобные случаи болѣзненнаго извращенія религіознаго чувства могли встрѣчаться у офитовъ, какъ во многихъ мистическихъ сектахъ. Климентъ Александрійскій, заслуживающій гораздо больше довѣрія, нежели Епифаній, считаетъ, что нѣкоторыя отрасли

<sup>1)</sup> При изложеніи этихъ системъ мы не пытались выяснить ихъ хронологическій порядокъ (т. е. время появленія каждой изъ нихъ); этихъ хронологическихъ данныхъ мы не имъемъ, и не нуждаемся въ нихъ, т. к. интересъ офитическихъ системъ заключается въ общности ихъ главныхъ идей. Эти идеи были общимъ источникомъ, изъ котораго вытекли всѣ гностическія системы, общимъ фономъ всѣхъ гностическихъ умозрѣній.

гностицизма склонялись къ аморализму, и упоминаетъ о нѣкоторыхъ безнравственныхъ сектантахъ (Продикіанахъ, Антитактахъ и др.), близко примыкавшихъ къ группѣ офитовъ 1). Но отсюда до огульнаго обвиненія въ развратѣ еще далеко. Самъ Епифаній, говоря о сектѣ архонтиковъ (часто смѣшиваемыхъ имъ съ сееіанами), признаетъ, что часть этихъ сектантовъ славилась суровымъ аскетизмомъ, и только къ нѣкоторой части ихъ прилагаетъ свои обвиненія въ безнравственности 2). Но если мистическій экстазъ доводилъ нѣкоторыхъ людей до притупленія нравственнаго чувства, то изъ этого отнюдь нельзя заключить, что въ самомъ ученіи гностиковъ-офитовъ содержалось принципіальное отрицаніе нравственной чистоты и проповѣдь открытаго разврата.

Мы уже имфли возможность убфдиться въ томъ, насколько метафизика гностическихъ идей искажалась до неузнаваемости въ передача ересеологовъ. Всякій разъ, когда открытіе какоголибо подличнаго документа изъ круга гностической литературы позволяетъ намъ провърить сообщенія Иринея или Епифанія, мы находимъ, что пересказъ ересеологовъ совершенно не соотвътствуетъ основной мысли оригинала, что эта мысль передана въ обезображенномъ видъ. Подобнымъ-же образомъ, въроятно, подвергалась перелицовкъ и искаженію этическая сторона гностическихъ ученій. При вдумчивомъ изученіи этихъ системъ нельзя не убъдиться въ томъ, что всв онв содержали принципіальное отрицаніе матеріи и телесной скверны, и безусловное требованіе аскетизма; толкованіе-же этихъ идей объ умерщ-вленіи плоти въ смыслѣ призыва къ грубому нарушенію естественныхъ моральныхъ преградъ основывалось большею частью только на недоразумѣніи, на полномъ непониманіи мистическаго міровозэрвнія, или-же на чувстві вражды къ еретикамъ, доведенномъ до сознательнаго поощренія и распространенія зав'єдомо клеветническихъ слуховъ.

Нельзя упускать изъ виду, что тѣ самыя обвиненія, которыя возводились ересеологами на нѣкоторыя особенно ненавистныя имъ гностическія секты, бросались и всему христіанству его врагами. Мы уже видѣли, какъ въ умилительномъ обычаѣ «вечерей любви», въ мистическомъ обрядѣ причащенія изъ

<sup>1)</sup> Strom. III, 4.

<sup>2)</sup> Haer, XL.

общей Чаши, эти враги усматривали какія-то безобразныя оргіп; мы видёли, что обычное у христіанъ наименованіе другъ друга братьями и сестрами, и братское лобзаніе передъ причастіємъ порождали слухи о чудовищныхъ кровосмѣшеніяхъ, что мистическая вѣра въ причащеніе Божественною Кровью возбуждала подозрѣнія въ дѣтоубійствѣ, людоѣдствѣ и прочихъ ужасныхъ преступленіяхъ, что обычай чистой совмѣстной жизни «братьевъ» и «сестеръ» (virgines subintroductae) давалъ поводъ къ клеветническимъ обвиненіямъ въ развратѣ¹). Примѣры эти даютъ право сомнѣваться въ истинѣ разныхъ враждебныхъ слуховъ, распускаемыхъ народною молвою. Тайныя мистическія секты обречены на непониманіе, и непониманіе это порождаетъ клевету, которую съ радостью подхватываетъ тупая толпа, а противники не прочь использовать въ качествѣ полемическаго пріема.

Защитники библейско-церковной традиціи не ум'вли быть безпристрастными, они слишкомъ ненавидели противниковъ этой традиціи, враговъ ветхозав'ятнаго Бога. Впрочемъ, справедливость требуеть отмътить, что и гностики не щадили своихъ оппонентовъ, и ѣдко высмѣивали ихъ приверженность букв'в библейскаго текста. Насколько глубока была ненависть къ еврейству и презрѣніе къ ветхозавѣтной религіи въ нѣкоторыхъ христіанскихъ кругахъ, показываетъ сказаніе, содержавшееся въ гностической книгь Гечча Мараа; здъсь исторія Захаріи, отца Іоанна Крестителя, вошедшаго въ алтарь Іерусалимскаго храма для кажденія и устрашеннаго таинственнымъ видѣніемъ до потери способности рѣчи<sup>2</sup>), толковалась въ томъ смысль, будто Захарія внезапно уразумьль сущность того Божества, которому поклонялись въ этомъ храмѣ, и узрѣлъ у «алтаря кадильнаго» фигуру осла... когда-же онъ въ ужасъ хотъль обратиться къ предстоящимъ съ возгласомъ: «горе вамъ! кому вы поклоняетесь?» — у него отнялся языкъ и онъ оказался нѣмымъ; впослѣдствіе-же, когда у Захаріи разрѣшился языкъ при рожденіи сына его Іоанна<sup>3</sup>), онъ сталь возв'ящать о бывшемъ ему ужасномъ откровеніи, и вследствіе этихъ разоблаченій быль убить еврейскими священнослужителями. 4) Эта

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. выше, ч. II, стр. 131—135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. евангельскій разсказь у Лук. I, 8—22.

<sup>3)</sup> Лук. 59-64, 67 sq.

<sup>4)</sup> Это язвительное антиеврейское сказаніе сохранено Епифаніемъ (Наег. XXVI, 12) со ссылкой на книгу «Γέννα Μαρίας»; возможно, что оно содержа-

дикая легенда, свидътельствующая объ остромъ озлобленіи противъ еврейской традиціи и ея религіознаго гнета, неожиданно заставляетъ насъ вспомнить ъдкія насмъшки римской толпы надъ христіанами, будто-бы поклонявшимися богу съ ослиной головой 1). Повидимому, эта нелъпая клевета носилась въ воздухъ и подхватывалась съ одинаковымъ злорадствомъ всъми враждовавшими сторонами, въ цъляхъ осмъянія и униженія противниковъ.

Такимъ образомъ, ненависть церковныхъ писателей къ гностицизму, и въ особенности къ офитическимъ сектамъ, объяснялась именно отрицательнымъ отношеніемъ послѣднихъ къ еврейской традиціи, ихъ пренебреженіемъ къ Богу Авраама, Исаака и Іакова, въ Которомъ, къ ужасу своихъ противниковъ, они видѣли, въ лучшемъ случаѣ, лишь олицетвореніе низшей силы природы, а иногда даже силу враждебную Божественному Началу. И съ чуткостью, свойственной именно ненависти, защитники ветхозавѣтной традиціи искали корень зла всего гностическаго движенія именно въ офитизмѣ, въ этомъ общемъ смутномъ источникѣ всѣхъ гностическихъ идей, въ этой первой попыткѣ сближенія ученія Христа съ таинственными религіозными традиціями эллинскаго Востока.

Мы увидимъ далѣе, какъ мистическія идеи офитовъ, столь мало намъ разъясненныя скудными и искаженными данными, получили полное развитіе въ системахъ великихъ гностическихъ мыслителей,—Василида, Валентина, Маркіона и др. Пока ограничимся краткимъ перечнемъ этихъ идей, внесенныхъ въ христіанское міросозерцаніе этими анонимными, малоизвѣстными сектами, сбросившими иго библейскихъ традицій. Отвернувшись отъ утомительнаго толкованія мессіаническихъ пророчествъ въ Ветхомъ Завѣтѣ, офиты стали искать метафизическаго смысла сошествія Божественнаго Логоса въ міръ. Мучительные поиски за разгадкой проблемы мірового зла привели ихъ къ идеямъ о Тройственной Божественной Сущности, проявляющейся не только въ Непознаваемомъ Принципѣ Божества, но и въ низшемъ началѣ Матеріи, — о самостоятельномъ развитіи матеріальнаго

лось также въ другой апокрифической книгѣ, носившей имя «Захаріи отца Іоаннова» и въ которой, повидимому, также изъяснились легенды объ убійствѣ Захаріи въ самомъ храмѣ. См. Zahn, Gesch. des Neutestam. Kanons, II, и Behrens, Studien über d. Zacharienapokryphe.

<sup>1)</sup> См. выше, ч. П, стр. 134.

міра по получаемымъ свыше «отраженіямъ» (т. е. въ вѣчномъ стремленіи къ Высшему Свѣту), но безъ прямого участія Высшаго Божественнаго Начала, — о выдѣленіи изъ низшаго Божественнаго Начала, родственнаго матеріи, особой змѣеобразной (т. е. выощейся спиралью) Силы, являющейся посредствующимъ звеномъ между Божествомъ и міровымъ сознаніемъ, — наконець, объ участіи Высшаго Божественнаго Начала въ спасеніи и очищеніи міровой души отъ скверны Матеріи, путемъ особаго таинственнаго откровенія, и явленія въ мірѣ Логоса, знаменующаго сознательное стремленіе Божества къ воспріятію въ Себѣ одухотвореннаго мірового сознанія (въ противоположность пассивному отношенію Божественнаго Начала къ первичной эволюціи созидательныхъ потенцій матеріи, эволюціи, создающей міръ съ его смѣсью психическихъ и матеріальныхъ элементовъ внѣ прямого воздѣйствія Непознаваемаго Божества). Эти идеи привели офитовъ къ отрицанію ветхозавѣтнаго представленія о Богѣ, Единомъ Творцѣ и Всемогущемъ Вседержителѣ, являющемся виновникомъ мірового зла...

Мы могли-бы лучше выяснить и глубже проникнуть въ міросозерцаніе офитовъ, еслибъ милостивая судьба сохранила намъ хоть часть ихъ громадной литературы; къ несчастью, намъ приходится только оплакивать невозградимую ея утрату. Лишь двѣ-три незначительныхъ цитаты, да нѣкоторыя заманчивыя заглавія, случайно упоминаемыя ересеологами, дразнять наше воображеніе, но мы уже не имѣемъ ни безконечно интересныхъ евангелій Египтянъ, Өомы, Филиппа, Іуды и др.—ни цикла книгъ, когда-то извѣстныхъ подъ именемъ Маріи (Магдалины?): «Великіе вопросы Маріи», «Малые вопросы Маріи», «ГένναΜαρίας» и пр.,--ни «откровеній Павла», ни «книгъ Іалдаваова» (εἰς τὸν Ἰαλδαβαώθ), ни «книгъ Сива», ни разнообразныхъ и многочисленныхъ севіанскихъ, наасенскихъ, ператскихъ и прочихъ трактатовъ, ни таинственныхъ книгъ, приписанныхъ Зороастру или Пивагору, на которыя охотно ссылались нѣкоторые офиты¹), и упоминаніе о коихъ еще разъ указываетъ на тѣсную связь офитизма съ древнѣйшими мистеріями Востока... Лишь одинъ случайно уцѣлѣвшій памятникъ этой литературы (да и то сохранившійся лишь въ скверномъ коптскомъ переводѣ),—книга Pistis Sophia, даеть намъ заглянуть

<sup>1)</sup> Clem. Alex. Strom. I, 15.

въ ту область трансцедентальныхъ созерцаній, гдѣ парилъ духъ смѣлыхъ Богоискателей, но эта книга, по мнѣнію нѣкоторыхъ ученыхъ, принадлежитъ уже не къ офитическому, а къ иному циклу литературы, именно къ теченію валентиніанства 1).

Мы здѣсь закончимъ бѣглый обзоръ офитическихъ идей, этого перваго и общаго источника всѣхъ гностическихъ системъ (изъ котораго, быть можетъ, немало почерпнулъ и Симонъ Магъ, признанный ересеологами «родоначальникомъ всего гностицизма»), и перейдемъ къ отдѣльнымъ главарямъ гностическихъ школъ, начавъ эту филіацію «ересеучителей» съ апостольскихъ временъ, съ современниковъ Петра и Іоанна и Павла и легендарнаго противника ихъ Симона.

# Николай.

Iren. Adv. haer. I, XXVI, 3; III, XI, 1. Epiph. Haer. XXV (u XXVI). Theodor. Haer. fab. comp. III, 1. Philastr. XXXIII.
Constit. Apost. VI, 8.
Clem. Alex. Strom. II, 20; III, 4.
Philosoph. VII, 36.
Euseb. Hist. Eccl. III, 24.
Ps.-Tertull. c. V.
Aug. de haer. c. V.
Praedest. c. IV.
Tertull. De praeser. XXXIII.
Ignat. Ad. Trall. XI. Ad Philadelph. VI.
Hieron. Adv. Lucif. XXIII.
Ps.-Hieron. Indic. de haeres. c. III,

и мн. др.

Съ именемъ Николая, предполагаемаго основателя секты, обозначаемой названіемъ николаитовъ (Nікоλаїтов, Nicolaїtae), мы переносимся вновь не только къ апостольскому времени, но даже къ тѣсному кружку апостольской семьи: Николай принадлежалъ къ числу семи «діаконовъ», избранныхъ Апостолами въ помощь себѣ еще въ первый періодъ существованія хри-

О Pistis Sophia и всей гностической литературъ см. далье, въ V ч. юрій николаквъ.

стіанской общины въ Іерусалим'в, до распространенія пропов'вди о Христъ внъ Іудеи, до обращенія ап. Павла. « .. И избраша Стефана, мужа исполнена въры и Духа Свята, и Филиппа, и Прохора, и Никанора, и Тимона, и Пармена, и Николая пришельца Антіохійскаго»1). Какъ изв'єстно, первый изъ этихъ мужей, Стефанъ, особо прославился, ставъ первымъ христіанскимъ мученикомъ за въру, причемъ въ убійствъ его принималъ участіе юноша Савлъ, впоследствіе великій Апостоль Павель 2); о второмъ изъ 7 діаконовъ, Филиппъ, также сохранились свъденія въ нашихъ Деяніяхъ Апостольскихъ 3), а память о немъ и его четырехъ дочеряхъ, -- дъвахъ-прорицательницахъ, -- сіяетъ особымъ обаяніемъ въ церковной традиціи. О жизни и дѣятельности остальныхъ діаконовъ не имфется точныхъ сведеній, кром'я преданій, внесенныхъ въ церковные святцы уже въ позднъйшія времена. Но имя послъдняго изъ нихъ, Николая Антісхійца, неожиданно оказалось включеннымъ въ списки враговъ Церкви; древніе ересеологи видели въ немъ главу темной и безнравственной секты, близко примыкавшей къ ненавистнымъ имъ офитическимъ школамъ, и на которую сыпались обычныя въ ересеологической литературъ обвиненія въ разврать и всяческой мерзости.

Ближайшимъ основаніемъ для этихъ обвиненій текстъ Апокалипсиса Іоанна, изрекающій дважды проклятіе налъ «николаитами» и дѣлами ихъ:

«Ангелу Ефесскія Церкви напиши: тако глаголеть держяй седмь зв'вздъ въ десницѣ Своей, ходяй посредѣ седми свѣтильниковъ златыхъ: — вѣмъ твоя дѣла, и трудъ твой, и терпѣніе твое... но имамъ на тя, яко любовь твою первую оставилъ еси. Помяни убо, откуду спаль еси, и покайся.... Но се имаши, яко ненавидиши дполз николаитских, ихже и Азъ ненавижду 4)... «И ангелу Пергамскія Церкви напиши: тако глаголеть имън мечь обоюду изощрень: въмъ дъла твоя, и гдъ живеши, идъже престолъ сатанинъ, — и держиши имя Мое, и не отверглся еси въры Моея... Но имамъ на тя мало, яко... имаши и ты держащыя ученіе николаитско, егоже ненавижду» 5)...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дѣян. VI, 5. <sup>2</sup>) Дѣян. VI, 8—15; VII, 1—60; VIII. 1.

в) Дѣян. XXI, 8-9.

<sup>4)</sup> Anoxan. II, 1-6.

<sup>5)</sup> Anokas, II, 12-15.

Эти слова Апокалипсиса всегда толковались Отцами Церкви, какъ осуждение Николая—діакона и измышленнаго имъ вреднаго ученія. Древняя церковная традиція, признавшая авторомъ Апокалипсиса Апостола Іоанна, решила даже, что Іоаннъ написалъ свое Евангеліе въ цѣляхъ опроверженія ученія Николая и другого знаменитаго гностика, - современника апостоловъ, — Керинеа (къ которому мы еще вернемся); мийніе это поддерживаль и Ириней Ліонскій 1). Однако нельзя упускать изъ виду, что Ириней, какъ и до него св. Іустинъ и послъ него всъ древние ересеологи, единогласно признавали родоначальникомъ всего гностицизма Симона Мага, а не Николая. Между тімь, —если-бы дійствительно еще при жизни Апостола Іоанна, остальных в апостоловъ и другихъ діаконовъ, собратій Николая, совершился-бы разрывь между посл'яднимъ и общиною върующихъ, то именно его. Николая, пришлось-бы признать «первымъ гностикомъ», тёмъ болёе, что приписанное ему накоторыми позднайшими ересеологами (Епифаніемъ и Филастріемъ) ученіе вполн'в сходно съ только-что нами разсмотренными офитическими системами: мы здёсь находимъ тв-же идеи о сотвореніи міра изъ двухъ противоположныхъ началъ Свъта и Тьмы и изъ воды черезъ посредство «Варвело» и Галдаваова, о дальнъйшей эволюціи космических силь и пр. однимь словомъ, въ сбивчивыхъ и запутанныхъ данныхъ Епифанія и Филастрія обрисовывается схема ученія, едва ли не тождественнаго съ системой такъ называемыхъ варвеліотовъ 2). Но вопросъ о сути ученія николантовъ усложняется тімь, что ни Ириней, ни другіе древнівищіе ересеологи не дають никакихъ сведеній о космогоническихъ идеяхъ Николая, останавливаясь лишь на этической сторона его ученія. Мы вправа предположить, что Филастрій почему-либо сміналь николантовь съ уже знакомой намъ сектой «варвело-гностиковъ»; свъдънія-же Епифанія носять такой отрывочный характерь, что по нимъ вовсе нельзя было-бы возстановить системы Николая 3). Что касается отрицательной этики николаитовь, то всё ересеологи почти еди-

<sup>1)</sup> Adv. haer., III, 11, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, стр. 203—205.

<sup>3)</sup> Епифаній и Филастрій не могли быть осв'єдомленными въ вопрос'є о николаитахъ, секта которыхъ считалась давно исчезнувшей уже во времена Евсевія, т. е. въ начал'є IV віка (см. Ецзер. Hist. Eccl. III, 29); Епифаній-же и Филастрій составляли свои опроверженія ересей въ самомъ конц'є IV віка.

нодушно сообщають, что они не признавали различія между добромъ и зломъ, и, подобно каинитамъ, считали долгомъ «умерщвлять плоть» путемъ удовлетворенія низшихъ потребностей до пресыщенія. Самъ Николай будто-бы допускаль яденіе идоложертвеннаго мяса и требовалъ общности женъ.

Мы только-что разсматривали вопросъ о томъ, насколько эти обвиненія вообще заслуживають дов'єрія, и бол'є не будемь къ нему возвращаться. Но въ данномъ случаї, по отношенію къ личности и взглядамъ самого Николая, мы можемъ пров'трить пристрастныя св'ядінія позднійшихь ересеологовь однимъ указаніемъ, проливающимъ неожиданный свѣтъ на загадочную личность діакона-еретика. Климентъ Александрійскій намъ сохранилъ интересную традицію о томъ, что Николайдіаконъ имѣлъ красивую жену и сильно ревновалъ ее, но узнавъ, что Апостолъ и прочая братія ставили ему въ укоръ это чувство ревности, рѣшилъ побороть себя, вывелъ свою жену посреди братій и заявилъ, что отдаетъ ее тому. кто пожелаетъ ее взять 1)... Климентъ добавляетъ, что въ дальнѣйшей жизни Николай быль суровымъ аскетомъ, и впослѣдствіе убѣдилъ своихъ дочерей и сына пребывать въ безбрачіи. Въ этомъ сказаніи личность Николая представляется въ совершенно иномъ свъть, чъмъ у Иринея или Епифанія, и неудивительно, что Клименть Александрійскій (а за нимъ и Евсевій въ «Церковной Исторіи») относился съ благоговъніемъ къ его памяти; можно лишь изумляться тому, что, по словамъ Климента, именно это преданіе, перетолкованное и искаженное врагами Николая, послужило основаніемъ къ обвиненію его въ проповѣди общности женъ! Это дѣйствительно характерный образ ецъ пристрастнаго отношенія къ «гностикамъ» и злонамѣреннаго извращенія ихъ словъ и дѣяній.

Противоръчіе между этимъ преданіемъ, поддержаннымъ авторитетами Климента и Евсевія, и ходячимъ мнѣніемъ о Николаъ, было настолько очевидно, что нѣкоторые ересеологи пытались отдѣлить Николая-діакона отъ главаря распущенной секты, или же высказывали предположеніе, что какіе-то темные сектанты самозванно присвоили себѣ имя николаитовъ, прикрывшись именемъ Николая. Такое мнѣніе, хотя и нашедшее сторонниковъ среди новѣйшихъ ересеологовъ (какъ

<sup>1)</sup> Strom. II, 20; III, 4.

напр. Гильгенфельдъ), совершенно нельзя признать обоснованнымъ: древнѣйшіе христіанскіе писатели всегда отождествляли Николая-діакона съ основателемъ секты николаитовъ, секта-же эта была извѣстна въ христіанской Церкви съ древнѣйшихъ временъ, когда малочисленность вѣрующихъ и ихъ тѣсное вза-имное общеніе исключали всякую возможность для разномыслящихъ или отпавшихъ братіевъ использовать безъ всякаго на то права уважаемое имя одного изъ 7 апостольскихъ избранниковъ: Апостолы и ихъ ближайшіе сотрудники не замедлили-бы изобличить такую дерзость и оградить имя Николая отъ набрасываемой на него тѣни.

Изъ всѣхъ этихъ соображеній можно повидимому вывести, что между Николаемъ-діакономъ и его братіями во Христѣ произошло нѣкоторое разногласіе, вѣроятно въ вопросѣ объ отношеніи къ языческому міру (на что указываетъ обвиненіе въ яденіи идоложертвеннаго мяса), и что суровое обличеніе «дѣлъ николаитскихъ» въ Апокалипсисѣ имѣло въ виду именно эту терпимость, недопустимую съ точки зрѣнія защитниковъ строгой библейской традиціи. Всѣ остальныя и позднѣйшія обвиненія, направленныя противъ николаитовъ, можно смѣло признать клеветническими нападками, порожденными, какъ всегда, вздорными слухами и отчасти сознательнымъ искаженіемъ непонятныхъ идей...

Если мы прибавимъ къ этимъ скуднымъ даннымъ указанія ересеологовъ на то, что николаиты пользовались гностической литературой, отвергнутой Церковью, и неизвѣстными намъ Евангеліями,—то этимъ ограничатся всѣ наши свѣдѣнія объ этой сектѣ и о загадочной личности ея основателя. Подобно Симону Магу и нѣкоторымъ другимъ дѣятелямъ первобытнаго христіанства, о которыхъ будетъ рѣчь впереди, образъ Николая витаетъ неясною тѣнью въ утреннемъ туманѣ христіанской исторіи, схоронившей отъ нашего любопытнаго взора столько загадокъ и тайнъ. Въ области реальныхъ историческихъ фактовъ можно отмѣтить только то, что изъ числа семи діаконовъ апостольскихъ временъ одинъ лишь Николай не причисленъ Церковью къ лику святыхъ.

Мы теперь перейдемъ къ таинственному современнику Николая, къ тому ересеучителю Кериноу, противъ котораго, какъ и противъ Николая, согласно церковной традиціи, ополчался самъ любимый ученикъ Господень, великій апостолъ Іоаннъ.

## Керинеъ.

Iren. Adv. haer. I, XXVI; III, III, 4; III, XI, I.

Philosoph. VII, 38; X, 21.
Epiph. Haer. XXVIII; LI.
Theod. Haer. fab. comp. II, 3:
Euseb. Hist. Eccl. III, 28; IV, 14; VII, 25.
Philastr. haer. XXXVI; LX.
Ps. Tertull. c. X.
Praedest. c. VIII.
August. de haer. c. VIII.
Orig. In Matth. XVII, 35.
Hieron. de vir. inl. IX; Adv. Lucif.
XXIII, XXVI. Ep. CXII.
Apost. Const. VI, 8.

и мн. др.

Имя гностика Керинеа (Курговоз, Cerinthus) постоянно встръчается въ древней ересеологической литературъ, но выясненіе личности этого представителя первобытнаго гностицизма тъмъ не менъе представляетъ громадныя затрудненія. Церковная традиція выставляеть его современникомъ и противникомъ Апостоловъ, однако ни въ одной изъ каноническихъ книгъ Новаго Завъта о немъ не упоминается: мы не имъемъ данныхъ о Керинов, подобныхъ повъствованию о Симонъ въ «Дъяніяхъ Апостольскихъ» и обличению николантовъ въ Апокалипсисъ. Сведенія о столкновеніяхъ Кериноа съ апостелами основаны лишь на преданіи, сохраненномъ поздифищими ересеологами, и на разсказ Иринея Ліонскаго о вструч Апостола Іоанна съ Кериноомъ въ Ефесъ въ общественной банъ: узнавъ о присутствій въ бан' Кериноа, Іоаннъ тотчасъ-же ушель, говоря своимъ спутникамъ: «бъжимъ отсюда скоръе, - какъ бы не обрушилось зданіе, въ которомъ находится Керинев, врагъ истины» 1). Ириней передаеть этотъ разсказъ со словъ учителя своего, св. Поликарна Смирнскаго, бывшаго ближайшимъ ученикомъ Апостола Іоанна, — поэтому сведенія его заслуживають вниманія. Но когда Епифаній и Филастрій намъ сообщають, что Керинов быль во главъ ревнителей еврейскаго за-

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. III, III, 4. Euseb. Hist. Eccl. III, 28.

кона, отстаивавшихъ необходимость обръзанія и невозможность распространенія евангельской пропов'яди среди язычниковъ, что онъ по этому поводу возбуждалъ противъ апостоловъ неудовольствіе и волненія, упоминаемыя въ Дѣяніяхъ (гл. XI, XV, XXI, 27 sq.), и что именно его имѣлъ въ виду ап. Павелъ въ посланіи къ Галатамъ, давая энергичный отпоръ фанати-камъ ветхозавътной традиціи 1),—то мы вправъ усомниться въ точности этихъ свъдъній. Еслибъ Кериноъ занималь столь выдающееся положение въ исторіи первой апостольской пропов'яди, препираясь то съ Петромъ, то съ Павломъ, —то трудно предположить, чтобы о немъ не сохранилось упоминанія у Іустина, удѣляющаго столько вниманія Симону Магу и его столкнове-ніямъ съ Петромъ, что объ этой роли его умалчиваль-бы Ириней, сохранившій свідінія о враждебномъ отношеніи къ нему Іоанна. Быть можеть, эти данныя о борьбѣ Кериноа съ апо-столами основаны на желаніи выставить его традиціоннымъ врагомъ Церкви уже съ раннихъ апостольскихъ временъ: апостоламъ приходилось бороться съ узкимъ еврейскимъ фанатизмомъ за расширеніе свободы евангельскаго благов'єстія, — сліздовательно, противникомъ ихъ долженъ былъ быть ревностный приверженецъ еврейскаго закона. Кериноа пытались такимъ образомъ выставить врагомъ Петра и другихъ апостоловъ съ точки зрѣнія еврейскаго консерватизма, подобно тому, какъ Симонъ выставлялся борцомъ противъ нихъ во имя чуждыхъ еврейству идей эллинизма. Но эта тенденція совершенно не соотвѣтствуеть нравственному облику Керинеа, насколько его можно выяснить изъ немногихъ указаній на сущность его идей. Ересеологи единогласно приписывають ему характерно-гностическое ученіе, совершенно противоположное библейской традиціи. Подобно офитамъ, Кериноъ отдълялъ Высшую Неизреченную

Подобно офитамъ, Кериноъ отдълялъ Высшую Неизреченную Божественную Сущность отъ низшаго Деміурга, ограниченнаго и не въдающаго своей ограниченности, не познавшаго Высшаго Истиннаго Божества. Этотъ низшій Творецъ и Міродержитель отожествлялся съ ветхозавътнымъ Ісговою, и уже по этой чертъ ученія Кериноа мы можемъ судить о томъ, насколько онъ быль далекъ отъ основного библейскаго ученія о Богъ Единомъ, — Всемогущемъ Творцъ! Мы не знаемъ, какимъ образомъ Кериноъ представлялъ себъ первое проявленіе Творческой Воли, дающей

<sup>1)</sup> Epiph. Haer. XXVIII, 2-4. Philastr. Haer. XXXVI.

импульсъ созидательной міровой эволюціи, и вообще не имфемъ свъдъній о космогонической системъ его; ересеологи сохранили намъ лишь христологическую часть его ученія. Керинот отвергалъ сверхъестественное рождение Іисуса Христа отъ Дъвы и считаль, что Іисусь быль сыномь Іосифа и Маріи, -простымь человъкомъ, но превысившимъ всъхъ праведностью и мудростью. Христосъ, т. е. Духъ Святой (эманація Высшаго Божества), сошель на Него въ образъ голубя во время крещенія, и вселился въ Него, соединившись съ Его человъческимъ естествомъ. Такимъ образомъ Іисусъ Христосъ позналъ Неизъяснимую Высшую Божественную Сущность, и сталь возвѣщать о Высшемъ Отдъ, силою Котораго Онъ творилъ также чудеса. Когда наступиль конець земного поприща Іисуса, Христось покинуль Его и вернулся въ Непознаваемую Высшую Сущность, оставшись чуждымъ тълеснымъ страданіямъ и смерти человъка — Іисуса. Таинственному Божественному Христу Керинеъ присваивалъ также имя Логоса <sup>1</sup>).

Въ этомъ ученіи можно уловить нѣкоторые признаки евіонизма, но еще болѣе того—характерныя черты особаго воззрѣнія на Іисуса Христа, какъ на носителя высшаго посвященія. Самъ Керинеъ былъ вѣроятно посвященнымъ въ какія-либо мистеріи: ересеологи сообщаютъ, что онъ, будучи родомъ изъ Малой Азіи, получилъ образованіе и особыя познанія въ Египтѣ 2). Возможно, что ученіе о Логосѣ было имъ заимствовано у Филона Александрійскаго.

Къ этимъ даннымъ остается еще добавить указанія ересеологовъ на особое отношеніе Керинеа къ вопросу о воскресеніи Іисуса Христа: онъ будто-бы училь, что Іисусъ еще не воскресь вполнѣ, хотя и являлся ученикамъ, но что Ему предстоитъ въ будущемъ полное воскресеніе 3) (?быть можетъ, здѣсь мы имѣемъ невѣрную передачу мысли о грядущемъ сліяніи человѣческаго духа Іисусова съ Божественной Сущностью Христа?); вообще Керинеъ высказывалъ какіе-то особые взгляды на воскресеніе мертвыхъ, мало выясненные, къ сожалѣнію, ересеологами. Ему приписывали хиліастическія мысли, т. е. ожиданіе грядущаго тысячелѣтняго Царствія Божьяго на землѣ. Еслибы мы могли

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. III, XI, 7.

<sup>2)</sup> Philosoph. VII, 3, 33; X, 21. Theod. H. f. c., II, 3.

<sup>3)</sup> Epiph. Haer. XXVIII, 6. Philastr. h. XXXVI. Praedest. c. VIII.

проверить эти указанія, то, вероятно, открыли-бы въ нихъ коренное недоразумание, искажение иден объ особомъ царствъ посвященныхъ, достигшихъ полнаго просвѣтленія; къ сожалѣнію, подобная провѣрка невозможна. Но достойно замѣчанія, что именно всявдствіе приписанія Кериноу хиліастических идей, нъкоторые авторитеты древней Церкви, какъ напримъръ Діонисій Великій, еп. Александрійскій († 265), римскій пресвитеръ Кай и др. хотъли видъть въ немъ автора Апокалипсиса, вошедшаго въ канонъ подъ именемъ Апостола Іоанна, и гдф, какъ извъстно, хиліазмъ очень ясно выраженъ 1). Мивніе это опровергалось неоднократно защитниками авторства Іоанна, и мы зд'ясь надъ нимъ останавливаться не будемъ, тъмъ болъе, что аргументомъ «хиліазма» нельзя доказать не только принадлежности книги перу Кериноа, но даже уклоненія ея отъ церковной традиціи: хиліазмъ испов'ядывали открыто такіе столпы первобытной Церкви, какъ Папій Іерапольскій и самъ Ириней Ліонскій. Для насъ-же интересенъ тотъ фактъ, что именно Керинеу, традиціонному врагу Іоанна, было приписано по н'якоторымъ соображеніямъ авторство книги, носящей имя Іоанна.

Эта историко-литературная загадка еще усложняется тѣмъ, что Керинеа считали иногда авторомъ не одного только Апокалипса, но и Евангелія и посланій, приписанныхъ Іоанну. Мнѣніе это тѣмъ болѣе интересно, что оно находится въ поразительномъ противорѣчій съ традицією о томъ, будто Іоаннъ составилъ свое Евангеліе ради опроверженія Николая и Керинеа; сторонники послѣдняго мнѣнія утверждали, что Іоаннъ въ своемъ евангеліи разъяснилъ Божественное происхожденіе Іисуса Христа, не останавливаясь надъ сказаніями о плотскомъ Его рожденіи, именно въ цѣляхъ опроверженія ученія Керинеа о человѣкѣ—Іисусѣ, лишь временно осѣненномъ сошествіемъ на него Высшаго Христа. Вступленіе къ евангелію Іоанна, съ его дивными опредѣленіями Единой Сущности Божества, также имѣло будто-бы цѣлью разбить ученіе Керинеа о низшемъ

<sup>1)</sup> См. у Евсевія *Hist. Eccl.* III, 28; VII, 25, гдѣ отрицательный отзывъ Діонисія объ Апокалипсисѣ съ мотивированіемъ приписанія его Керинеу приводится почти полностью. Что касается Кая, то, кромѣ данныхъ Евсевія, мы имѣемъ интересные отрывки полемическаго сочиненія Ипполита (автора *Философуменъ*), гдѣ критика Апокалипсиса, составленная Каемъ, подвергнута тщательному разбору и опроверженію, съ возстановленіемъ принципа принадлежности Апокалипсиса Апостолу Іоанну. См. Нагласк, *Gesch. d. Altchr. Litt.*, I, VI, 15.

Деміургѣ, отдѣляемомъ отъ Непознаваемаго Высшаго Божества <sup>1</sup>). Замѣтимъ, что послѣднее мнѣніе рѣзко расходится съ утвержденіемъ Епифанія и Филастрія, будто Кериноъ защищалъ противъ Апостоловъ ветхозавѣтную традицію и еврейскій законъ; древняя-же традиція Церкви видѣла въ немъ не поборника еврействующаго теченія, а наоборотъ,—врага его. Когда во второй половинѣ ІІ вѣка въ Малой Азіи появилась цѣлая школа такъ назыв. «алоговъ» ( Ăλογοι), отвергавшихъ ученіе о Логосѣ, какъ посторонній эллинскій элементь, и считавшихъ евангеліе Іоанна еретическимъ (они въ немъ находили даже признаки докетизма),—то авторомъ этого евангелія и всѣхъ отвергнутыхъ ими Іоанновыхъ книгъ они полагали Кериноа, выставляя его, такимъ образомъ, представителемъ антиеврейскаго, эллинскаго теченія въ первобытномъ христіанствѣ <sup>2</sup>).

Всѣ эти противорѣчія безнадежно — запутанныхъ данныхъ лишаютъ насъ всякой возможности выяснить историческій обликъ Кериноа; личность его остается одною изъ неразрѣшимыхъ загадокъ христіанской древности. Даже хронологическія данныя о немъ поражаютъ своими противорѣчіями: позднѣйшіе ересеогоги (Епифаній, Филастрій и пр.) называютъ его послѣдователемъ Карпократа (гностическаго учителя ІІ вѣка), совершенно упуская изъ виду общую древнюю традицію о томъ, что Кериноъ былъ современникомъ апостоловъ, —традицію, подкрѣпленную разсказомъ Поликарпа Смирнскаго о личныхъ столкновеніяхъ его съ Апостоломъ Іоанномъ 3).

Если мы къ этимъ даннымъ добавимъ, что Епиваній путается въ самомъ имени Керинва, утверждая, что онъ назывался также Меринвомъ (Μήρινθος), а послѣдователи его меринвіанами (Μηρινθιανοί), то мы получимъ довольно яркую картину той невообразимой путаницы, въ которой приходится съ отчаяніемъ разбираться изслѣдователю этой наиболѣе важной и знаменательной эпохи исторіи христіанства.

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. III, XI, 7.

<sup>2)</sup> Объ «адогахъ» см. Епиф. Haer. Ll, Philastr. h. LX, Praedest. XXX, etc.

<sup>3)</sup> Iren. Adv. haer. III, III, 4.

## Саторнилъ (или Сатурнинъ).

Iren. Adv. haer. I, XXIV, 1—2; XXVIII, 1.
II, XXVIII, 6; XXXI, 1.
Just. Dial. c. Trypho, XXXV.
Euseb. Hist. Eccl. 1. IV, c. 7, 22.
Philosophum. VII, 28.
Epiph. Haer. XXIII.
Theod. Haer. fab. comp. 1. I, c. 3.
Philastr. de haer. c. XXXI.
Praedest. c. V.
August. de haer. c. III.
Ps. Tertull. c. III.
Tertull. de anima, XXIII.
Const. Apost. VI, 8.

и др.

Въ лицъ Саторнила (Σατόρνιλος, Σατορνείλος, Σατορνίνος, Saturnilus, Saturninus 1)) мы возвращаемся теперь къ прямому преемству Симона Мага, т. е. къ той филіаціи гностическихъ учителей, въ которой древніе ересеологи усматривали главное и важивищее течение гностицизма. Согласно даннымъ ересеологической литературы, Саторниль быль ученикомъ Менандра<sup>2</sup>), ученика Симона Мага. Мы уже неоднократно отмъчали, что свъдънія церковныхъ писателей о преемственной связи гностическихъ системъ не заслуживають особеннаго довърія, такъ какъ въ основъ ихъ заложено непремънное желаніе выставить Симона Мага родоначальникомъ всего гностицизма, -- но въ данномъ случат эти свъдънія можно признать правдоподобными, въ виду того, что Менандръ жилъ и проповъдывалъ въ Антіохіи сирійской, гдф протекла также дфятельность Саторнила. Всф наши данныя о личности Саторнила исчерпываются этимъ указаніемъ на то, что онъ быль родомъ изъ Антіохіи, и тамъ-же выступиль съ пропов'ядью собственной гностической системы въ царствованіе императора Адріана (117—138).

Ученіе Саторнила, насколько его можно возстановить изъ краткаго пересказа Иринея и посл'єдующихъ ересеологовъ, ближе подходить къ систем'в варвело-гностиковъ и Иринеевскихъ офи-

<sup>2</sup>) См. выше, стр. 190-192.

<sup>1)</sup> Послѣдняя форма только въ латинскомъ текстѣ Иринея.

товъ, нежели къ ученію Симона и Менандра. Саторнилъ признавалъ Неизъяснимую Первичную Божественную Сущность, Невѣдомаго Отца всего Сущаго, отъ Котораго произошли ангелы или эоны, —отвлеченныя начала, являющіяся звеніями между Непостижимымъ Божествомъ и низшимъ міромъ, причемъ этотъ низшій міръ созданъ и управляется семью ангелами-деміургами, знакомыми намъ по офитическимъ системамъ: здѣсь они также олицетворяютъ семь космическихъ сферъбытія, изображаемыхъ въ видимомъ мірѣ семью планетами. Эти деміурги или космическія силы раздѣлили между собою созданную ими вселенную; одинъ изъ нихъ властвуеть надъ землею, и это есть ветхозавѣтный Богъ—Іегова.

Но деміурги сотворили видимый міръ не изъ «небытія»: Саторниль, какъ и всѣ гностики, быль чуждъ идеѣ «сгеатіо ех пінію», и признаваль первичный принципъ матеріи, получающей только внѣшнія формы бытія отъ высшихъ творческихъ силъ. Наряду съ этими высшими силами («деміургами») Саторнилъ признавалъ и низшую силу, присущую именно матеріи: повидимому, здѣсь разумѣвалась міровая энергія, безсознательно вырабатывающая низшія формулы космической эволюціи,—но эта часть системы Саторнила настолько темна въ пересказѣ ересеологовъ, что намъ трудно выяснить, какая именно роль въ мірозданіи была отведена этой низшей силѣ, называемой ересеологами сатаною, и противопоставляемой деміургамъ; указывается лишь на то, что сатана вѣчно возстаеть противъ деміурга Іеговы и прочихъ міродержителей, и вноситъ въ созданный ими міръ зло и грязь, скверныя похоти и нечистыя потребности. Въ Ветхомъ Завѣтѣ, по ученію Саторнила, нѣкоторые тексты, особенно несовмѣстимые съ достойнымъ представленіемъ о Божествѣ, слѣдуетъ относить даже не къ Іеговѣ, а къ Сатанѣ.

Отсюда можно заключить, что въ системѣ Саторнила міродержители—деміурги, противопоставленные низшей, элементарной міровой силѣ, занимали нѣсколько высшее мѣсто въ общемъ сцѣпленіи космическихъ импульсовъ, чѣмъ въ большинствѣ недавно разсмотрѣнныхъ офитическихъ системъ. Соотвѣтственно этому, и роль деміурговъ въ созданіи человѣка представляется результатомъ сознательнаго стремленія ихъ къ воспроизведенію въ мірѣ образовъ и идей Божества: когда было закончено сотвореніе видимаго міра, деміурги узрѣли возсіявшій свыше

образъ (вѣроятно образъ «Совершеннаго Человѣка», хотя наши ересеологические источники его опредаленно не называють), и пытались удержать это отражение въ мірт, но оно исчезло, промелькнувъ лишь на мгновеніе; тогда деміурги сказали другь другу: «пріндите, сотворимъ человѣка по образу и подобію» (этому) 1). Но созданный ими человъкъ ползаль по землъ, не могъ выпрямиться и смотрёть въ высь, (т. е. былъ скованъ матеріею и лишенъ высшаго сознанія). Тогда Высшая Божественная Сущность, отъ Которой исходилъ мимолетный свътдый образъ, сжалилась надъ неудачнымъ созданіемъ деміурговъ и ниспослала божественную искру, оживившую и одухотворившую человъка. Эта божественная искра съ тъхъ поръ заключена въ человъческое тъло, и въ въчной тоскъ стремится назалъ въ родную Первобытную Сущность Вожества. Когда человъкъ умираетъ, искра Божества, освобожденная отъ узъ плоти, радостно возвращается въ Непознаваемую Сущность, — для покинутагоже ею матеріальнаго тіла ніть никакого посмертнаго переживанія, и оно разлагается на составные элементы.

Однако, не всё люди являются носителями Божественной искры. Здёсь мы наталкиваемся на странное утвержденіе, будто человѣческая природа не одинакова, и люди дёлятся на добрыхъ и злыхъ, т. е. на духовныхъ и матеріальныхъ. Возможно, что мы здёсь имѣемъ просто искаженіе мысли Саторнила со стороны ересеологовъ, —или-же остается предположить, что по саторниліанской системѣ человѣческій родъ (т. е. высшій типъ, выработанный эволюцією матеріи) лишь въ лучшихъ своихъ представителяхъ возвышается до воспріятія и вмѣщенія искры Божества (т. е. высшаго сознанія), а прочіе люди, порабощенные матерією, неспособны быть носителями Божественнаго сознанія и потому обречены на погибель вмѣстѣ съ матеріальнымъ міромъ.

Для прекращенія вѣчной борьбы между всѣми этими разнородными элементами, и ради освобожденія частицы Божественнаго Духа, томящейся въ матеріи подъ властью космическихъ силъ,—изъ Неизъяснимой Божественной Сущности исхо-

<sup>1)</sup> Быт., I, 26. Саторнилъ въ интересахъ особеннаго толкованія опускаль адбеь слово «нашему»: δηδρεθεκίθη текстъ гласитъ: «сотворимъ человъка по образу нашему (κατ' ἐικόνα 'ημετέραν) и подобію». См. выше, стр. 198,

дитъ Христосъ <sup>1</sup>), сошедшій въ міръ въ образѣ человѣка — Іисуса. Но это явленіе Христа на землѣ отнюдь не было воплощением: человъческого естества въ Інсусь вовсе не было, и Его тълесная оболочка была лишь безплотнымъ призракомъ. Система Саторнила была проникнута самымъ крайнимъ докетизмомъ; жизнь Іисуса Христа представлялась здёсь рядомъ призрачныхъ появленій, лишенныхъ всякой реальности. Поэтому по этой систем'в искупительной кровавой жертвы за міръ быть не могло (такъ какъ страданія и смерть Інсуса были только призрачны), -- но въ ней не было и надобности, ибо Христосъ сошелъ въ міръ не ради «плоти и крови», а для освобожденія тоскующей и мятушейся Божественной искры въ человѣкѣ. И носителямъ этой искры Онъ открылъ путь къ спасенію, путь въчнаго исканія Божественнаго Свъта, при полномъ отръшеніи отъ всёхъ плотскихъ инстинктовъ. Все связующее человека съ матеріею, все напоминающее ему о его низшей тѣлесной природѣ, — отдаляеть его отъ Божества. Всякое плотское наслажденіе есть зло; бракъ и діторожденіе—отъ Сатаны. Саторниль требоваль отъ своихъ последователей строжайшихъ аскетическихъ подвиговъ, полнаго отказа отъ мясной пищи, полнаго воздержанія отъ угожденія плоти и ея потребностямъ. Даже столь враждебно настроенные къ еретикамъ ересеологи должны были признать, что строгость жизни «саторниліанъ» широко славилась въ древнемъ мірѣ и привлекала къ нимъ массы послёдователей: иначе и быть не могло въ эту эпоху мистической экзальтаціи, жившую однимъ лишь порывомъ къ освобожденію отъ гнета матеріи, къ разгадкъ глубочайшей міровой тайны плоти и духа.

Никакихъ другихъ данныхъ о Саторнилѣ мы не имѣемъ; его личность и ученіе ускользають отъ дальнѣйшаго выясненія, проторенная имъ дорога теряется въ лабиринтѣ гностическихъ ученій. Мы теперь покинемъ эту дорогу, и перейдемъ къ одной изъ важнѣйшихъ гностическихъ системъ, основанной, повидимому, товарищемъ Саторнила, другимъ ученикомъ Менандра,—знаменитымъ Василидомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мы не знаемъ, какъ представлялъ себѣ Саторнилъ Сущность Христа, Его отношеніе къ Божественной Первопричинѣ, и, вообще, въ какомъ видѣ излагалось въ саторниліанской системѣ ученіе о преемственныхъ проявленіяхъ (эманаціяхъ) Божества.

## Василидъ.

Iren. Adv. haer. I, XXIV; XXVIII, 2. II, XIII, XVI, XXXI, XXXV.IV, VI, 4, u np. Philosophum. VII, 14-27; X, 14. Iust. Dial. c. Trypho XXXV. Clem. Alex. Strom. I, 21. II, 3, 6, 8, 20. III, 1. IV, 12, 24, 25, 26. V, 1, 11. VI. 6. Exc. ex. Th. XVI. Euseb. Hist. Eccl. IV. 7. Epiph. Haer. XXIV (XXXII). Theod. Haer. fab. comp. I, 4. Philastr. Haer. XXXII. August. de haer. c. IV. Praedest. c. III, Ps.-Tertull. c. IV. Hieron. De vir. inl. XXI. Ep. LXXV. II MH. IID. Const. Apost. VI, 8. Acta Archel., LXVII, LXVIII. Orig. Hom. 1 in Luc. Hom. XXIX in. Luc. In. Matth. XXXVIII; Ep. ad. Rom. V, и пр. Tertull, de resur, II.

и мн. др.

Мы теперь подошли къ самой сложной изъ всёхъ гностическихъ системъ, разъясненіе которой представляетъ почти непреодолимыя трудности. При изслёдованіи другихъ отраслей гностицизма мы до сихъ поръ встрёчали затрудненія въ отсутствіи или скудости данныхъ,—здёсь же, наоборотъ, намъ приходится разбираться въ большомъ количествё матеріала, настолько запутаннаго и полнаго непримиримыхъ противорёчій, что приведеніе его въ согласный порядокъ и выясненіе общей схемы ученія Василида является почти непосильной задачей, передъ которой отступали многіе изслёдователи.

До середины XIX вѣка, т. е. до изданія Философумень, главнѣйшимъ источникомъ свѣдѣній о Василидѣ,—кромѣ сбивчивыхъ и крайне неудовлетворительныхъ данныхъ, пересказываемыхъ Иринеемъ, Епифаніемъ, Өеодоритомъ и другими болѣе мелкими ересеологами 1), являлись Строматы Климента Александрійскаго, въ которыхъ разбросаны драгоцѣнныя указанія

<sup>1)</sup> Объ источникъ, общемъ для этихъ ересеологовъ см. выше, стр. 167 sq.

на ученіе Василида и его послѣдователей. Климентъ имѣлъ возможность лично сталкиваться съ «василидіанами» въ Александріи, имѣлъ въ рукахъ и книги ихъ, поэтому данныя Строматъ представляють для насъ исключительную цѣнность. Но, къ сожалѣнію, эти данныя слишкомъ отрывочны, и на основаніи ихъ нельзя возстановить системы Василида, которую, впрочемъ, Климентъ и не предполагалъ излагать, лишь попутно касаясь ея въ своемъ громадномъ трудѣ. Другимъ источникомъ интересныхъ, хотя и краткихъ, свѣдѣній о Василидѣ, слѣдуетъ считать такъ называемые Акты Архелая 1), въ которыхъ ученіе Василида представлено чисто-дуалистическимъ и находящимся въ тѣсной связи съ религіею древнихъ Персовъ.

Упомянутыя свёдёнія очень трудно согласовать съ данными Иринея, который, совершенно не понявъ метафизики Василида, приписаль ему нелёпое ученіе о богё — Абрасаксі ('Аβρασάξ, Абгахая въ латинскомъ переводі Иринеевскаго текста), властвующемъ надъ 365 небесами; христологическая часть этого ученія сводилась будто-бы къ тому, что вмісто Іпсуса Христа быль распять Симонъ Киринеянинъ, нестій Его крестъ 2): Іпсусъ Христосъ передаль Симону свой внішній обликъ, и ввель такимъ образомъ всіхъ въ заблужденіе, Самъ же стоялъ невидимо возлів креста, глумясь надъ обманутыми палачами! Такого рода свідінія могуть лишь свидітельствовать объ усердномъ рвеніи, проявленномъ почтеннымъ Ліонскимъ пастыремъ въ ділів обличенія ненавистныхъ еретиковъ, но серьезныхъ данныхъ о глубокомъ мистическомъ ученіи Василида конечно въ нихъ искать нечего.

Имя Василида неоднократно упоминается въ сочиненіяхъ Оригена и многихъ другихъ Отцовъ Церкви, но эти ссылки и мимоходомъ брошенныя указанія тоже недостаточно ярко освѣщають суть его системы, не даютъ возможности возстановить ее хотя-бы въ главнѣйшихъ чертахъ. Такимъ образомъ, до середины XIX вѣка надъ именемъ и ученіемъ Василида была опущена непроницаемая завѣса тайны, и европейская наука, воскресившая изученіе древне-христіанскихъ ересей, отчаивалась когда-либо разрѣшить загадку «василидіанства», несмотря на

<sup>1)</sup> Archelai episcopi Liber disputationis adversus Manichaeum. Мы вернемся далъе къ этой книгъ, — важнъйшему для насъ документу по исторіи манихойства.

<sup>2)</sup> Мате. XXVII, 32. Марк. XV, 21. Лук. XXIII, 26.

громадный интересъ, возбуждаемый этою системою, издревле признанною однимъ изъ главнъйшихъ теченій гностицизма. Но съ появленіемъ, въ 1851 г. «Философуменъ», вопросъ о Василидъ неожиданно вступилъ въ новый фазисъ, такъ какъ часть седьмой книги этого неоцѣнимаго памятника христіанской ересеологіи посвящена именно системѣ Василида, причемъ изложенное здѣсь ученіе не представляетъ никакого сходства съ другими дотолѣ извѣстными данными объ этой загадочной системѣ. Подъ именемъ Василида въ Философуменахъ излагается чрезвычайно глубокій метафизическій трактатъ о Сущности Божества, съ указаніемъ на то, что василидіанская система основана цѣликомъ на принципахъ Аристотеля. Вопросъ о Василидѣ такимъ образомъ еще усложнился, но теперь уже имъ вновь занялись лучшія силы научнаго міра, и вокругъ него вскорѣ создалась цѣлая литература ученыхъ изслѣдованій 1).

Ученіе Василида въ передач'я Философуменъ основано на монистической идев о Неизъяснимомъ Божествв-Отпв всего сущаго, а всв другія свъдънія объ этой системъ отмічають въ ней принципъ дуализма. Это коренное противоръчіе вызвало предположеніе, что «василидіанство» Философумент является позднъйшимъ развитіемъ первоначальнаго ученія Василида, слъды котораго пришлось-бы искать только у Иринея и Климента Александрійскаго. Иные изследователи не прочь были заподозрить въ «василидіанства» Ипполита фальсификацію, высказывая догадку, что авторъ Философумент быль введенъ въ заблужденіе подділкою василидіанскаго трактата. Мы не будемъ здёсь останавливаться на утомительныхъ подробностяхъ этого научнаго спора, отсылая желающихъ къ спеціальной литературъ о Василидъ. Здъсь-же достаточно отмътить, что въ настоящее время большинство ученыхъ склоняется къ мивнію о возможности примирить противоръчивыя свъдънія о Василидъ и изъ сочетанія ихъ извлечь общую схему его ученія. При этомъ слѣдуеть допустить, что въ Философуменах содержится лишь пересказъ одного василидіанскаго трактата, посвященнаго разъясненію трансцедентальнаго понятія о Божестві, а въ остальныхъ данныхъ о Василидъ уцълъли кое-какіе слъды его ученія о кос-

<sup>1)</sup> См. труды Липсіуса, Цана, Гильгенфельда, Гарнака и др., а также спеціальныя изслѣдованія, напр. Jacobi, Das Ursprüngliche Basilidianische System, — G. Ulhorn, Das Basilidianische System, — Funck, Ist der Basilides der Philosophumena Pantheist? — и мн. др.

мической эволюціи и объ отношеніяхъ Божества къ міру и че-ловѣка къ Божеству. Въ «василидіанствѣ» Философумент нѣтъ ясныхъ указаній на дуализмъ потому, что въ переданномъ здѣсь трактатѣ содержались лишь разсужденія о Божественной Сущности внѣ отношенія ея къ мірозданію и въ особенности къ міровой этик'я; дуализмъ-же начинается тамъ, гдф возбуждается вопросъ о происхождении зла въ мірѣ. Но идеи Василида о Первичной Божественной Сущности, сохраненныя въ Философуменахъ, позволяють намъ провѣрить сообщенія Иринея о странномъ василидіанскомъ Богѣ, проявляющемся черезъ 365 небесь, и здёсь вдругъ открывается возможность уловить основную идею Василида, получить хотя-бы смутное представленіе о его богословскихъ и космогоническихъ умозрѣніяхъ. Само собою разумфется, что подобное возстановление метафизической системы путемъ тщательнаго сличенія и оцфики противорфчивыхъ данныхъ является кропотливымъ трудомъ, подробное разъясненіе котораго можеть лишь утомить читателя. Мы не будемъ поэтому вдаваться въ эти подробности, и попытаемся лишь въ общихъ чертахъ изложить ученіе Василида въ томъ видѣ, въ какомъ мы можемъ себъ его представить. Но прежде всего остановимся на скудныхъ данныхъ о личности великаго гностическаго учителя, о жизни его и деятельности.

Василидъ (Васідєїєть, Вазівідея) былъ, повидимому, родомъ изъ Сиріи, хотя прямыхъ указаній на это нѣтъ; намъ лишь сообщають, что онъ былъ въ Антіохіи, вмѣстѣ съ Саторниломъ, ученикомъ Менандра, въ началѣ П вѣка. Покинувъ Антіохію, онъ отправился вѣроятно въ Персію: на это пребываніе въ Персіи мы находимъ указаніе въ «Актахъ Архелая», и не имѣемъ основанія отвергать эти свѣдѣнія. Можно предположить съ полною вѣроятностью, что Василидъ, согласно обычаямъ того времени, бросался во всѣ стороны въ поискахъ за Истиною, й бродилъ вокругъ всѣхъ очаговъ тайнаго или явнаго познанія. Наконецъ, этотъ искатель Божества, долго скитавшійся въ Египтѣ и получившій здѣсь особыя посвященія, поселился въ Александріи, гдѣ мы застаемъ его въ царствованіе имп. Адріана (117—138) уже во главѣ многочисленной школы послѣдователей; мы даже имѣемъ (въ Хроникъ Евсевія, а также у Іеронима, De viris inlustribus, XXI) точную дату выступленія Василида съ самостоятельнымъ ученіемъ въ Александріи, а именно: во время возстанія Варкохеба въ Іудеѣ, въ семнадцатый годъ

царствованія Адріана, т. е. въ 133 году. О продолжительности дъятельности Василида въ Александріи и о времени его смерти мы не имбемъ никакихъ свёдёній. Намъ извёстно еще только то, что у него быль сынъ Исидоръ, ревностный последователь своего отца, написавшій н'ісколько трактатовь въ защиту василидіанскихъ идей: цитаты изъ этихъ сочиненій сохранены намъ Климентомъ Александрійскимъ. Самъ-же Василидъ написалъ двадцать четыре книги Толкованій на Евангеліе ('Еξηγητικά), изъ которыхъ также уцѣлѣло нфсколько цитатъ въ Строматах Климента и въ Актах Архелая; онъ-же слагаль оды, до насъ не дошедшія. Ему приписывалось также составленіе особаго Евангелія, но мы не знаемъ, было ли то простою компиляцією евангельскихъ текстовъ (врод'є позднівнияго Евангелія Маркіона или Diatessaron Татіана, о которыхъ будеть рѣчь впереди, или-же Василидъ письменно изложилъ какія-то особыя откровенія (подобно книгѣ «Pistis Sophia»). Послѣднее представляется наиболже в роятнымъ, такъ какъ Василидъ ссылался на особое учение о Христь, полученное имъ отъ нъкоего Главкія (Гλαυχίας), который будто-бы состояль нёкогда переводчикомъ при Апостоле Петре. Этотъ Главкій не оставиль никакихъ следовъ въ древне-христіанской традиціи, нётъ о немъ упоминаній въ обширной литератур'в преданій объ апостоль Петръ, поэтому фактъ его существованія подверженъ сильному сомнинію; но. съ другой стороны, нить положительныхъ данныхъ для опроверженія свид'втельства Василида. Можно допустить, что Василидь въ годы молодости встрвчаль этого Главкія въ Антіохіи, гдь, какъ извъстно, нъкогда проповъдывалъ Петръ и могли еще во времена Василида оставаться ученики, помнившие знаменитаго Апостола. Какъ-бы то ни было, Василидъ утверждаль, что именно отъ этого Главкія онъ воспринялъ эсотерическое ученіе Петра, скрываемое оть непосвященныхъ 1).

Кром'в Главкія, Василидъ, по свид'втельству Ипполита и Климента Александрійскаго, ссылался еще на гностическое евангеліе Матоія<sup>2</sup>), содержавшее, будто-бы, откровенія, полученныя отъ Самого Інсуса Христа послѣ Его воскресенія. Мы уже встрвчались съ этимъ утвержденіеми гностиковъ, будто

Clem. Alex. Strom. VII, 17.
 Philosoph. VII, 20.

Христосъ, являясь избраннымъ Своимъ ученикамъ послѣ окончанія Своей земной жизни, открывалъ имъ глубочайшія тайны Богопознанія, и увидимъ далѣе, что согласно традиціи, сохраненной въ гностической книгѣ «Pistis Sophia», три апостола, Оома, Филиппъ и Матеій, по особому повелѣнію записывали таинственныя бесѣды воскресшаго Господа съ учениками, удостоенными высшихъ откровеній. Климентъ Александрійскій, повидимому, имѣлъ въ рукахъ евангеліе Матеія 1); упоминаютъ о немъ Оригенъ 2), Евсевій 3) и др.; мы знаемъ еще, что на евангеліе Матеія ссылались также николаиты. Къ сожалѣнію, намъ совершенно неизвѣстно содержаніе этого евангелія, и мы лишены возможности опредѣлить, какія именно черты ученія Василида оппрались на авторитетъ Матеія.

Остается добавить, что Василидъ и его послѣдователи пользовались еще какими-то книгами неизвѣстныхъ намъ пророковъ Варкаввы (Βαρχαββας) и Варкофа или Пархора (Βαρχюφ, Παρχώρ). Сынъ и ученикъ Василида, Исидоръ, написалъ двѣ книги толкованій на этихъ пророковъ 4); мы имѣемъ также свѣдѣнія о томъ, что «книга Варкаввы» была въ почетѣ и въ нѣкоторыхъ другихъ гностическихъ сектахъ (напр. у николаитовъ 5).

Этими указаніями исчерпываются всё наши данныя о личности и діятельности Василида, если не считать обычных обвиненій въ распущенности и отрицаніи практической морали. Характернымъ обвиненіемъ, выдвигаемымъ ересеологами противъ Василида, былъ упрекъ въ отрицаніи пользы мученичества. Къ разсмотрівнію этихъ обвиненій мы можемъ приступить лишь по выясненіи взглядовъ Василида на отношеніе Божества къ міру и на міровую драму Богоискательства, а поэтому перейдемъ теперь къ опреділенію основныхъ очертаній его системы.

Епифаній зам'єтиль, что все міровоззрівніе Василида им'єло исходной точкой размышленія надъ вопросомь о происхожденіи зла въ мірів 6). Дібіствительно, всі изв'єстныя намъ черты василидіанскаго ученія указывають на мучительныя усилія раз-

Cf. Strom. II, 9; III, 4; VII, 13; объ употребленіи этого евангелія Василидомъ: ibid. VII, 17.

<sup>2)</sup> Cf. Hier. Hom. I in Luc.

<sup>3)</sup> Hist. Eccl. III, 25.

Strom. VI, 6.
 Epiph. Haer. XXVI, 2. Philastr. de haer. c. XXXIII.

<sup>6)</sup> Epiph. Haer. XXIV, 6.

ръшить эту загадку, въчно терзающую сознаніе искателей Божества. Это основное скорбное недоумъніе передъ проблемой зла наложило на всю систему Василида печать своеобразнаго безотраднаго пессимизма. Все сущее страждеть и чаеть избавленія. Но въ этомъ грядущемъ избавленіи Василидъ видълъ не радостное озареніе Божественнымъ Свътомъ, а лишь безстрастный отдыхъ отъ муки существованія, родъ нирваны. Будущее блаженство лишь въ отсутствіи желанія, ибо желаніе есть по существу страданіе неудовлетворенности, — въ отсутствіи всякаго сознанія, ибо сознаніе есть само по себъ источникъ страданія. И вся природа, все сущее въ міръ видимомъ и невидимомъ чаеть такого возвращенія къ первоначальному безстрастному покою, ибо міръ создался изъ смѣшенія чуждыхъ элементовъ, и вся космическая эволюція имъеть вождельною цълью освобожденіе этихъ элементовъ отъ взаимнаго гнета, возвращеніе ихъ въ первобытную сущность, гдѣ нътъ ни мучительнаго отдѣленія свѣта отъ тьмы, ни еще болѣе мучительнаго смѣшенія ихъ.

Первичная Неизъяснимая Сущность безстрастна,—въ Ней лишь заложены непостижимымъ образомъ сѣмена или потенціи всего того, что впослѣдствіе раздѣляется на духовное и матеріальное, на свѣтъ и тьму, добро и зло и т. д. Та Всеблагая Божественная Сущность, Которая сострадаетъ міру, «лежащему во злѣ», и усиліями Своей благости постепенно очищаетъ его отъ зла и страданія, присущихъ матеріи,— занимаетъ въ системѣ Василида лишь второстепенное мѣсто. Превыше Ея есть Основной Первичный Принципъ, Непостижимая Сущность, Которая не только чужда всякаго творческаго акта, но даже какъ-бы не существуетъ для міра, ибо Она превыше не только всякой идеи бытія, но даже самого небытія.

«Она была, когда ничего не было; только это ничего не относится къ чему-нибудь изъ сущаго (т. е. къ реальному міру), но, говоря просто и ясно, безъ всякихъ софизмовъ, Она была до небытія. И когда я говорю была, я не хочу сказать, что Она была, но лишь обозначаю свою мысль, говоря, что было преждесущее Ничто. И это не было то, что называется Неизреченнымъ, ибо Неизреченнымъ обозначается Нѣчто, а это даже не Неизреченное, ибо превыше всякаго слова или обозначенія» 1).

<sup>1)</sup> Philosoph. VII, 20.

На этой мистической идеи Сущности, не воспріємлемой ни-какимъ разумѣніємъ, построенъ весь дуализмъ Василида. Въ этой таинственной Сущности, обозначаемой еще въ Философу-менахъ наименованіємъ Бога-Не-Сущаго (ἀυχ ἀν Θεός, non-ens-Deus), заложено непознаваемое сѣмя всего бывшаго и всего имѣющаго быть, всей медленной и тягостной эволюціи міра духовнаго и матеріальнаго. Изъ этого таинственнаго Ничто начинается развитіе иден Божественной Сущности и другая аналогичная эволюція потенцій бытія, им'єющих в создать вселенную. Въ Первобытномъ *Ничто* или Богъ-Не-Сущемъ, безъ мысли, безъ сознанія, безъ воли, безъ рѣшенія зарождается идея бытія. И въ Немъ Самомъ, т. е. въ этой невмѣстимой мышленіемъ идеѣ Не-Сущаго-Начала, проявляется Всеобщее Сѣмя или зародышъ всего того, чему суждено развиться по собственнымъ потенціямъ, безъ опредѣленнаго заранѣе плана. Такъ «Вогъ-Не-Сущій создаетъ міръ-не-сущій изъ небытія, заложивъ въ Себѣ Сѣмя, содержащее всѣ сѣмена міра (τοῦ хо́σμου πανσπερμία)» 1). Въ этой туманной метафизикѣ мы можемъ уловить смыслъ кажущагося противоръчія въ ученіи Василида о Божествъ, представляемомъ здъсь въ чисто-пантеистическомъ понятіи о первобытной потенціи всего Сущаго, между тімъ какъ въ дальнійшемъ развитіи василидіанской системы мы видимъ чистый дуализмъ, різкое отділеніе понятій духа и матеріи, світа и тьмы. На самомъ діль, пантензмъ у Василида—въ трансцедентальной идей Божества вию всякаго проявленія Его въ мірозданін; дуализмъ-же начинается тамъ, гдѣ разсматривается міровая эволюція силъ духовныхъ (въ преемствѣ Божественныхъ эманацій отъ Первобытнаго Источника Божественной Сущности до сліянія съ міровымъ сознаніемъ) и матеріальныхъ (въ постепенномъ созданіи реальныхъ образовъ, отъ грубъйшихъ формъ протоплазмы до высшихъ типовъ носителей сознанія).

Первымъ проявленіемъ таинственнаго Всеобщаго Сѣмени является Непознаваемая Троичная Сущность, обозначаемая мистическимъ наименованіемъ трехъ Сыновствъ (διότης, filietas). Это—непостижимые Принципы трехъ Сущностей (Божественной, духовной и матеріальной), въ которыхъ содержится все бытіе. Первое Сыновство есть Невещественная, Непостижимая, Неиме-

<sup>1)</sup> Ibid. VII, 21.

нуемая Сущность Божества; въ Ней проявляются первичныя Божественныя Эманаціи: Отецъ (Πατήρ), Умъ (Νοῦς), Слово (Λόγος), Разумъ (Φρόνησις). Спла (Δύναμις), Премудрость (Σοφία), Правосудіє (Δικαιοσύνη) и Миръ (Εἰρήνη) 1). Это — Высшая Восьмерица или Огдоада Божественныхъ проявленій; въ совокупности ихъ-Непостижимая Божественная Сущность, пребывающая превыше міра, Неизреченная Невещественная Красота, къ Которой стремится все сущее. Второе Сыновство уже не является чистой Идеей. Оно до извъстной степени отягчено матеріей; это-духовная сущность, средняя между Непостижимымъ Вожествомъ и реальнымъ міромъ. Стремясь подняться въ высь и слиться съ Неизреченной Красотой Божественной Идеи, Второе Сыновство производить изъ низшаго міра Духъ (т. е. міровое сознаніе), и поддерживается имъ снизу, какъ бы крыльями; такимъ образомъ Оно возносится до Непознаваемой Высшей Огдоады. Духъ-же остается въ низшей области, соприкасающейся съ матеріальнымъ міромъ, ибо Онъ-продукть низшаго міра и принадлежить ему. Но какъ сосудъ, наполненный благовоніемъ и затімъ опорожненный, сохраняеть въ себі аромать, такъ и Духь, отдёлившійся оть Второго Сыновства, сохраняеть въ себф частицы силы и свфта Божества; оставаясь въ области низшаго міра. Онъ является отблескомъ Высшей Божественной Сущности, и одухотворяющимъ Началомъ въ мір'в. Третье Сыновство находится въ области реальнаго міра, въ царствъ матеріи, страждущей и ожидающей освобожденія и очищенія. И это есть «тварь, чающая откровенія», по словамъ Апостола Павла <sup>2</sup>).

Изъ области этого Третьяго Сыновства, т. е. изъ низшаго міра, гдѣ столкновеніе и смѣшеніе Божественной Сущности съ матеріальнымъ началомъ (съ потенціями матерія) даетъ толчокъ къ космической эволюціи,—воздвигается Великій Архонъ, глава міра (ὁ μέγας "Αρχων, ἡ κεφαλή τοῦ κόσμου), т. е. высшая космическая сила, принципъ міровой энергіи, управляющей эволюцією матеріи. Великій Архонъ производить себѣ Сына (первое творческое проявленіе) и съ нимъ и шестью послѣдующими эманаціями (наименованія коихъ намъ не сохранены)

<sup>2</sup>) Римл. VIII, 19.



Послѣднія два наименованія почему-то опущены Иринеемъ, и дополнены изъ Строматъ Климента Александрійскаго (IV, 25).

образуеть Вторую Огдоаду 1), содержащую въ потенціи всв зиждительныя силы вседенной. Изъ этой таинственной Огдоады происходить, въ порядкъ преемственныхъ эманацій, постепенное выдъленіе космическихъ силь, до мистическаго числа 365; изъ нихъ семь последнихъ силъ образуютъ низшую Гебдомаду или Седьмерицу и управляють нашимъ видимымъ міромъ. Мы узнаемъ въ нихъ міровыя силы, олицетворенныя семью планетами и знакомыя намъ по другимъ гностическимъ системамъ; у Василида также одна изъ нихъ отождествляется съ ветхозавътнымъ Деміургомъ, давшимъ законъ Монсею и возвъщеннымъ пророками 2). Общее-же число 365 космическихъ силъ, или сферъ (или «небесъ», по наивной терминологіи Иринея) обозначается таинственнымъ словомъ Аβрада . Это слово отнюдь не является каквиъ-либо собственнымъ именемъ Божества, какъ думаль Ириней: оно лишь обозначаетъ совокупность Творческихъ силъ, проявляющихся во вселенной, и разгадка его смысла въ томъ, что по цифровому значению буквъ греческаго алфавита сумма буквъ слова Аβраσαξ равнялась цифрф 365:  $\alpha = 1, \beta = 2, \rho = 100, \alpha = 1, \sigma = 200, \alpha = 1, \xi = 60.$  Ofman cymma=365.

Это число 365 имѣло астрономическое значеніе. Ириней говорить, что василидіане учили объ аналогіи числа дней въ году съ числомъ ихъ «небесъ», и за нимъ большинство ересеологовъ указываеть на цифру годовыхъ дней, какъ на ключъ къ пониманію василидіанской космологіи. Но мы вправѣ предположить, что число 365 относилось не только къ количеству дней въ году, но и къ инымъ, неизвѣстнымъ намъ вычисленіямъ въ области высшихъ сферъ космоса. Всѣ мистическія ученія разсматривали низшій міръ, какъ отраженіе высшаго, согласно закону аналогіи. На основаніи этого закона, число суточныхъ оборотовъ въ году, т. е. цифра, опредѣляющая отношеніе земли къ солнцу, должна была соотвѣтствовать какому-то

<sup>1)</sup> Возможно, что эта низшая Огдоада была у Василида не второй, а третьей, и что василидіанская система, построенняя цёликомъ на обычномъ въ древней мистикъ законъ аналогіи, предполагала такую-же Огдоаду эманацій въ среднемъ міръ Второго Сыновства, хотя ересеологическіе источники объ этомъ умалчиваютъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ этомъ мѣстѣ наиболѣе расходятся данныя нашихъ ересеологическихъ документовъ: по Иринею выдѣленіе 365 космическихъ силъ происходитъ не изъ низшей Огдоады Великаго Архона (о которомъ Ириней вовсе не упоминаетъ), а непосредственно изъ Высшей Огдоады Непознаваемаго Божества.

численному проявленію высшихъ силъ, недоступныхъ разумѣнію непосвященныхъ. Это число—365—имѣло мистическое значеніе во многихъ древнихъ культахъ, прикрывавшихъ замысловатой символикой тайныя астрономическія наблюденія,—какъ напримѣръ въ орфическихъ таинствахъ 1) и въ митраизмѣ. Нельзя не вспомнить, что самое имя эллинизированнаго Митры, Мέ:0 $\rho$ 0 $ивъло точно такое-же численное значеніе: <math>\mu$  40,  $\epsilon$  5, t 10,  $\theta$  9,  $\rho$  100,  $\alpha$  200. Общая сумма
 365 2).

Древніе писатели знали объ этомъ значеніи имени Митры, и накоторые изъ нихъ, не ослапленные пристрастіемъ ересеологовъ, высказывали, что Василидъ своимъ словомъ Аβрасаξ хотълъ выразить именно то мистическое понятіе, которое скрывалось подъ наименованіемъ Митры<sup>3</sup>). Что касается самого способа выраженія путемъ вычисленія цифрового значенія буквъ, составляющихъ слово, то этотъ способъ быль распространенъ въ мистическихъ кругахъ эллинской мысли уже съ глубокой древности: достаточно назвать хотя бы примѣръ Пиоагора и его последователей. У пивагорейцевъ всякія разсужденія о трансцедентальныхъ предметахъ заканчивались ссылкой на великаго Учителя, съ почтительными словами: «Онъ Самъ сказалъ» (ἀυτός ἔφα, ipse dixit); въ этомъ выраженіи, на первый взглядъ, видно лишь глубокое благоговъніе къ памяти Пивагора (котораго именно изъ уваженія избѣгали называть по имени, согласно древнему обычаю), но на самомъ дёлё оно имёло сокровенное значеніе, и содержало въ краткой формул'в суть пивагорейской мистики. Если каждую изъ буквъ, составляющихъ слова а ото с в с замънить цифрою, обозначающей ея мъсто въ порядкъ греческаго алфавита:

 $\alpha = 1$ ,  $\sigma = 20$ ,  $\tau = 19$ ,  $\sigma = 15$ ,  $\sigma = 18$ ,  $\epsilon = 5$ ,  $\varphi = 21$ ,  $\alpha = 1$ , то сумма ихъ составитъ цифру 100, т. е. квадратъ 10, мисти-

<sup>1)</sup> Cf. Lobeck, Aglaophamus, I, 364, 597 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, ч. I, стр. 49.

<sup>3)</sup> Cf. Hieron. In Amos, III: «Basilides, qui omnipotentem Deum portentoso nomine appellat Αβραξας, et eundem secundum graecas litteras et annui cursus numerum dicit in solis circulo contineri, quem Ethnici sub eodem numero aliarum litterarum vocant Μέιθρας». Τοπε ετ. Ακπαικό Αρχειακ: «Basilides quoque de hac impietate descendit, qui tot Deus simulat esse, quot dies in anno sunt, et de his quasi minutalibus unam summam divinitatis efficit et appellat Mithram, siquidem iuxta conputationem graecarum litterarum Mithras anni numerum habet» (Acta Arch. c. LXVIII).

ческаго числа, въ которомъ пиоагорейцы сосредоточивали суть своихъ символическихъ созерцаній.

У Василидіанъ-же мистическое значеніе слова Аβраба заключалось въ обозначени проявлений Творческих силь Божества вз мірт, полноты Зиждительной Силы, творящей реальный міръ и одухотворяющей эволюцію сознанія изъ низшей матерін въ высшую область Духа. Это — міровая воля, направляющая эволюцію мірового сознанія, и соприкасающаяся съ Непознаваемой Сущностью Божества. Зам'втимъ, что это слово Аврада \$ употреблялось въ магическихъ заклинаніяхъ вні круга послівдователей Василида: въ археологіи изв'єстны многіе древніе амулеты и талисманы, на которыхъ выгравировано это слово, но принадлежность коихъ василидіанской сектѣ большинствомъ ученыхъ безусловно отрицается. Можно предположить, что слово Авраба вли Авраба было вообще известно (какъ символь власти надъ элементарными силами природы) въ древней народной магіи, и было оттуда заимствовано Василидомъ въ виду численнаго значенія составляющихъ его буквъ.

Но вернемся къ метафизикъ Василида и къ дальнъйшему развитію его системы.

Мы видъли, что Третье Сыновство, т. е. низшее проявленіе Божественной Сущности, слито съ матеріальнымъ началомъ, а изшедшія изъ него космическія силы создали реальный міръ и управляють законами природы. Но Божественная Сущность, заключенная въ матеріи, томится въ ней и жаждеть освобожденія оть этихъ низшихъ міровыхъ законовъ, чуя возможность отрёшиться отъ узъ и вознестись къ Непознаваемому свёту и свободъ Вожества. «Чаяніе бо твари откровенія сыновъ Вожінхъ чаеть 1)». Это откровеніе высшаго познанія, дарующаго свободу, принесъ въ міръ Христосъ.

Повидимому, въ системъ Василида Христосъ быль проявленіемъ Перворожденнаго Ума (Noõs) Высшей Огдоады, а не Логоса. Онъ снизшелъ къ міру, пройдя черезъ всѣ «небеса» (т. е. таинственныя сферы бытія) подъ мистическимъ именемъ Кардахар 2); черезъ низшую Гебдомаду Онъ сошель на человъка—

<sup>1)</sup> Римл. VIII, 19. 2) Это мъсто василидіанской системы крайне темно; мы не могли однако здъсь не отмътить употребленіе слова *Кавлака*у, въ виду того, что это загадочное слово встръчалось, въ видъ призыва къ Непознавлемой Божественной Сущности, у наасеновъ (*Philosoph*. V, 8), а также у николаитовъ (Ерірh. *Haer*. XXV, Philastr. *haer*. XXXIII). Смыслъ этого слова не разъясненъ.

Іисуса, соединившись съ нимъ при крещеніи его въ Іорданъ (оттого, по свидътельству Климента Александрійскаго 1), василидіане особенно чтили день Крещенія Господня, и торжественно его праздновали). Однако наши свъдънія о христологіи Василида настолько противоръчивы, что мы не можемъ съ точностью установить, какъ представляль онъ себф сочетание Христа съ Інсусомъ, и былъ ли для него Інсусъ живымъ человѣкомъ или только призрачнымъ явленіемъ. По даннымъ однихъ ересеологовъ. Василидъ держался чисто-докетическаго взгляда на Інсуса Христа, полагая, что вившняя оболочка Его была призрачной; по другимъ, онъ признавалъ явление Іисуса Христа реальнымъ, но и тутъ ересеологические документы впадали въ противоръче при изложении воззръний Василида на страдания и крестную смерть Іисуса Христа: по однимъ, какъ мы видѣли, вмъсто Іисуса былъ распятъ Симонъ Киринеянинъ (!), а по другимъ на крестѣ умеръ человѣкъ — Інсусъ, Христосъ-же, отдълившійся отъ него до крестныхъ страданій, вознесся къ Непостижимой Сущности Божества. Примирить эти разногласія нъть возможности; следуеть однако отмътить, что первая версія, основанная на чистомъ докетизив, всего болве соответствуетъ общей схемв мистическаго ученія Василида. Какъ бы то ни было, Василидъ не придавалъ особеннаго значенія крестнымъ страданіямъ Іисуса и во всякомъ случав отрицаль возможность страданія для Христа: если даже онъ допускаль реальное соединеніе Христа, Отраженія Высшаго Божества, съ Іисусомъ, то лишь до момента человъческихъ страданій Іисуса, до которыхъ последній быль покинуть Христомъ, а человеческое естество его распалось, посл'в смерти, на составные элементы психики и грубой матеріи. Въръ въ Распятаго Господа не было мѣста въ системѣ Василида; по его словамъ, эта вѣра была достойна только рабовъ низшихъ космическихъ силъ.

Смыслъ-же явленія Христа, по этой системѣ, заключался въ возвѣщеніи міру Истиннаго Высшаго Божества. Этимъ откровеніемъ получаетъ спасеніе и очищеніе все Третье Сыновство, все міровое сознаніе, отнынѣ тянущееся въ неудержимомъ порывѣ къ Божественному Очагу Неизъяснимаго Свѣта и Красоты. Какъ нефть воспламеняется отъ близости огня, такъ сознаніе воспринимаетъ Идею Божественной Сущности, и прони-

<sup>1)</sup> Strom, I, 21.

кается ею, и жаждеть сліянія съ нею 1). Такимъ образомъ, съ пришествіемъ Христа завершилась эволюція, медленно освобождающая части Божества отъ гнета матеріи. Познавъ свою истинную сущность, эти частицы отдѣляются отъ чуждыхъ имъ элементовъ матеріи, и возносятся въ высь къ Непостижимому Божеству. Когда всѣ элементы духа и матеріи будутъ наконецъ раздѣлены, когда частицы Божества, вернувшись къ Первобытному Источнику, будутъ освобождены отъ мучительныхъ исканій и найдутъ конечное удовлетвореніе, когда все сознаніе очистится отъ гнета хоттія и воли и найдеть спокойствіе въ безстрастномъ мирѣ Божества, тогда наступитъ конецъ міровой драмы. На мѣстѣ страждущаго бытія воцарится неизъяснимое великое невъдюніе ( ў μεγάλη ἄγνοια).

Такова въ общихъ чертахъ схема этого безотраднаго ученія, напоминающаго буддійскій пессимизмъ. Повторяемъ, въ системѣ Василида отсутствовала радость ожиданія Божественнаго озаренія, грядущаго сліянія съ Божествомъ. Міръ есть зло, всякое бытіе является страданіемъ, но конецъ этого страданія только въ небытіи и въ невѣдѣніи.

Изъ этого глубоко-продуманнаго пессимизма вытекала и вся этическая сторона міровозрѣнія Василида. Онъ училъ презрѣнію къ плоти, не только къ ея низшимъ, чисто матеріальнымъ потребностямъ, но даже къ нъкоторымъ ел духовнымъ запросамъ, т. е. къ житейской морали. Такъ, онъ относился пренебрежительно къ идеализаціи мученичества и къ фанатизму, предпочитавшему смерть какой-либо уступки во внишнемъ обряди; такимъ фанатикамъ Василидъ бросалъ упрекъ въ забвеніи словъ апостола Павла, учившаго презрвнію къ мелочамъ религіознаго сознанія, допускавшаго даже употребленіе въ пищу оскверненнаго мяса отъ языческихъ жертвоприношеній, вбо «идолъ ничтоже есть» 2). Повидимому, Василидъ въ нъкоторыхъ случаяхъ отрицалъ пользу открытаго исповъданія въры передъ лицомъ гонителей, но это отрицаніе вытекало не изъ страха передъ мучительной казнью, а изъ глубокаго пренебреженія къ людскому мнѣнію. Къ чему страдать изъ-за понятій, недоступ-ныхъ толпѣ? Василидъ отрицалъ пользу мученичества изъ отвращенія къ нфкоторымъ фанатикамъ, замфнявшимъ вдумчивое

<sup>1)</sup> Philosoph. VII, 25.

<sup>2)</sup> I Кор. VIII, 4. См. также I Кор. X. 25-29.

созерцаніе тайнъ христіанства кичливымъ и вызывающимъ отношеніемъ къ судебной власти. То-же высоком врное пренебреженіе къ людской похвалѣ сказывалось и въ отношеніи Василила къ браку; требуя отъ высшихъ посвященныхъ безусловнаго аскетизма, онъ не примънялъ этихъ требованій къ толпъ, и допускалъ брачное состояніе для того, кто, по евангельскому выраженію, «не можеть вмѣстить» 1); эту презрительную терпимость онъ подкрѣпляль ссылками на евангелія и на слова ап. Павла 2).

Эти-же мысли проводились Исидоромъ, сыномъ Василида, въ трактатѣ, озаглавленномъ 'Ηθικά. Климентъ Александрійскій сохраниль намь отрывокъ изъ этого трактата, гдв высмвиваются доброд'втельные хвастуны, и истинный аскетизмъ характеризуется, какъ воздержаніе не изъ гордыни, а изъ нежеланія отвлекаться отъ высшихъ созерцаній <sup>3</sup>).

Повидимому, Василидъ вообще придавалъ больше значенія помысламъ и намфреніямъ, нежели поступкамъ. Его брезгливое снисхождение къ человъческой немощи вытекало изъ сознания недоступности совершенства для человѣка; очищеніе плоти, по его мысли, совершается постепенно, въ медленной эволюціи отъ низшаго сознанія къ высшему, до «дематеріализаціи» плоти. Василидъ придерживался идеи переселенія душъ, дополняя ее любопытною теоріею о душевныхъ придаткахъ, переносимыхъ человъкомъ изъ одной индивидуальности въ другую. Согласно этой теоріи, душа (или сознаніе), какъ продукть первобытнаго смфшенія противоположных элементовъ, носить въ себф потенціп всего матеріальнаго бытія, всёхъ формуль жизни; въ низшихъ существованіяхъ развиваются поэтому низшія потенціи (напр. животной жизни), а съ переходомъ въ выстія условія существованія (т. е. въ челов'я челов'я природу) развиваются потенціи высшаго сознанія и отвлеченнаго мышленія, но при этомъ сохраняются, въ видѣ придатковъ, слѣды былыхъ ин-стинктовъ и низшихъ проявленій сознанія. Поэтому въ душѣ каждаго человъка есть, напримъръ, частица звъриной психики; мало того, въ ней сохраняются следы природы неорганической, пережитки былого существованія, напримірь, подъ видомъ металла. Климентъ Александрійскій говорилъ, что по представле-

<sup>1)</sup> Mare. XIX, 11-12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I Кор. VII, 1—2, 6—9 и пр. <sup>3</sup>) Strom. III, I. Epiph. Haer. XXXII, 4.

нію Василида человѣкъ подобенъ Троянскому деревянному коню, вмѣщавшему въ своихъ нѣдрахъ множество людей 1). Этой теоріей «душевныхъ придатковъ» Василидъ стремился объяснить наличность низшихъ потребностей и страстей въ человѣкѣ, достигшемъ высокой даже степени духовнаго совершенства, и въ ней-же видѣлъ разрѣшеніе вопроса о свободѣ воли. Исидоръ, написавшій въ защиту этой идеи цѣлый трактатъ Пεрі προσφοοῦς ψοχῆς, доказывалъ, что если душа человѣка представляетъ нѣчто цѣльное, то вопросъ объ отвѣтственности за поступки и побужденія неразрѣшимъ, ибо всякій могъ-бы сослаться на непреоборимыя искушенія плоти и говорить: «я былъ вовлеченъ, я не могъ устоять»; между тѣмъ, если признать, что психика слагается изъ пережитковъ былыхъ индивидуальностей, то долгъ человѣка передъ собственной совѣстью ясенъ: онъ обязанъ стремиться къ развитію своихъ духовныхъ потенцій, къ полному очищенію отъ наслоеній прошлаго 2).

Это медленное очищение совершается исключительно черезъ напряжение воли къ освобождению отъ плотской скверны, безъ всякаго содъйствія извив, т. е. безъ помощи Божественной благодати, которую признаетъ церковная догматика. При этомъ следуеть помнить, что нерадение въ выполнении этого долга самосовершенствованія сказывается на дальнейшемъ пути, въ новой индивидуальности; все содъянное человъкомъ въ одной жизни приносить свои плоды въ следующемъ существованіи, какъ изъ всякой причины вытекаетъ неизбѣжное слѣдствіе, и въ этомъ смыслѣ толковалъ Василидъ ветхозавѣтные тексты о Богѣ «взыскающемъ грѣхи до третьяго и четвертаго поколѣнія» 3). Если вспомнить, что по системѣ Василида ветхозавѣтный Богь олицетворяеть одну изъ космическихъ силъ, управляющихъ законами природы, то ясно, что здёсь разумёвается именно неизбъжность мірового закона, взыскающаго послъдствія всего того, что заложено въ человъческомъ сознанія. Замътимъ кстати, что свою теорію метемпсихозы и постепеннаго очищенія душь оть низшихъ придатковъ Василидъ прилагаль также къ разъясненію своего отрицательнаго взгляда на мученичество, и утверждаль, что страданія и мученическая смерть могли

<sup>1)</sup> Strom. II, 20.

<sup>2)</sup> Ibid. 1. cit.

<sup>3)</sup> Hcx. XX, 5; XXXIV, 7. Yuc. XIV, 18. Bmopos. V, 9. Cf. Clem. Alex. Excerpta ex Theod. XXVIII.

являться законною карою за прежде содъянные проступки и потому не подлежать идеализаціи 1).

Изъ приведенныхъ мнвній Василида ясно, что онъ не могъ не отвергать принятой Церковью идеи о воскресеніи плоти. Духъ стремится къ полному освобождению отъ матеріи; постепенно развивая свои высшія потенціи, онъ достигаеть вожделеннаго очищенія, и въ полноте познанія приближается къ Непознаваемой Сущности Божества. А матерія, отділенная отъ чуждыхъ ей элементовъ Духа, отпадеть въ безформенное состояніе, въ бездну покоя и невъдънія.

Мы остановились подолгу на этической сторонъ системы Василида, чтобы выяснить еще разъ всю несостоятельность обвиненій въ безиравственности, такъ легков врно повторяемыхъ ересеологами. При вдумчивомъ разборъ всъхъ данныхъ о василидіанствъ, передъ нами развертывается величавая и глубокая метафизическая система, логическимъ выводомъ которой было презрѣніе къ плоти и гордый аскетизмъ. Но эти выводы были ясны немногимъ, это глубокое міросозерцаніе не могло быть удъломъ широкихъ массъ. Эти массы впрочемъ и не имълись въ виду: Василидъ со свойственнымъ ему горделивымъ пренебреженіемъ къ мивнію толпы заявляль, что ученіе его доступно только развѣ одному человѣку изъ тысячи и двумъ изъ десяти тысячь, и последователямь своимь онъ даваль девизь: «знай всѣхъ, тебя же пусть никто не знаеть» 2). И ученію своему онъ придавалъ характеръ строгаго посвященія, налагая на испытуемыхъ тяжкій пивагорейскій искусь пятил'єтняго молчанія...

Несмотря на столь тяжелыя условія посвященія, ученіе Василида было очень распространено; изъ Александріи оно перекинулось въ Римъ, было извъстно даже въ далекой и дикой Испаніи, гдф, по свидѣтельству Іеронима<sup>3</sup>), оно пустило прочные корни и повліяло на развитіе позднівищаго, также съ Востока занесеннаго, дуалистическаго ученія прискилліанистовъ. Но главное значеніе василидіанства въ исторіи гностическихъ идей заключается въ томъ вліяніи, которое оно оказало на развитіе и успъхъ валентиніанства, — главичищаго теченія гностицизма, —

Clem. Alex. Strom. IV, 12.
 Iren. Adv. haer. I, XXIV, 6. Epiph. Haer., XXIV, 5; и др.
 De vir. inl. CXXI. Ep. LXXV (ad Theodor.), 3, и вь др. мъстахъ.

а впослѣдствіи и манихейства. Образъ Василида не занимаеть на первомъ планѣ исторіи христіанства такого выдающагося положенія, какъ Валентинъ или Маркіонъ, но его величавая тѣнь заполняеть весь фонъ этой исторіи ІІ вѣка, вѣка полнаго расцвѣта гностическихъ идей. Загадочный образъ мыслителя—молчальника, говорившаго «для одного изъ тысячи» и обладавшаго странной притягательной силой, донынѣ неудержимо влечеть къ себѣ вниманіе изслѣдователя, и по мѣрѣ выясненія истинныхъ очертаній его ученія, столь безнадежно запутаннаго древними ересеологами, все ближе и дороже всѣмъ искателямъ истины становится этотъ образъ таинственнаго Богоискателя, терзавшагося надъ разрѣшеніемъ вѣчнаго вопроса мірового зла...

## Нарпократъ.

Iren. Adv. haer. 1, XXV; XXVI, 2; XXVIII, 2; II, XXXI—XXXII.

Philosoph. VII, 32.
Clem. Alex. Strom. 1II, 2 sq.
Euseb. Hist. Eccl. 1V, 7.
Orig. C. Cels. V, 62, 64.
Epiph. Haer. XXVII; XXXII, 3—6; LXIII, 1.
Theod. Haer. fab. comp. I, 5.
Philastr. de haer. c. XXXV, LVII.
August. De haer. c. VII.
Praedest. c. VII.
Tertull. De anima XXIII, XXXV.
Ps. Tertull. c. IX.

и др.

Послѣ Василида намъ надлежало-бы перейти къ знаменитому гностическому учителю, въ системѣ котораго идея Божественныхъ эманацій достигла полнѣйшаго развитія, — т. е. къ Валентину, но мы сперва остановимся на другомъ гностикѣ, современникѣ и согражданинѣ Василида, давшемъ своеобразное развитіе василидіанской идеѣ переселенія душъ и постепеннаго очищенія отъ пережитковъ низшей психики.

То былъ Карпократъ (Καρποκράτης или Καρποκράς<sup>1</sup>), Carpocrates, Carpocras<sup>2</sup>)), учившій, какъ и Василидъ, въ Александріи

<sup>1)</sup> У Епифанія.

<sup>2)</sup> У Филастрія.

въ царствованіе имп. Адріана. Наши свѣдѣнія о личности этого ересеучителя и объ основныхъ чертахъ его міросозерцанія отличаются прискороной скудостью. Ириней посвятиль ему въ своемъ трудъ противъ ересей небольшую страницу, содержание которой пересказывается всёми другими ересеологами съ самыми незначительными варіантами. Одинъ лишь Климентъ Александрійскій вносить сюда н'Есколько новыхъ данныхъ, но он'в относятся къ сыну Карпократа, и мы коснемся ихъ дал ве. Самъ-же Карпократь обратиль на себя внимание всъхъ ересеологовъ не столько метафизической, сколько этической стороной своего ученія: его этика подверглась самымъ різкимъ нападкамъ, и основанная имъ секта раздълила съ николантами и каинитами печальную участь стать мишенью самыхъ ужасныхъ обвиненій въ разврать, въ устройствь чудовищныхъ оргій и т. п. Эти обвиненія, единогласно сообщаемыя всёми ересеологами, могли-бы наконецъ заставить предположить, что здёсь, дёйствительно, недоразумвнія нізть и что карпократіане были просто религіозными изув'врами. Но туть выступаеть въ защиту ихъ, какъ это ни странно, самъ Ириней Ліонскій, заявившій самымъ решительнымъ образомъ, что онъ не придавалъ веры слухамъ о безобразіяхъ, якобы творившихся у карпократіанъ: «Et si quidem fiant haec apud eos, quae sunt irreligiosa, et injusta, et vetita, ego nequaquam credam» 1). Мы столько разъ отмѣчали готовность Иринея принимать безъ всякой проверки злобныя клеветы противъ ненавистныхъ ему еретиковъ, что въ данномъ случав его свидвтельство въ пользу Карпократа и его послвдователей имжеть для насъ огромное значеніе; нельзя сомнъваться въ томъ, что ліонскій пастырь имъль серьезныя основанія признавать обвиненія, возводимыя противъ карпократіанъ, лживыми, и совъсть не позволила ему объ этомъ умолчать. Весьма характерно, что позднайшие ересеологи, повторяя одинъ за другимъ эти страшныя обвиненія, обходили молчаніемъ знаменательную оговорку Иринея; упоминаеть о ней одинъ лишь Өеодоритъ 2).

Для разъясненія вопроса объ этической сторон'й ученія Карпократа мы должны, какъ всегда, обратиться сперва къ богословской и космогонической части его системы, и попы-

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, XXV, 5.

<sup>2)</sup> Haer. fab. comp. 1, 5. юрій николаввъ.

таться уловить ихъ схему; лишь выяснение карпократіанскаго взгляда на отношеніе Божества къ міру позволить намъ опредълить и формулы этики Карпократа, т. е. взгляды его на отношеніе міра и человѣка къ Божеству.

Подобно системѣ Василида, ученіе Карпократа являлось попыткой разрѣшить проблему зла. Но изъ этой общей исходной

точки оба мыслителя пришли къ противоположнымъ выводамъ. Карпократь остался чуждь дуализму Василида, и основаль свое ученіе на идей Единой Всеблагой Божественной Сущности. Слёдуеть замітить, что въ системі Карпократа сказалось сильное вліяніе пиоагорейства, и ученіе его объ Единой Сущности ное вліяніе пивагорейства, и ученіе его объ Единой Сущности Божества ближе всего подходить къ пивагорейскому представленію о Монадѣ, какъ первоисточникѣ всего сущаго: 'Αρχήν 'απάντων Μονάδα '). Единая Сущность Карпократа, называемая имъ Отцомъ Нерожденнымъ (Ingenitus Pater) и Непознаваемымъ ("Αγνωστος), вполнѣ совершенна: нѣтъ въ Ней тѣневой стороны, измышленной дуалистами. Идея Ея является благимъ принципомъ всего; все изъ Нея исходитъ и къ Ней возвращается. Но подобная формула Единаго Божественнаго Принципа ненобѣтно принскоципа неизбъжно приводить къ обостренію вопроса о происхожденій зла въ мірѣ, создавшемся изъ этого Всеблагаго Единаго Первоисточника. Мы знаемъ, что въ позднъйшей христіанской Церкви, окончательно воспріявшей догмать о Единомъ Всебла-гомъ Творцѣ и Вседержителѣ, геніальнѣйшіе мыслители и богословы терзались надъ разъясненіемъ вопроса о томъ, что Богь—не Виновникъ зла въ мірѣ, и о примиреніи неизбѣжности зла съ свободной волей человѣка... Эта-же мучительная дилемма привела Карпократа къ отрицанію зла, какъ такового. По этой теоріи, добра и зла въ собственномъ смыслѣ не существуеть, —то лишь условныя понятія, измышленныя людьми, и не имѣющія реальнаго значенія. То, что мы называемъ зломъ, есть лишь неизбѣжное послѣдствіе матеріальнаго существованія, но матерія сама по себѣ не есть зло: она — только низшая степень бытія, наибол'є отдаленная отъ Божественнаго Первоисточника и получившая свои формулы отъ низшихъ космическихъ силъ. Въ этихъ ангелахъ — создателяхъ матеріальнаго міра мы безъ труда узнаемъ «низшихъ деміурговъ» всѣхъ гностическихъ системъ; у Карпократа ими завершается длинный

<sup>1)</sup> Diog. Laert. VIII, 25.

рядъ Божественныхъ эманацій, проявляющихся въ преемственномъ порядкій и наконецъ сливающихся съ міровымъ сознаніемъ. Міръ, созданный низшими деміургами, содержитъ отблескъ или частицу Высшей Божественной Сущности, заключенную въ грубое матеріальное естество и подчиненную законамъ матеріи. Отсюда—медленная эволюція, ціль которой въ освобожденіи духовной сущности отъ гнета плоти и ея законовъ. Здісь мы видимъ нівоторое противорічіе (откуда такой антагонизмъ между духомъ и плотью, разъ они оба—созданіе Той-же Единой Всеблагой Первопричины?), разъясненіе котораго, къ сожалівнію намъ не дано Мало понятна намъ также теорія Карионію, намъ не дано. Мало понятна намъ также теорія Карпократа о душахъ нерожденныхъ, пребывающихъ въ близости (ἐν τῆ περιφορᾶ) Непознаваемаго Отда и при вступленіи въ тѣлесную оболочку утрачивающихъ воспоминаніе былого познанія; наши краткія свѣдѣнія объ ученіи Карпократа не позволяють намъ возстановить его идеи о происхожденіи человѣческой души и о вселеніи ея въ тѣло. Какъ бы то ни было, душа человъка является носительницею Божественнаго начала. Но она облечена въ плоть и поэтому подчиняется всёмъ условіямъ тёлеснаго существованія, всёмъ законамъ природы; она должна въ тёлесной оболочке пройти черезъ тягостную эволюцію, для постепеннаго очищенія и возвращенія къ Первобытному Источнику. Заключенная въ земную оболочку душа находится во власти низшихъ ангеловъ — міродержителей; цѣль-же этого земного существованія—разрушеніе власти деміурговъ и полное освобожденіе духовной сущности, томящейся въ низшемъ мірѣ. Но эта завѣтная цѣль можеть быть достигнута лишь послѣ того, какъ духовная сущность выполнила весь кругь обязанностей передъ низшей природой, ибо космические законы не-умолимы и неизбъжны; во исполнение ихъ каждой душъ при-ходится пройти черезъ всъ условия земнаго существования и

черезъ всв ощущенія плоти.

Воть эта теорія неизбѣжности всѣхъ испытаній и ощущеній плоти дала поводъ думать, будто карпократіане учили о необходимости испробовать всв доступныя ощущенія, и проповѣдывали сознательный разврать, будто-бы въ цѣляхъ укрѣпленія духа черезъ удовлетвореніе всѣхъ нормальныхъ и даже извращенныхъ потребностей плоти. На самомъ дѣлѣ, карпократіане говорили не о желательности пріобрѣтенія столь разносторонняго жизненнаго опыта, да еще въ теченіе одной человѣческой

жизни, а о томъ, что это прохожденіе черезъ всё искусы и потребности плоти неизб'єжно совершается въ каждой индиви-дуальности, но не сразу, а въ теченіе долгаго ряда посл'єдо-вательныхъ существованій, причемъ въ каждое новое свое воплощение человъкъ безсознательно вносить опыть прежнихъ переживаній, вм'єсть съ тоскливымъ стремленіемъ къ полному очищенію. Въ этихъ посл'єдовательныхъ воплощеніяхъ душа закаляется, сознаніе расширяется, познаеть истинную суть міровыхъ законовъ и научается презирать низшихъ деміурговъ. Тогда челов'єкъ, съ помощью развившейся въ немъ свободной воли, можетъ начать борьбу противъ деміурговъ и противъ своего собственнаго низшаго естества; упорными усиліями онъ добивается поб'єды, т. е. освобожденія отъ законовъ плоти, и полнаго одухотворенія. Но эта поб'єда дается не легко: много разъ приходится челов'єку вступать вновь на жизненное поприще, и въ новомъ тёл'є искать св'єжихъ силъ для продолжеприще, и въ новомъ тълъ искать свъжихъ силъ для продолженія борьбы съ низшей природой. Пока онъ не свершилъ всего, что присуще низшему естеству, онъ не можеть оторваться отъ матеріи. Эта теорія міровой необходимости выражалась аллегорически въ образѣ міродержителей — деміурговъ, не выпускающихъ человѣческую душу изъ своей власти, пока она не завершить круга плотскихъ условностей: если что-либо осталось невыполненнымъ, то низшіе міродержители влекуть эту душу къ своему начальнику, старшему деміургу (подъ которымъ, повидимому, следуеть разуметь ветхозаветнаго Бога), и онъ принуждаеть ее войти въ новое тело для завершения земнаго существованія. На эту тайну, по мнѣнію карпократіанъ, указывала евангельская причта о должникѣ, котораго судія сажаеть въ темницу пока онъ не отдасть своего долга до последней полушки <sup>1</sup>); по карпократіанскому толкованію должникь изображаєть человѣческую душу, судія — міродержителя-деміурга, а темница—новое тѣло, въ которое должна вселиться душа для выполненія дальнѣйшихъ условій матеріальной жизни. Только «отдавъ» матеріи все, что связано съ тѣлеснымъ существованіемъ, душа получить полную свободу и возможность возвыситься надъ космическими силами для возвращенія къ Божественному Первоисточнику. Для тёлъ-же, конечно, нётъ никакого воскре-

<sup>1)</sup> Мате. V, 25-26. Лук. XII, 58-59.

сенія: они распадаются, обреченныя на дезинтеграцію вифстф со всею матеріею.

Мы до сихъ поръ не касались христологической стороны ученія Карпократа, потому что эта сторона занимала лишь второстепенное мѣсто въ его системѣ. По крайней мѣрѣ, въ нашихъ ересеологическихъ источникахъ нътъ указаній на то, чтобы у Карпократа появлялась обычная у гностиковъ идея Высшаго Христа, какъ непосредственной эманаціи Непознаваемаго Божественнаго Принципа; отсутствуеть у него и ученіе о мистическомъ сочетании Высшаго Христа съ человъкомъ-Інсусомъ. По систем' Карпократа, Інсусь быль простымь челов' комъ, сыномъ Іосифа и Маріи, достигшимъ высшаго человъческаго совершенства; душа Его была уже столь совершенна, что Онъ достигь полнаго презрѣнія къ низшимъ деміургамъ; Онъ отвергъ еврейскій законъ, признавъ въ немъ служеніе этимъ низшимъ силамъ, и возвысился до полнаго познанія тайны духовной сущности. Онъ даже обладаль высшимъ даромъ намяти душевнаго прошлаго и помниль обо всемь, познанномъ Его душею въ неземномъ мірѣ Божественныхъ откровеній 1). Получивъ высшую силу, Онъ освободился окончательно отъ узъ плоти, и вознесся къ Непознаваемому Божественному Отцу.

Но Іисусъ не единственный человѣкъ, достигшій этой высшей степени совершенства. Карпократіане сопричисляли Ему Петра и Павла и нѣкоторыхъ другихъ апостоловъ, но считали, что и этимъ избранникамъ могутъ уподобиться многіе, добившіеся высшаго познанія и презрѣнія къ міру. Можно превзойти и Самаго Іисуса, если достигнуть еще большаго, чѣмъ у Него, презрѣнія къ низшему міру и къ его зиждителямъ, —космическимъ силамъ. Карпократіане имѣли изображенія Іисуса, которымъ воздавали почести <sup>2</sup>), но рядомъ съ ними поклонялись точно также изображеніямъ Пивагора, Платона и другихъ «великихъ посвященныхъ».

Туманъ тягостнаго недоразумѣнія, сгустившійся надъ ученіемъ и сектой Карпократа, не могъ разсѣяться уже потому, что карпократіане, подобно другимъ гностикамъ, пренебрегали

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это опять писагорейская черта: какъ извъстно, Писагоръ утверждать, что онъ достигъ возможности воскрещать въ памяти переживанія своихъ прежнихъ существованій.

<sup>2)</sup> Iren. Adv. haer, I, XXV, 6, Это—древнъйшее свидътельство въ христіанской письменности о почитаніи изображеній Іисуса Христа.

общественнымъ мнѣніемъ и предпочитали подвергаться обвиненіямъ въ безбожіи и развратѣ, чѣмъ раскрывать передъ непосвященными свое эсотерическое ученіе. Они утверждали, что Самъ Іисусъ открывалъ высшія тайны познанія лишь немногимъ ученикамъ, внушая имъ, чтобы и они оберегали тайный свѣточь отъ нескромнаго взора и передавали его, съ соблюденіемъ должной осторожности, лишь достойнѣйшимъ. Согласно этому, и Карпократъ лишь немногимъ избранникамъ открывалъ тайну борьбы съ низшимъ міромъ, заключавшуюся, по словамъ Иринея 1), въ спасительной вѣрѣ и любви. Секта карпократіанъ имѣла характеръ замкнутой общины, сплоченной особымъ посвященіемъ, по типу пифагорейскихъ братствъ. Въ видѣ внѣшняго признака отличія ея посвященные особымъ образомъ прижигали себѣ правое ухо 2). Ересеологи утверждають, что карпократіане прибѣгали къ какимъ-то волхвованіямъ и магическимъ обрядамъ; возможно, что обычныя въ древней мистикѣ таинственныя заклинанія употреблялись ими въ борьбѣ съ «низшими силами».

Мы не знаемъ, насколько широко было распространено карпократіанство въ Александріи, бывшей колыбелью секты, но
имѣемъ свѣдѣнія о томъ, что въ серединѣ ІІ вѣка оно дало
пышный расцвѣтъ въ Римѣ, куда оно было занесено нѣкоей
Марцеллиной «при епископѣ Аникетѣ», т. е. между 155 и 165 гг. 3).
Эта карпократіанка Марцеллина, по словамъ ересеологовъ,
увлекла въ свою секту великое множество христіанъ. Повидимому, она была выдающимся лицомъ въ карпократіанскомъ движеніи; къ сожалѣнію, болѣе точныхъ свѣдѣній мы о ней не
имѣемъ, и обратимся теперъ къ загадочной личности другого
послѣдователя Карпократа, родного сына его Епифанія.

Клименть Александрійскій намъ сообщаеть <sup>4</sup>), что юноша Епифаній былъ сыномъ Карпократа и нѣкоей Александры изъ Кефаллоніи <sup>5</sup>); подъ руководствомъ отца онъ получилъ блестящее образованіе, изучилъ всякія науки, погрузился въ платоновскую философію, и прославился необычайной эрудиціей и мудростью, несмотря на раннюю смерть: онъ умеръ лишь на

<sup>1)</sup> Adv. haer. loc. cit. XXV, 5.

<sup>2)</sup> Iren. loc. cit.

<sup>8)</sup> Cm. Harnack, Die ältesten Bischofslisten (Chronologie, I).

<sup>4)</sup> Strom. III, 2.

<sup>5)</sup> Кефаллонія—островъ въ Іонійскомъ морѣ, у входа въ Коринескій заливъ.

восемнадцатомъ году отъ роду, успѣвъ написать цѣлый трактатъ «О справедливости» (Περὶ διχαιοσύνης), въ которомъ развивалъ утопическія мысли объ отрицаніи собственности. Послѣ безвременной смерти этого необычайнаго юноши его обожествили, и въ честь его совершались особыя празднества на островѣ Кефаллоніи, родинѣ его матери. Такова традиція, переданная намъ Климентомъ, и вокругъ которой въ наше время возгорѣлся любопытный научный споръ.

Свѣдѣнія Климента возбудили сомнѣнія нѣкоторыхъ ученыхъ. Уже въ XVIII вѣкѣ Мосгеймъ, а за нимъ и многіе новѣйшіе изслѣдователи, стали указывать на невозможность такой глубины эрудиціи и силы отвлеченнаго мышленія въ семнадцатилѣтнемъ юношѣ; возникло подозрѣніе, что въ данныхъ Климента кроется какое-либо недоразумѣніе. Волькмаръ (G. Volkmar) пытался доказать, что кефаллонійскія празднества въ городѣ Саме совершались въ честь луннаго бога, почитаемаго въ новомѣсячія подъ именемъ 'Επιφανής (славный); къ этому мнѣнію присоединились и другіе ученые (какъ напр. знаменитый Липсіусъ), рѣшившіе, что приписанное матери загадочнаго Епифанія имя Александры или Александріи ('Αλεξανδρέια) есть просто названіе города Александріи, —родины и мѣста дѣятельности самого Карпократа. Епифанія-же, по этой теоріи, вовсе не было на свѣтѣ: подъ этимъ именемъ слѣдуетъ разумѣть какого-либо «славнаго» ученика Карпократа, аллего-рически названнаго его сыномъ въ смыслѣ духовнаго преемства.

Всѣ эти соображенія можно было-бы признать убѣдительными, но слабая сторона ихъ въ томъ, что они предполагають со стороны Климента Александрійскаго грубую ошибку, въ которой очень трудно его заподозрить. Клименть—серьезный и весьма образованный писатель, свѣдѣнія котораго вообще заслуживають довѣрія; въ данномъ-же случаѣ его свидѣтельство является особенно вѣскимъ уже потому, что онъ самъ жилъ въ Александріи почти во времена пресловутаго Епифанія, и сообщаеть такія точныя о немъ свѣдѣнія, что изъ нихъ можно вывести заключеніе о непосредственномъ знакомствѣ Климента съ кружкомъ почитателей Епифанія: недаромъ въ его рукахъ очутился подлинный трактатъ Епифанія «О справедливости», изъ котораго онъ приводитъ цитаты. На этомъ основаніи нельзя не присоединиться къ мнѣнію Гильгенфельда, опровергавшаго блестящимъ образомъ всѣ соображенія ученой критики о недо-

разумѣніи, жертвой коего будто-бы быль Клименть <sup>1</sup>). Защищая достовѣрность свидѣтельства Климента, Гильгенфельдъ между прочимъ разсвивалъ сомнвнія, возбуждаемыя юнымъ возрастомъ Епифанія, и приводилъ примвръ Меланхтона, который еще до достиженія 17-льтняго возраста читаль лекцін въ Академіи и имѣлъ уже степень магистра. Такихъ феноменальныхъ юношей можно-бы назвать еще нъсколько: вспомнимъ хотя-бы Пико Мирандоло, и общеизвъстный примъръ Паскаля, проявившаго еще въ дътствъ геніальныя способности въ области отвлеченнаго мышленія. Гильгенфельдъ совершенно върно замътилъ, что именно ранняя смерть столь блестящаго, многообъщавшаго юноши Епифанія могла дать поводъ къ особенной идеализаціи и даже обожествленію его: о такихъ обожествленіяхъ нельзя судить съ современной точки зрѣнія, — въ древнемъ мірѣ они отнюдь не были исключительнымъ явленіемъ, и нельзя забывать, что современникомъ нашего Епифанія быль Антиной, обожествленный любимецъ императора Адріана. Наконецъ, если допустить, что празднества на островъ Кефаллоніи были установлены задолго до временъ Епифанія, въ честь новаго м'всяца, то можно вполн' предположить, что воспоминаніе о блестящемъ юношѣ-философѣ было пріурочено къ этимъ торжествамъ, и такимъ образомъ можно оправдать Климента отъ обвиненія въ грубой и малов вроятной ошибкв.

Ко всёмъ этимъ соображеніямъ слёдуетъ добавить, что сохраненный въ Климентовыхъ Строматах отрывокъ изъ трактата «О справедливости» носитъ признаки парадоксальности, свойственной именно молодому, незрёлому уму. Авторъ развиваетъ идею абсолютной справедливости, достиженіе которой въ мірѣ возможно лишь при условіи отмѣны ненормальныхъ понятій о собственности и о неравенствѣ, созданныхъ человѣческимъ извращеніемъ, ибо въ природѣ, по словамъ Епифанія, ихъ нѣтъ. Не только день и ночь и всякое проявленіе жизни на землѣ равны передъ Богомъ, не только солнце свѣтитъ одинаково добрымъ и злымъ <sup>2</sup>), богатымъ и бѣднымъ, мужчинамъ и женщинамъ, свободнымъ и рабамъ,— но даже въ животномъ царствѣ царитъ общее равенство, и всякій звѣрь живетъ въ тѣхъ-же условіяхъ, какъ и всѣ представители его породы. Одинъ

<sup>1)</sup> Hilgenfeld, Die Ketzergesch. d. Urchrist. III. 4 (s. 402-407).

<sup>2)</sup> Mare. V. 45.

только человъкъ нарушаеть общую гармонію, создавая препятствія естественному равенству, проводя въ жизнь чудовищную мысль о правъ собственности на плоды земли, на самую землю, и даже на человъческую личность: такъ, онъ создаль узы брака, между тымъ какъ по непреложнымъ законамъ природы не можеть быть никакихъ ограниченій свобод'в любви и половыхъ сношеній. Епифаній заимствоваль изъ Республики Платона идею общности женъ, но развилъ ее съ чисто-юношеской прямолинейностью, не смущаясь практическими выводами. Парадоксы-же семнадцатильтняго философа касательно частной собственности поразительно напоминають ученіе современныхъ пророковъ коммунизма и знаменитый афоризмъ Прудона: «la propriété c'est le vol». Въ его ръзкихъ обличеніяхъ общественнаго строя, нарушающаго идеальное природное равенство, въ его страстномъ отрицаніи семейныхъ и общественныхъ узъ, мы находимъ забавное сходство, не только въ идеяхъ, но и въ самыхъ выраженіяхъ, съ теоріями Руссо и Льва Толстаго, въ которыхъ наше время думало узръть какія-то откровенія. За двъ тысячи лътъ человъчество не придумало никакихъ новыхъ доводовъ для подкрѣпленія своихъ старыхъ утопій. И невольно вспоминаются тоскливыя слова Екклесіаста: «Ничтоже ново подъ солнцемъ. Иже возглаголеть и речеть: се, сіе ново есть;уже бысть въ въцъхъ бывшихъ прежде насъ» 1)...

Мы долго задержались на Епифанів и на ученомъ спорв вокругь его личности, считая, что этоть диспуть интересень, какъ яркій примъръ затрудненій, испытываемыхъ на каждомъ шагу при разборв данныхъ исторіи первобытнаго христіанства. Но теперь намъ пора вернуться къ главному теченію гностическихъ идей, и остановиться передъ именемъ величайшаго изъ гностическихъ учителей.

¹) Екклес. I, 10.

## Валентинъ и валентиніане.

Iren. Adv. haer., passim. Philosophumena, VI, 3, 21-55.

Philosophumena, VI, 3, 21-55. VII, 31. X, 13.

Clem. Alex. Strom. VII, 17; II, 3, 8, 20; III, 1, 7; IV, 9, 13; VI, 6, и пр. Excerpta ex ser. Theod., passim.

Orig. C. Cels. II, 27 и неоднократно. In Iohan. 13, 48, etc. и мн. др.

Tertull. Adv. Valentinianos, pass. De praescr. VII, XXX, sq. De carne, I, XV, и во мн. др. мъстахъ.

Euseb. Hist. Eccl. IV, 11, 30. Chron. ad anno 2153, 2159. Praep. ev. VI, 9 sq.

Just. Mart. Dial. c. Tryph. XXXV. Cyr. Hieros. Catech. VI, 17.

Epiph. Haer. XXXI—XXXVI, LVI.

Theod. Haer. fab. comp. I, VII, VIII, IX, XII, XXII, XXIII.

Philastr. de haer. cc, XXXVIII—XLIII. August. de haer. c. XI—XVI, XXXV. Praedest. c. XI—XVI, XXXV.

Ps. Tertull., c. XII—XV.

Hieron. In Ose, X. De vir. inl. XXXIII, и многократно.

Dial. Adam. De recta in Deum fide, passim.

Acta Archelai, XLII. Sozom. Hist. Eccl. III, 16.

и мн. др. <sup>1</sup>).

Приступая къ разсмотрѣнію ученія Василида, мы отмѣтили обиліе разнорѣчиваго матеріала, разборъ и сличеніе котораго представляеть почти непреодолимыя затрудненія. Еще съ большимъ правомъ можно сказать, что изслѣдованіе главной отрасли гностицизма, — ученія Валентина и его послѣдователей, — является почти непосильной задачей, именно вслѣдствіе нагро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Здѣсь указаны лишь главнѣйшіе источники свѣдѣній о Валентинѣ и его послѣдователяхъ, но списокъ этотъ далеко не полонъ, ибо перечисленіе всѣхъ ссылокъ и упоминаній о Валентинѣ и валентиніанствѣ въ древне-христіанской литературѣ не представляется возможнымъ: можно сказать, что со второй половины II вѣка нѣтъ почти ни одного памятника христіанской письменности, ни одного святоотческаго сочиненія, гдѣ не было-бы прямого или косвеннаго указанія на валентиніанство.

можденія противорѣчивыхъ свѣдѣній въ подавляющемъ количествѣ. Въ исторіи древней Церкви мало можно назвать именъ, упоминаемыхъ чаще имени Валентина,—но среди этого обилія матеріала о немъ личность знаменитаго гностика остается для насъ неуловимой, его ученіе затеряно въ хаотической массѣ данныхъ объ идеяхъ и гипотезахъ его учениковъ. Валентинъ создалъ крупнѣйшую по значенію и по численности школу гностиковъ, но ученіе этой школы и ея многочисленныхъ развѣтленій совершенно заслоняетъ отъ насъ идеи самого Валентина; разграниченіе его собственнаго ученія отъ позднѣйшихъ добавленій теперь, къ сожалѣнію, почти не представляется возможнымъ. Раньше, чѣмъ приступить къ разбору этого хаоса разнорѣчивыхъ данныхъ, мы должны выяснить и оцѣнить главнѣйшіе источники нашихъ свѣдѣній о валентиніанствѣ и его основателѣ.

Мы сейчаст увидимъ, что положеніе Валентина въ Церкви долго оставалось невыясненнымъ, что онъ могъ сперва считаться не еретикомъ, а смѣлымъ новаторомъ. Но предлагаемыя имъ новшества вызвали немедленно рѣзкій отпоръ со стороны представителей Церкви: опроверженіемъ Валентиновыхъ идей занимался уже св. Іустинъ муч. въ 40-хъ гг. И вѣка. Кромѣ него, по словамъ Тертулліана¹), противъ Валентина ополчались знаменитый нѣкогда церковный писатель Мильтіадъ (Miltiades ecclesiarum sophista) и Проклъ, но сочиненія этихъ писателей до насъ не дошли. Утеряно для насъ и «опроверженіе ересей» Іустина, а въ сохранившемся его «Діалогѣ съ Трифономъ» лишь мимоходомъ упоминается Валентинъ, какъ ересеучитель. Зато въ книгѣ «Противъ ересей» Иринея Ліонскаго мы имѣемъ опытъ полнаго и подробнаго опроверженія валентиніанства, являющійся понынѣ драгоцѣннѣйшимъ документомъ для изученія этой отрасли гностицизма. Весь трудъ Иринея направленъ именно противъ валентиніанства: остальныхъ ересей онъ касался лишь мимоходомъ, и только въ пересказѣ валентиніанскихъ идей отступалъ отъ обычной краткости; вся-же собственная его аргументація въ пользу мнѣній Церкви направлена противъ только - что изложенныхъ имъ валентиніанскихъ идей. Но, къ сожалѣнію, Ириней былъ плохо освѣдомленъ объ ученіи самого Валентина: ему пришлось лично сталкиваться лишь

<sup>1)</sup> Adv. Valent. V.

съ последователями валентиніанцевъ Птолемея и Марка, и противъ нихъ въ особенности направлены его опроверженія; по его собственному заявленію, приступая къ составленію своей полемической книги, онъ имълъ въ виду именно Птолемея и его школу<sup>1</sup>). Въ одномъ мѣстѣ своего труда<sup>2</sup>) Ириней, повидимому, пытается выяснить собственныя идеи Валентина, но изъ этого бледнаго, скомканнаго пересказа нельзя извлечь особенно точныхъ свёдёній. Ясно, что Ириней не быль знакомъ непосредственно съ ученіемъ самого Валентина: можно предположить, что упомянутыя скудныя данныя онъ почерпнулъ изъ труда какого-либо другого предшествовавшаго ему ересеолога 3). Такимъ образомъ, хотя трудъ Иринея представляеть большую ценность для исторіи валентиніанства, его нельзя признать хорошимъ источникомъ сведений о самомъ Валентине. Если-же вспомнить, что, по словамъ автора Философуменъ, валентиніанство распадалось на два главныхъ теченія — восточное и западное, - причемъ представителемъ последняго называли именно Птолемея 4), то следуеть заключить, что въ пересказе Иринея мы имъемъ систему валентиніанства западнаго («италійскаго»), свъдънія-же о восточномъ валентиніанствъ мы должны искать въ другихъ источникахъ.

Къ счастію, одинъ изъ этихъ источниковъ имѣется въ нашихъ рукахъ. Это — Строматы Климента Александрійскаго, и въ особенности находящієся въ сочиненіяхъ Климента вслѣдъ за Строматами отрывки изъ ученія какого-то валентиніанца Оеодота. Эти 86 отрывковъ, извѣстные въ ересеологической литературѣ подъ названіемъ «Excerpta ex scriptis Theodoti», представляютъ рядъ цитатъ и краткихъ замѣтокъ самого Климента о валентиніанскомъ ученіи 5), и являются наиболѣе цѣннымъ изъ всѣхъ упѣлѣвшихъ документовъ о валентиніанствѣ. Мы здѣсь имѣемъ, несомнѣнно, подлинныя ссылки, и точное изложеніе валентиніанскихъ мнѣній, — но, къ сожалѣнію, это

<sup>1)</sup> Ir. Adv. Haer., proemium, 2.

<sup>2)</sup> Adv. Haer. I, XI, 1.

вольшинство ученыхъ изследователей полагаеть, что этимъ источникомъ для Иринея служила утерянная нынъ кнага Іустина «Syntagma».

<sup>4)</sup> Philosoph. VI, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Научная критика предполагаеть, что эти Ехсегрта были собраны Климентомъ, какъ матеріалъ для восьмой книги Строматъ, оставшейся незаконченной (быть можетъ, смерть прервада неутомимую дъятельность Климента и лишила насъ продолженія его драгоцінныхъ Строматъ).

изложеніе опять-таки не передаеть мыслей самого Валентина, и даеть лишь важныя свідінія о восточномъ развітвленіи валентиніанства, что явствуеть изъ заглавія этого сборника фрагментовъ: «Έκ τον Θεοδότου καὶ τῆς ἀνατολικῆς καλουμένης διδασκαλίας κατὰ τοὺς Οὐαλεντίνου χρόνους ἐπιτομαί».

Если обратиться теперь къ Философуменамъ, столь часто

раскрывающимъ намъ смыслъ ученій, искаженныхъ другими ересеологами,—то мы здёсь найдемъ подъ именемъ Валентина стройную и цёльную систему, проникнутую духомъ писагорейства, -- но современная научная критика по нъкоторымъ соображеніямъ (разборъ которыхъ завлекъ-бы насъ слишкомъ далеко) отказывается признать въ этомъ пересказъ систему самого Валентина, и склонна видъть въ ней нъсколько позднъйшую переработку валентиніанскихъ идей <sup>1</sup>). Вопросъ этотъ слѣдуетъ во всякомъ случаѣ считать спорнымъ. Авторъ Философуменъ,— Ипполить,—занимался опроверженіемъ Валентина и въ другомъ своемъ сочинении противъ ересей, до насъ не дошедшемъ; существуеть догадка, что данныя «Syntagma» Ипполита легли въ основу изложенія валентиніанства у Епифанія Кипрскаго. Епифаній сохраниль н'всколько весьма цінных свідіній о Валентинѣ: такъ, мы находимъ у него біографическія данныя, отсутствующія у предшествовавшихъ ересеологовъ; кромѣ того, въ изложеніи ученія Птолемея онъ сохранилъ намъ подлинный, драгоценный для насъ валентиніанскій трактать о символическомъ значеніи Ветхаго Зав'єта, написанный Птолемеемъ въ форм'в письма къ н'вкоей Флор'в. Но въ пересказ'в системы самого Валентина Епифаній держался текста Иринея, и къ сбивчивымъ свъдъніямъ послъдняго добавиль лишь собственныя еще менъе удовлетворительныя соображенія; мы уже не разъотмъчали, насколько Епифаній быль неподготовлень къ уразумѣнію мистическихъ ученій, и не будемъ больше возвращаться къ этому вопросу. Неизвѣстно откуда заимствоваль Епифаній цѣлый рядъ странныхъ наименованій эоновъ (эманацій Божества), совершенно иныхъ, чёмъ во всёхъ другихъ извёстныхъ намъ пересказахъ валентиніанской системы.

Тертулліанъ, написавшій цёлый трактать противъ валентиніанства и неоднократно касавшійся его въ другихъ своихъ

Липсіусъ высказалъ предположеніе, что въ Философуменахъ передана система Валентинова ученика Гераклеона,

сочиненіяхъ (въ особенности въ De praescriptione haereticorum), черпаль свои свёдёнія главнымъ образомъ изъ знакомой намъ книги Иринея, добавивъ къ нимъ лишь нѣсколько интересныхъ біографическихъ данныхъ. Въ сочиненіяхъ Оригена мы находимъ постоянныя указанія на валентиніанство, но, къ сожалънію, и здісь нельзя возстановить подлинных в мыслей Валентина, хотя, повидимому, Оригенъ былъ знакомъ съ произведеніями самого великаго гностика: такъ, онъ ссылался на псалмы Валентина. Свъджнія Оригена особенно цжины для изученія системы одного изъ знаменитыхъ учениковъ Валентина, Гераклеона, изъ сочиненія котораго, озаглавленнаго Υπομνήματα, онъ сохранилъ несколько отрывковъ въ своемъ Толкования на Ев. Іоанна. Зам'втимъ мимоходомъ, что Оригенъ вообще близко стоялъ къ валентиніанскимъ кружкамъ; дучшимъ другомъ его и покровителемъ былъ валентиніанецъ Амвросій 1), которому Оригенъ посвятиль свое знаменитое сочинение «Противъ Кельса», Толкованіе на ев. Іоанна и др. Въ такъ называемомъ Діалог Адамантія (нфеогда приписанномъ Оригену, но нынъ относимомъ научной критикой позже, къ первымъ годамъ IV вѣка) содержится опровержение валентиніанскихъ идей попутно съ маркіонизмомъ и манихействомъ, но здёсь мы несомнённо имбемъ дёло съ позднъйшимъ валентиніанствомъ, причемъ данныя этого трактата не представляють особенной цвиности<sup>2</sup>). Наконець, следуеть добавить, что Филастрій и мелкіе ересеологи западной Церкви, авторы трактатовъ, извѣстныхъ подъ названіемъ Praedestinatus и Pseudo-Tertullianus,--повторяють одинь за другимь, въ сжатой формъ, данныя, использованныя Епифаніемъ Кипрскимъ, и ничего новаго не вносять въ наши воззрѣнія на валентиніанство.

Мы здёсь можемъ закончить утомительный разборъ нашего матеріала, такъ какъ остальныя безсчисленныя указанія и упоминанія о Валентинѣ и его школѣ, разсыпанныя во всѣхъ святоотческихъ твореніяхъ, повторяють въ разной формѣ все тѣ-же данныя перечисленныхъ нами ересеологовъ. Изъ сказаннаго въ достаточной мѣрѣ выясняется, насколько трудно выдѣлить соб-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Euseb. Hist. Eccl. VI, 18, 23. Hieron. De vir. inl. LVI. Epiph. Haer. LXIV, 3 u gp.

<sup>2)</sup> Къ Діалогу Адамантія De recta in Deum fide мы вернемся далѣе при разсмотрѣніи матеріала о маркіонизмѣ, противъ котораго спеціально направленъ этотъ трактатъ.

ственное ученіе Валентина изъ хаоса свѣдѣній о позднѣйшемъ валентиніанствѣ, и какъ мало дѣйствительно цѣнныхъ данныхъ имѣется въ нашихъ рукахъ, несмотря на громадное количество матеріала, изобиліе котораго лишаетъ насъ даже возможности перечислить всѣ упоминанія о валентініанствѣ въ древне-христіанской литературѣ. Если вспомнить, что уже Ириней жаловался на разногласія среди валентиніанъ, говоря, что каждый изъ нихъ имѣлъ собственную систему 1), то невозможность возстановленія ученія самого Валентина станетъ очевидной. Мы здѣсь стоимъ передъ одной изъ труднѣйшихъ загадокъ исторіи христіанскаго мышленія, и можемъ приступить къ ея разрѣшенію лишь съ помощью гипотезъ и догадокъ.

Однако, раньше чѣмъ перейти къ разсмотрѣнію добытыхъ съ такимъ трудомъ данныхъ о валентиніанскихъ идеяхъ, мы должны остановиться на исторической личности самого великаго гностика, на его дѣятельности и роли его въ Церкви.

Валентинъ былъ родомъ изъ Египта, образованіе получилъ въ Александріи и здѣсь-же, вѣроятно, принялъ христіанство; свѣдѣнія эти сохранены только Епифаніемъ 2), но они вполнѣ правдоподобны и никогда не вызывали возраженій со стороны научной критики. Можно сказать съ увѣренностью, что въ Александріи Валентинъ слушалъ Василида, система котораго имѣла большое вліяніе на развитіе валентиніанскихъ идей. Самъ-же Валентинъ ссылался, по свидѣтельству Климента Александрійскаго 3), на нѣкоего Өеодада (Өєоба, Theodas), ученика ап. Павла, отъ котораго онъ будто-бы воспринялъ тайны эсотерическаго христіанства. Этотъ Өеодадъ является для насъ такой-же загадкой, какъ и таинственный Главкій, на котораго ссылался Василидъ 4). О такомъ мужѣ апостольскомъ нѣтъ нигдѣ другихъ упоминаній; нѣкоторые ученые пытались отождествить его съ тѣмъ Өеодотомъ, ученіе котораго послужило матеріаломъ для фрагментовъ Климента, но такое предположеніе не разрѣшаетъ вопроса, а лишь усложняетъ его, ибо всѣ наши данныя о Өеодотѣ указываютъ на него не какъ на учителя, а ученика Валентина, представителя восточнаго развѣтвленія ва-

<sup>1)</sup> Adv. haer. I, XXI.

<sup>2)</sup> Haer. XXXI, 2. Быть можеть, эти свёдёнія заимствованы изъ Syntagma Ипполита.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Strom. VII, 17.

<sup>4)</sup> См. выше, стр. 259.

лентиніанства. Вопросъ этотъ настолько теменъ, что мы ограничимся однимъ лишь указаніемъ на него, не пытаясь въ немъ разобраться.

Мы не можемъ съ точность определить, выступалъ-ли Валентинъ уже въ Александріи въ роли независимаго учителя и главаря школы; во всякомъ случав, нвтъ сведений о какихълибо столкновеніяхъ его съ предстоятелями александрійской Церкви. Единственныя точныя свёдёнія о дёятельности Валентина начинаются съ прибытія его въ Римъ, въ концѣ 30-хъ годовъ II въка. Ириней говоритъ вполнъ опредъленно: «Валентинъ прибылъ въ Римъ при (папѣ) Гигинѣ, славился здѣсь при Пів и продолжиль свое пребываніе до Аникета» 1). Гигинъ былъ римскимъ епископомъ приблизительно съ 136 по 140 г.; преемникъ его Пій I — примерно съ 140 по 155, Аникеть съ 155 по 166 г.<sup>2</sup>). Такимъ образомъ, пребывание Валентина въ Римъ заключено въ предълахъ эпохи, простирающейся отъ конца тридцатыхъ до начала шестидесятыхъ годовъ, т. е. можно считать установленнымъ, что онъ прожилъ въ міровой столицѣ около двадцати лътъ въ самой серединъ II въка. Ириней не сообщаеть намъ, куда отправился Валентинъ по отбытіи изъ Рима; Епифаній сохраниль намъ свёдёнія о позднёйшемъ пребываніи великаго гностика на остров'в Кипр'в, но, во всякомъ случав, періодъ наибольшаго расцвета его деятельности совпаль именно съ пребываніемъ его въ Римъ. Здѣсь Валентинъ блисталь сперва въ рядахъ выдающихся представителей Церкви. Сохранилась традиція, что по смерти папы Гигина онъ быль кандидатомъ на римскую епископскую каоедру, и соперникъ его Пій быль ему предпочтень лишь потому, что за нимъ числилась заслуга мужественнаго исповъданія въры во время предшествовавшаго гоненія на христіанъ въ Римъ. Тертулліанъ, передающій это сказаніе, утверждаеть, будто эта неудача настолько озлобила Валентина, что побудила его порвать съ Церковью и

<sup>1)</sup> Valentinus enim venit Romam sub Hygino, increvit vero sub Pio, et prorogavit tempus usque ad Anicetum. Adv. haer. III, IV, 3. Евсевій въ Церковной Исторіи приводить дословно это свидѣтельство Иринея (Hist. Eccl. IV, 11), и тѣ-же даты сохраниль въ своей Хроники.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эти даты нельзя считать твердо установленными, въ виду неудовлетворительности такъ называемыхъ епископскихъ списковъ и разногласій между ними. Мы придерживаемся хронологіи, принятой Гарнакомъ (Die āltesten Bischofslisten, Chron., 1), но и здѣсь при исчисленіи періода каждаго епископства возможна отмобка на 2—3 года.

впасть въ схизму 1). Само собою разумъется, что эта догадка не заслуживаеть вниманія: чувство обилы или лосалы не могло вдохновить на измышление глубокаго философскаго ученія, подобнаго валентиніанскому. Но разсказъ о блестящемъ жребін, миновавшемъ Валентина, самъ по себф весьма интересенъ. Если-бы состоялось избраніе на римскую канедру великаго гностическаго мыслителя, исторія христіанской догматики моглабы получить иное направленіе: римская Церковь, всегда стоявшая на стражѣ практическихъ интересовъ религіи и умѣрявшая порывы восточной мистики, была-бы сама вовлечена въ исканіе метафизическихъ созерцаній, чуждыхъ реальнаго обихода. Облеченный епископскимъ саномъ, Валентинъ добился-бы несравненнаго авторитета, благодаря своему краснорфчію и неотразимому обаянію, засвидѣтельствованному даже его врагами 2). Какъ бы то ни было, судьба отстранила его отъ папской каоедры, и натолкнула его на путь борьбы съ представителями Церкви. Уже при Піф, т. е. въ 40-хъ гг., его мистическія иден о Сущности Божества вызвали отпоръ со стороны Іустина и другихъ защитниковъ церковнаго авторитета. Для ересеологовъ конца И въка, какъ напр. для Иринея, Валентинъ былъ уже заклятымъ врагомъ, чье имя могло стать рядомъ съ ненавистнымъ именемъ Симона. Но когда именно установился этотъ непримиримый взглядъ на Валентина намъ трудно опредёлить. Тертулліанъ утверждаеть, что Валентинъ уже въ Рим'й неоднократно подвергался осужденію и отлученію отъ Церкви (semel et iterum eiectus...) 3), но эти столкновенія в'вроятно не носили характера оффиціальнаго разрыва Церкви съ ересеучителемъ, такъ какъ другіе ересеологи о нихъ не упоминаютъ. Епифаній говорить, что Валентинъ «потерпѣлъ окончательное крушеніе» на о. Кипра 4), и свидательство это можно истолковать въ томъ смыслъ, что Валентинъ именно въ Кипръ оказался признаннымъ еретикомъ, отщепенцемъ отъ Церкви.

<sup>1)</sup> Adv. Valent. IV.

<sup>2)</sup> Даже у пристрастнаго Тертулліана находимъ признаніє: «speraverat episcopatum Valentinus quia et ingenio poterat et eloquio»... (Adv. Valent. IV). Cf. Hieron. Comm. in Osee, II, 10: «nullus enim potest haeresim struere, nisi qui ardens ingenii est, et habet dona naturae, quae a Deo artifice sunt creata; talis fuit Valentinus...» и мн. др. отзывы.

<sup>3)</sup> De praescr. XXX.

<sup>4)</sup> Haer. XXXI, 7. Cf. Philastr., de haer. c. XXXVIII.

Однако следуеть заметить, что самъ Валентинъ, повидимому, не искалъ разрыва съ Церковью, и считалъ вполнъ возможнымъ сочетать свое понимание высшихъ тайнъ христіанства съ теми внешними формами, въ которыя вылилась уже въ его время церковная традиція. Подобно всёмъ гностикамъ, онъ лишь требоваль особаго высшаго посвященія для избранниковь, достойныхъ быть носителями глубочайшихъ тайнъ познанія, но для широкихъ массъ, для толпы, онъ признавалъ пригодными обычныя формулы перковнаго христіанства. Не только самъ Валентинъ, но и вся его школа отвергали обвинение въ отступничествъ отъ Церкви, и постоянно искали съ нею сближенія,о чемъ мы имфемъ свидфтельство самого Иринея: «Валентиніане, писаль онь, обращаются кь толпь (т. е. говорять общедоступныма языкома) ради принадлежащихъ къ Церкви, которыхъ они называють каооликами (communes) и церковниками... и затъмъ упрекаютъ насъ за то, что хотя они одинаково съ нами думають, мы безъ причины отказываемся отъ общенія съ ними, и хотя они говорять то же, что и мы, и держатся того-же ученія, мы называемъ ихъ еретиками, а когда они своими мудрствованіями кое-кого отвлекають оть въры (т. е. от Церкви) и дълають ихъ безпрекословными своими слушателями, тогда отдёльно сообщають имъ неизреченныя тайны своей Плиромы» 1). Въ этихъ словахъ раскрывается для насъ весь путь валентиніанскаго посвященія. Посл'ядователи Валентина не считали себя отступниками отъ церковной традиціи; они въ самой Церкви требовали мъста для своихъ высшихъ посвященныхъ, представителей эсотерическаго христіанства,

<sup>1)</sup> Adv. haer. III, XV, 2: «Hi (qui a Valentino sunt) enim ad multitudinem propter eos qui sunt ab Ecclesia, quos communes et ecclesiasticos ipsi dicunt, inferunt sermones... qui et jam quaeruntur de nobis, quod cum similia nobiscum sentiant, sine causa abstineamus nos a communicatione eorum, et cum eadem dicant, et eandem habeant doctrinam, vocemus illos haereticos: et cum dejecerint aliquos a fide per quaestiones, quae fiunt ab eis, et non contradicentes auditores suos fecerint, his separatim inenarrabile Plenitudis suae enarrant mysterium». Вамътимъ здъсь слово communes, употребленное древнимъ латинскимъ переводикомъ Принея, такъ какъ ко времени составленія этого латинскаго текста (нач. III в.) слово catholicos еще не вошло въ употребленіе для обозначенія оттънокъ. Гарвей въ примъчаніи къ этому мъсту Принея высказываетъ предположеніе, что этотъ терминъ примънялся гностиками для выраженія нъкотораго презрънія къ толиъ непосвященныхъ, образовывавшихъ перковнохристіанскія общины.

между тѣмъ какъ неполное откровеніе, сохраняемое въ церковномъ ученіи, казалось имъ достаточнымъ для ограниченнаго пониманія толпы вѣрующихъ. Валентиніанство стремилось стать на положеніе не врага Церкви, а дополненія ея. Но именно поэтому оно встрѣтило особенно ожесточенный отпоръ со стороны церковныхъ авторитетовъ, почуявшихъ въ немъ грозную для себя опасность, ибо признаніе особаго высшаго посвященія казалось равносильнымъ упраздненію іерархическаго принципа, начавшаго упрочиваться въ Церкви. Именно потому, что валентіанство добивалось сближенія съ Церковью, оно было встрѣчено особымъ недовѣріемъ и открытою враждою, и валентиніанскія идеи, бывшія, въ сущности, переработкой старѣйшихъ гностическихъ ученій,—скрещеніемъ офитизма съ василидіанствомъ,—были отвергнуты съ рѣзкостью, никогда не примѣнявшейся къ другимъ теченіямъ гностицизма, державшимся въ сторонѣ отъ церковнаго христіанства.

Къ приведеннымъ выше свѣдѣніямъ о жизни и дѣятельности самого Валентина остается добавить немногое. Если вѣрны указанія Епифанія и Филастрія 1) на пребываніе его въ Кипрѣ по удаленіи изъ Рима, то этоть кипрскій періодъ жизни нашего гностика слѣдуетъ отнести къ шестидесятымъ годамъ II вѣка (мы видѣли, что пребываніе его въ Римѣ затянулось до временъ Аникета, епископа съ 155 по 166 г.). Весьма вѣроятно, что на о. Кипрѣ Валентинъ закончилъ свою бурную жизнь, такъ какъ никакихъ дальнѣйшихъ свѣдѣній о немъ не имѣется, и кромѣ того можно предположить, что изъ Рима онъ уѣхалъ уже въ преклонномъ возрастѣ. Если допустить достовѣрность преданія о томъ, что въ юные годы онъ имѣлъ сношенія съ личнымъ ученикомъ ап. Павла, то это могло быть лишь въ самомъ началѣ II вѣка (если не въ концѣ I-го 2)); въ Римъ онъ прибылъ въ концѣ 30-хъ гг. уже вполнѣ зрѣлымъ мыслителемъ, что подтверждается и тѣмъ обстоятельствомъ, что въ 140 г. онъ былъ кандидатомъ на епископскую каоедру. Такимъ образомъ, трудно предиоложить, чтобы жизнь его могла продолжиться далѣе конца 60-хъ гг. Въ словахъ Иринея о пребываніи Валентина въ Римѣ «до Аникета» (usque ad Anicetum)

<sup>.&</sup>lt;sup>1</sup>) Возможно, что эти біографическія данныя заимствованы изъ Syntagma Ипполита.

<sup>2)</sup> Следуетъ помнить, что Ан. Павелъ скончался ок. 64 г.

нъть указанія на то, что онъ умеръ здѣсь-же въ Римѣ, поэтому мы въ правѣ принять свидѣтельство Епифанія и признать, что великій гностическій учитель, покинувъ міровую столицу послѣ 20 или 25-лѣтняго пребыванія въ ней, очутился на островѣ Кипрѣ и здѣсь скончался уже въ глубокой старости. Изъ всѣхъ этихъ соображеній выясняется главнымъ об-

разомъ то, что мы почти ничего опредъленнаго не знаемъ о дичности Валентина. Неуловимой тѣнью скользить онъ передъ нами въ полумракѣ исторія ІІ-го вѣка христіанства; подобно всемь «великимъ посвященнымъ», о которыхъ сохранилась въ человъчествъ смутная память, онъ является для насъ загадкой, тъмъ болъе неразръшимой, что самъ Валентинъ, повидимому, оберегаль свою тайну отъ непосвященныхъ и отъ своихъ враговъ. Въ руки древнихъ ересеологовъ не попало ни одной строчки изъ его сочиненій, содержащей какія либо автобіографическія данныя или подлинное ученіе великаго гностика. Ириней, съ гордостью сообщающій, что онъ имѣлъ возможность близко изучить валентиніанство, не можеть сослаться ни на одно слово самого Валентина. Клименть Александрійскій сохраниль намъ интересные отрывки изъ 2—3 писемъ Валентина (изъ нихъ одно къ нѣкоему Агаеоподу) и фрагментъ какого-то по-ученія (ὁμιλία), но изъ этихъ драгоцѣнныхъ текстовъ все-же ничего существеннаго для возстановленія нравственнаго облика Валентина извлечь нельзя. Большой интересъ представляетъ отрывокъ прекраснаго символическаго гимна, сохраненный въ Философуменахъ: по всей вѣроятности, онъ заимствованъ изъ сборника «псалмовъ Валентина», извѣстныхъ Оригену и нѣкоторымъ другимъ древнимъ ересеологамъ, но, къ сожалѣнію, этотъ отрывокъ настолько кратокъ, что даетъ лишь слабое представленіе о валентиніанской лирикъ. Изъ огромнаго цикла- валентиніанской литературы не дошло до насъ почти ничего... Мы знаемъ, что кромъ многочисленныхъ сочиненій, приписанныхъ самому Валентину и для насъ утерянныхъ, существовали объемистые труды его учениковъ, образцы которыхъ мы имвемъ въ «Письмв Итолемея къ Флорв» и въ сохраненныхъ Оригеномъ фрагментахъ Гераклеона. Изъ одного пеяснаго намека Тертулліана 1) можно заключить, что существовала какал-то

<sup>1)</sup> Adv. Valent. II: «... ut docet ipsa Sophia, non quidem Valentini, sed Salomonis...».

книга Валентина, называемая Премудростью (Σοςία); быть можеть, позднѣйшую обработку этой книги мы нынѣ имѣемъ въ мистическомъ трактатѣ, извѣстномъ подъ заглавіемъ Пістіє Σοςία (Впра — Премудрость) и открытомъ въ XVII вѣкѣ въ контскомъ переводѣ. Въ теченіе XIX вѣка Pistis Sophia неоднократно издавалась подъ именемъ Валентина, но новѣйшая научная критика склоняется къ мнѣнію, что этотъ трактатъ относится къ кругу позднѣйшей валентиніанской литературы и отражаетъ сильное вліяніе офитическихъ идей... Есть указаніе, что Валентинъ составилъ особое «Евангеліе истины» (Evangelium veritatis); быть можетъ, то было лишь толкованіе на евангельскіе тексты. Валентиніане пользовались также евангеліями Египтянъ, Оомы, Матеія.

Тайна, сгустившаяся надъ валентиніанствомъ, не позволяеть намъ выяснить, въ какую форму вылилась школа Валентина и его послѣдователей послѣ окончательнаго разрыва съ Церковью. Мы знаемъ, что валентиніанскія общины существовали еще въ концѣ IV вѣка, быть можетъ даже и позже, но не имѣемъ никакихъ свѣдѣній о бытѣ ихъ и внѣшнемъ устройствѣ. Была-ли у нихъ собственная іерархія посвященныхъ, существовала-ли правильная организація многочисленныхъ общинъ, раскинутыхъ по всей римской державѣ, — все это вопросы, на которые мы отвѣта дать не можемъ. Ириней сохранилъ намъ цѣнныя, хотя и пристрастныя свѣдѣнія о порядкѣ совершенія таинствъ Евхаристіи и крещенія у валентиніанца Марка и его послѣдователей, но мы не знаемъ, насколько это описаніе «маркосіанскихъ» обрядовъ примѣнимо къ другимъ отраслямъ валентиніанства; изъ словъ самого Иринея можно заключить, что опъ имѣлъ въ виду одного только ненавистнаго ему «волхва» Марка. Въ книгѣ Різtіз Ѕорһіа содержится интересное описаніе сцены посвященія, но и здѣсь мы не можемъ опредѣлить, насколько описанный обрядъ относится къ валентіанскому посвященію вообще.

Такимъ образомъ, среди хаоса матеріала о Валентинѣ и школѣ его мы бродимъ въ потемкахъ, лишенные возможности выяснить точныя данныя о личности великаго учителя и объ исторіи созданнаго имъ движенія. Если вспомнить, что выдѣлившіеся въ этомъ движеніи главнѣйшіе ученики Валентина, по свидѣтельству Иринея, давали совершенно самостоятельное развитіе идеямъ своего учителя, впадая при этомъ въ полное противорѣчіе другь съ другомъ, то станетъ ясно, насколько безна-

дежны наши попытки разобраться въ такъ называемомъ валентиніанствъ. Замътимъ, что ересеологи даже не дають намъ точныхъ хронологическихъ данныхъ объ упоминаемыхъ ими ученикахъ Валентина, и мы поэтому лишены всякой возможности отдълить позднъйшее валентиніанство отъ болже раннихъ его формулъ. Ириней подолгу останавливается на двухъ валентиніанцахъ Птолемев и Маркв, упоминаетъ также о Секундв и о какомъ-то другомъ «знаменитомъ» ученикъ Валентина, подъ которымъ одни разумъють Гераклеона, другіе Колорбаса. Ипполить въ Философуменах указываеть на Птолемея и Гераклеона, какъ на главарей западнаго валентиніанства, а во главѣ восточнаго его развътвленія ставить Аксіоника и позднъйшаго Вардесана. У Тертулліана мы находимъ всёхъ перечисленныхъ учениковъ Валентина, съ добавленіемъ какого-то Осотима, о которомъ нигде нетъ другихъ сведений. О существовании некоего Оеодота, представителя восточнаго валентиніанства, мы знаемъ по собранію извлеченій изъ его сочиненій, составленному Климентомъ Александрійскимъ, но другихъ указаній на него ибть. Въ святоотческой литературъ попадаются имена и другихъ валентиніанцевъ, но въ видѣ случайныхъ упоминаній, безъ какихъ-либо подробныхъ свѣдѣній о нихъ. Мы уже отмѣчали, что имѣющіяся у насъ данныя объ ученіи главнѣйшихъ учениковъ Валентина безнадежно перепутаны съ его собственными идеями. Теперь намъ надлежитъ приступить, по мѣрѣ возможности, къ выяснению этихъ идей, причемъ тв отличительныя черты, которыя опредаленно приписываются какомунибудь одному ученику Валентина, мы разсмотримъ позже въ связи съ изследованіемъ отдёльныхъ теченій валентиніанства, въ настоящее-же время постараемся, съ помощью гипотезъ, изъ общей массы сбивчивыхъ св'яд'тый о валентиніанскихъ идеяхъ составить общую схему, болже или менже возстановляющую систему самого Валентина.

Авторъ Философумент называетъ Валентина пиоагорейцемъ и приписываетъ ему учение о Монадъ, Единомъ и Неизслъдимомъ Первоначалъ, лежащемъ въ основъ всего сущато 1), но тутъ-же сообщаетъ намъ, что разныя отрасли валентиніанства расходились въ созерцаніи этой Неизреченной Первопричины: одни полагали, что Непознаваемый Божественный Принципъ

<sup>1)</sup> Philosoph. VI, 29.

одинокъ, превыше всякаго сочетанія, другіе-же дополняли Его Молчаніємх и представляли такимъ образомъ Первоначало Божества въ видѣ непостижимой первичной сизигіи 1). Именно въ послѣднемъ видѣ изображается Непэреченный Принципъ въ изложеніи Иринея, въ тѣхъ немногихъ строкахъ, въ которыхъ онъ пытается передать собственное ученіе Валентина²). Нельзя не согласиться съ Ипполитомъ, что идея о Монадѣ, о Единичной Сущности Непознаваемаго Начала, болѣе соотвѣтствуетъ писагорейскому міросозерцанію Валентина, нежели ученіе о парной Сущности Первобытнаго Божественнаго Принципа. Однако мы разсмотримъ сперва схему ученія, сохраненнаго Иринеемъ, и затѣмъ отмѣтимъ несогласія съ этимъ ученіемъ въ данныхъ Ипполита и Климента Александрійскаго.

Ириней утверждаеть, что въ основѣ ученія Валентина о Божествѣ лежало понятіе о Непознаваемой Двоицѣ, обозначаемой мистическими наименованіями Неизреченнаго ( Αρρητον) и Молчанія (Σιγή); изъ этой первой Непостижимой Сизигіи исходить вторая, именуемая Отиомз (Πατήρ) и Истиною ( Αλήθεια), и вмѣстѣ съ первой образуеть тапиственную Четверицу или Тетраду (согласно пиоагорейскому ученію о квадратѣ, изшедшемъ изъ Единицы и содержащемъ полноту потенцій всего сущаго). Неизреченное Первоначало обозначается также словомъ Водоє (глубина, бездна), которое мы встрѣчали уже въ системѣ офитовъ, но изъ пересказа Иринея не вполнѣ ясно, относится-ли это наименованіе лишь къ Первому члену первой сизигіи, или ко всей высшей Тетрадѣ.

Изъ этой Высшей Тетрады происходить эманація двухь другихь сизигій, Слова (Λόγος) и Жизпи (Ζωή), Человика ('Ανθρωπος) и Церкви ('Εκκλησία), образующихь вторую Тетраду; объ Тетрады вмъстъ составляють Непостижимую Высшую Огдоаду, недоступный воображенію Очагь Божественной Сущности.

Изъ второй Тетрады происходить дальнъйшая эманація Божественныхъ проявленій, причемъ изъ Логоса и Жизни исходить десять эоновъ или декада, а изъ Человъка и Церкви— двънадцать, додекада. Названія, присвоенныя эонамъ декады и додекады, сохранены Иринеемъ въ его пересказъ валенти-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ириней также упоминаеть объ этомъ коренномъ разногласіи въ валентиніанскихъ идеяхъ о Первичной Сущности Божества (Adv. haer. I, XI, 5).
<sup>2</sup>) См. выше, стр. 284.

ніанской системы Птолемея 1); излагая далье ученіе самого Валентина, онъ ссыдается на этотъ списокъ наименованій, который мы поэтому приведемъ здёсь полностью. Итакъ, декада, истедная изъ Логоса и Жизни, состоить изъ пяти сизигій; имена ихъ: Присушій бездию (Вобгоз) и Смюшеніе (Мізго), Нестариющій ('Αγήρατος) и Единеніе ('Ένωσις), Самородный ('Αυτοψυής) η Ρασοκτιό (Ήδονή), Η εποσβαιωκτικί ('Ακίνητος) η Соединеніе (или Сліяніе, — Σύγχρασις), Единородный (Μονογενής) и Блаженство (Махаріа). Додекада, исшедшая изъ Человтка и Перкви, состоить изъ шести сизигій, — это Утпиштель (Παράχλητος) и Впра (Πίστις), Отчій (Пατριχός) и Надежда (Ἐλπίς), Материнскій (Μητρικός) и Любовь (᾿Αγάπη), Въчный Умь ('Агічоод) и Разумь (Σύνεσις), Церковный или Соборный (Έχχλησιαστικός) и Блаженный (Μαχαριότης), Желанный (Θελητός) и Премудрость (Σοφία). Эти двадцать два эона или проявленія Божества (декада и додекада,—10+12) вмісті съ Высшей Огдоадой образують таинственную Плирому (Πλήρωμα), т. е. Полноту Божественной Сущности, изображаемую мистическимъ числомъ 30°).

Эта система Божественныхъ эманацій, доведенныхъ до 30, является характерной чертой валентиніанства и нашла себѣ мѣсто во всѣхъ его развѣтленіяхъ: измѣненіямъ подвергался лишь порядокъ исхожденія эоновъ, или самыя наименованія ихъ. Возможно, что Валентинъ заимствовалъ идею эманаціи у Василида, давъ ей иное развитіе: вмѣсто василидіанскихъ одиночныхъ проявленій Божества у него, какъ и у Симона Мага, явились парныя, взаимно-дополняющіяся эманаціи. Это дало поводъ ересеологамъ обвинить Валентина въ нечистомъ воображеніи, будто-бы приписывающемъ Божеству проявленія мужескаго и женскаго рода по образцу матеріальнаго супружества; подобная нелѣпость не заслуживаетъ даже опроверженія. Въ своей системѣ Божественныхъ эманацій Валентинъ пытался

<sup>1)</sup> Adv. haer. I, I, 2.

<sup>2)</sup> Это число 30 мы уже видъли у Досиоея на заръ гностическаго движенія (см. стр. 189—190). Въ древне-халдейской религіи это число также примънялось къ обозначенію Божества (cf. Diod. Sic. II, 30), и эта же цифра 30, имъвшая, повидимому, оккультное значеніе, давала число Божественных эманацій въ ученіи Зороастра, съ той лишь разницею, что тамъ Божественную Сущность изображала сперва мистическая цифра 10, троекратно слагаемая (10+10+10=30, а не 8+10+12=30, какъ у Валентина). Сf. Plut. De Is. et Osiv. 46, 47.

выразить образами, доступными человіческому воображенію, безконечную смфну проявленій и потенцій непознаваемаго илеальнаго міра Божества. При вдумчивомъ разборф текстовъ становится яснымъ, что мужскія наименованія эоновъ, обозначаемыя прилагательными (Нестарьющій, Самородный, Неподвижный, Желанный и пр.) характеризують свойства Неизъяснимаго и Неизреченнаго Первоначала, между темъ какъ наименованія женскаго рода, обозначаемыя существительными (Смъщеніе, Соединеніе, Вфра, Любовь, Премудрость и пр.) дополняють первыя и олицетворяють потенции Непостижнияго и Всемогушаго Творчества. Эта символика теряется въ переводъ, но въ греческомъ текстъ съ его рядомъ именъ прилагательныхъ мужескаго рода и существительныхъ женскаго рода она совершенно ясна 1). Въ свою систему эманацій Валентинъ вложилъ глубокую идею, обычную въ древней философіи, о нассивномъ началь, символически изображаемомъ женскимъ элементомъ, содержащемъ потенціи творчества, но развивающемъ эти потенціи лишь при воздъйствіи активнаго начала, символь котораго—въ элементъ мужскомъ. Эта-же идея нашла выражение у Валентина въ дальнъйшемъ грандіозномъ космогоническомъ миоъ, начинающемся съ отпаденія изъ Плиромы последняго члена ея, Премудрости, призванной быть переходной ступенью оть міра идеальнаго къ міру реальному.

Изъ сжатаго пересказа Иринея нельзя уловить, какимъ образомъ Валентинъ объяснялъ появленіе въ Плиромѣ, т. е. въ самодовлѣющей Полнотѣ Божественной Сущности, неудовлетворенности, побуждающей Премудрость — Софію искать творческой дѣятельности внѣ этой Полноты Божества. Это — самое слабое, или, вѣрнѣе, самое неясное для насъ мѣсто валентиніанской системы въ томъ видѣ, въ какомъ мы ее имѣемъ. Въ низшемъ эонѣ изображается первоначальное развитіе потенціи творчества, постепенно переходящее къ реальной дѣятельности, внѣ эссенціи Самодовлѣющаго Божества; въ этомъ процессѣ творчества заключается оскверненіе чистой Идеи Божества, и поэтому низшій эонъ является отпадшимъ изъ Божественной Сущности.

<sup>1)</sup> Древній латинскій переводчикъ Принея сознаваль невозможность передачи истиннаго смысла этихъ наименованій, и поэтому оставиль ихъ непереведенными, ограничившись транскрипціей греческихъ словъ латинскими буквами: Bythos, Sige, Aletheia, Ageratos, Autophyes и т. п.

Въ изложеніи Иринея эта символика представляется въ слѣдующемъ видѣ: послѣдній членъ Плиромы, *Премудрость*— Софія воззрѣла въ высь и возжелала стать подобной Неизреченному Началу, создавъ изъ себя рядъ совершенныхъ эманацій. Но этотъ импульсъ творчества ей непосиленъ, и влечетъ за собой ея отпаденіе изъ Совершенной Полноты Божества. Плирома за ней замыкается, и отнынѣ отдѣляется отъ падшей Софіи таинственнымъ Предѣломъ ("Орос) 1). Двадцать девятый членъ Плиромы, соотвѣтствующій Софіи въ послѣдней сизигіи, мужской эонъ Желанный, оставшись безъ своей пары, втягивается обратно всею Плиромою и въ ней растворяется. Такимъ образомъ, на мѣстѣ послѣдней сизигіи образуется пустота,—гармонія Божественной Полноты нарушена, и въ самую Сущность Божества закрадывается неудовлетворенность, желаніе возстановить поколебленное равновѣсіе Плиромы. Мы здѣсь видимъ образное выраженіе чрезвычайно глубокой мысли: міровая драма Богоискательства развертывается не въ одномъ только низшемъ мірѣ, но и въ высшей умозримой области Божественной Идеи; если пизшій міръ жаждетъ реинтеграціи въ Божественную Сущность, то и высшій идеальный міръ Божества стремится къ возвращенію въ первобытное состояніе Самодовлѣющей, Безстрастной, неязъяснимо-бездѣятельной Полноты.

Отпавшая изъ Плиромы Софія отдается импульсу творчества. Но въ ней нѣтъ активнаго созидательнаго начала: она—пассивно-«женскій» элементъ и поэтому не можетъ дать совершеннаго произведенія. Она пытается творить съ помощью «тѣни прошлаго» (т.-е. воспоминанія о прежде-познанномъ совершенствѣ), но ей удается только выдѣлить изъ себя всю свою высшую Божественную Сущность, которая принимаетъ образъ новаго эона, — Христа. Христосъ, вмѣстившій весь Божественный элементъ своей матери Софіи, и освободившійся отъ ея низшей субстанціи, немедленно возносится къ Плиромѣ и, переступивъ черезъ Предѣлъ, входитъ въ Нее. Пробѣлъ, образовавшійся въ Плиромѣ послѣ отпаденія Софіи и растворенія Желапнаго въ остальныхъ эманаціяхъ, теперь заполняется черезъ помѣщеніе въ Плирому двухъ новыхъ эоновъ: Христа,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это—второй, низшій "Орос въ систем'в Валентина: первый «Предѣль» находится въ самой Плиром'в и отд'вляеть «Бездну» отъ дальн'вйшихъ эманацій.

изшедшаго изъ Софіи, и Духа Святаго (Пуєбра 'а́үгоу), произведеннаго Истиною (т.е. второй высшей сизигіей) для укрѣпленія остальныхъ эоновъ и полнаго ихъ просвѣщенія.

Между тёмъ Софія (обозначаемая также иногда наименованіемъ Ахамовъ, 'Ахарод), лишенная всей своей Божественной Сущности, тоскуетъ и мятется, продолжая творить внё Плиромы съ помощью «тёни прошлаго» 1). Она создаетъ Деміурга, въ котораго влагаетъ свой душевный (психическій) элементъ: это—міровая душа, сверхкосмическая сила, образующая міровое сознаніе. Вмёстё съ Деміургомъ Софія создаеть и грубёйшій матеріальный принципъ, олицетворяемый «лёвымъ княземъ» или сатаной: это—низшая космическая сила, міровая энергія, присущая матеріи. Такимъ образомъ положено начало матеріальному міру и его эволюціи, развивающейся внё идеальной области Божества.

Съ введеніемъ въ Плирому двухъ новыхъ эоновъ (Христа и Луха Селтаго) вновь завершенъ мистическій кругь 30 проявленій Божества; остается освободить психическую сущность Софіи, заключенную въ низшемъ мірів, и освобожденіе это совершается черезъ новаго эона, Іисуса. Но туть Ириней безнадежно запутывается въ валентиніанскихъ идеяхъ, и ограничивается указаніемъ на полное разногласіе въ мифніяхъ о происхожденіи Іисуса: часть валентиніанъ считала Его проявленіемъ эона Желаннаго, другіе полагали, что Его произвель эонъ Христосъ, иные приписывали произведение Его сизигии Челоетька и Перкви. Ипполить намъ сообщаеть 2), что именно вопросъ сотеріологическій о происхожденіи Іисуса и о значеніи Его явленія въ мір'в послужиль поводомъ къ расколу въ сред'в валентиніанства и къ распаденію его на дві школы: восточную, строго-докетическую, и западную, признававшую въ Тисусъ психическую (не только пневматическую) субстанцію. Повидимому, Ириней совершенно не могъ выяснить взглядовъ самого Валентина на этотъ вопросъ; съ этого момента онъ круго обрываеть свой пересказь ученія Валентина и приступаеть къ изложенію системъ тіхть учениковъ его, о которыхъ раньше не упоминалъ. Такимъ образомъ, изъ нашихъ рукъ ускользаеть нить,

<sup>1)</sup> Эта «тѣнь прошлаго» вѣроятно изображаетъ тоть отблескъ или отраженіе Божества, о которомъ говорилось въ офитическихъ системахъ; это — Божественная Идея, по образу Которой мірь создается космическими силами.
2) Philos. VI, 35.

которой мы до сихъ поръ держались; покинувъ на время Иринея и его безпорядочныя общія свёдёнія о валентиніанскихъ идеяхъ, мы перейдемъ теперь къ автору Философуменъ и къ системѣ, приписанной имъ Валентину. Свѣдѣнія Философуменъ мы можемъ дополнять данными Климента Александрійскаго, почти всегда согласными съ ними.

Неизреченное Первоначало Божества именуется въ Философуменах Отцемъ Нерожденнымъ, Одинокимъ, вивщающимъ въ Себъ потенціи всего имъющаго быть, но пребывающимъ въ самодовл'яющемъ покоз вна времени и пространства или иныхъ мыслимыхъ условій бытія 1). Въ этомъ Непостижимомъ Божественномъ Принципъ, превышающемъ всякое разумъние и недоступномъ никакому опредѣленію, мы узнаемъ и пивагорейскую Монаду, и понятіе о Невыразимомъ Богѣ-Не-Сущемъ Василида. Но Неизъяснимый Отецъ Валентина былъ «весь любовь», и поэтому возжелаль им'ять предметь любви, «ибо любовь не есть любовь, если нъть любимаго» 2): такъ началась эманація Божественныхъ проявленій изъ Первичной Непознаваемой Бездны Божества. Ту-же мысль мы находимъ въ Климентовыхъ Ехсегрта ex Theodoto: здъсь также Неизреченный Всеблагой возжелаль излить Свою безпредальную любовь и познаніе, и поэтому произвель Умъ (Νοῦς), называемый тоже Единороднымъ (Μονογενής) и Началом ('Αρχή); къ этому Первому проявленію Божества относился знаменитый вступительный тексть Евангелія Іоанна: «въ Началь бѣ Слово, и Слово бѣ къ Богу, и Богъ бѣ Слово...» и т. д. 3).

Въ Философуменах также изъ Неизъяснимаго Отца проявляется прежде всего сизигія Ума (Νοῦς) и Истины (ἀλλήῦεια). Изъ этой первой высшей сизигіи исходить вторая, Слово (Λόγος) и Жизнь (Ζωή) а изъ Логоса и Жизни исходить третья сизигія Человъка («Ανδρωπος) и Церкви (Ἐххλησία). Такимъ образомъ вмѣсто Высшей Огдоады Иринея мы здѣсь имѣемъ три сизигіи, т.-е. 6 высшихъ эманацій Неизреченнаго Отца. Далѣе слѣдуетъ исхожденіе декады изъ Ума и Истины и додекады изъ Логоса и Жизни. Наименованія эоновъ, составляющихъ декаду и додекаду, тождествены съ названіями, приведен-

1) Philosoph. VI, 29.

в) Excerpta, §§ 6 и 7.

<sup>2) &#</sup>x27;Αγάπη γὰρ, φησίν, ἢν ὅλος, ἡ δὲ ἀγάπη ὀυχ ἔστιν ἀγάπη, ἐὰν μὴ ἢ τὸ 'αγαπώμενον.  $\dot{D}id$ ., VI, 29.

ными Иринеемъ: лишь въ порядкъ эманаціи ихъ мы видимъ нъкоторую разницу, такъ какъ у Иринея декада исходить изъ Логоса и Жизни, а додекада изъ Человъка и Церкви<sup>1</sup>). Ипполить самъ указываеть на это различіе 2), но, повидимому, считаеть принятый имъ порядокъ бол ве соответствующимъ мысли Валентина, и подкръпляеть его объяснениемъ: Умъ и Истина, какъ высшая сизигія и напбол'я близкая къ полнот'я Божественнаго познанія, могла произвести совершенное число 10<sup>3</sup>), между темь какъ следующая сизигія уже производить мене совершенное въ мистическомъ отношении число 124).

Главное различіе между Иринеемъ и Ипполитомъ мы здѣсь видимъ въ томъ, что въ пересказъ послъдняго число Божественныхъ эманацій доведено только до 28 (6+10+12), всл $^{4}$ дствіе опущенія первой Иринеевской сизигін Неизреченнаго и Молчанія. Мистическое число 30 пополняется новой сизигіей Христа и Духа Святаю, произведенныхъ, по желанію Непостижимаго Отца, Умомз и Истиною послѣ временнаго паденія двадцать восьмого эона, -Премудрости - Софіи. Такимъ образомъ, Высшій Идеальный Міръ Божества достигаетъ полноты лишь тогда, когда въ Немъ начинается творческое брожение и вив Его положено начало созидательной эволюціи низшаго міра.

Исторія отпаденія Софіи и дальнійшія космологическія грёзы Валентина излагаются въ Философуменах въ следующемъ видь: Софія воззръла на Неизъяснимаго Отца и познала, что Онъ произвелъ изъ Себя эманаціи Одинъ (т. е. что Онъ превыше двойственнаго начала сизигій); пожелавъ уподобиться Ему, она попыталась произвести совершенную эманацію собственными силами: она не знала, что Непостижимый Первоотецъ вмѣщаеть въ Себѣ всѣ потенціи, какъ активныя, такъ и пассивныя, и потому творить въ полнотъ безпредъльнаго самодовл'яющаго всемогущества. Когда-же Софія попыталась творить безъ воздействія иного, активнаго начала, она создала лишь нѣчто несовершенное, не имѣющее образа или формы;

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 296,

<sup>2)</sup> Philosoph, VI, 30.

<sup>3)</sup> Ibid. VI, 29. Мы уже отмъчали, что число 10 имъло особенное, священное значение у писагорейцевъ, видъвшихъ въ немъ совокупность и полноту силъ, выражаемыхъ въ мистическихъ образахъ Монады, діады, тріады и тетрады (1+2+3+4=10), • \*) *Ibid*. VI, 50.

эта аморфиая субстанція есть первичный принципъ матеріи, «невидимой и неустроенной», какъ сказано въ книгъ Бытія (І, 2) 1). При видъ неудачнаго созданія Софіи вся Плирома пришла въ ужасъ и смятеніе, и сама Софія стала молить о помощи, опасаясь окончательнаго паденія въ созданный ею водовороть низшихъ стихій. Для огражденія Плиромы оть вторженія этого оскверняющаго элемента Неизъяснимый Всеблагой Отецъ изъ Себя произвелъ Предълъ ("Орос), именуемый также Крестомъ (Σταυρός): смыслъ этого последняго наименованія намъ не ясенъ. Помощь-же Софіи была оказана новыми эонами Христом и Духом Святым, произведенными съ этой цълью Умомъ и Истиною, согласно хотению Всевышняго Отца. Софія съ помощью Христа и Духа Святаго очищается отъ скверны своего неудачнаго творчества и остается въ Плиромѣ, покинувъ внѣ Ея, за Предъломъ, созданный ею міровой эмбріонъ 2). Эта грубфиная, матеріализованная субстанція, оставшаяся внф Илпромы, носить название «випшией» или «низшей» Софіи; она пребываеть въ мракв и тоскв, и взываеть къ Неизреченному Божеству, моля о помощи, спасеніи и озареніи.

Съ очищеніемъ «высшей  $Co\phiiu$ » отъ временнаго оскверненія и съ водвореніемъ въ Плирому эоновъ Xpucma и Ayxa Cesmaro, завершилась драма неудовлетворенности и искупленія въ идеальномъ мірѣ Божества. Замкнулся мистическій кругъ 30 эманацій, охраняемый Hpedmnoms; Плирома возрадовалась о достиженіи неизъяснимой полноты и покоя, и радость Ея выразилась въ желаніи возблагодарить Неизреченнаго Отца, въ честь Котораго она произвела, общими усиліями всѣхъ 30 эоновъ, новаго эона—Iucyca. Этотъ эонъ, вмѣстившій частицы непостижимой сущности всѣхъ другихъ эоновъ, уже не входитъ въ Плирому: онъ посылается въ низшій міръ на помощь страждущей и тоскующей «внѣшней  $Co\phiiu$ ». Онъ является тѣмъ активнымъ элементомъ Божества, безъ котораго аморфная субстанція  $Co\phiiu$  не могла получить надлежащаго образа и силы.

1) Philosoph. VI, 30.

<sup>2)</sup> Замътимъ, что по этой системъ эонъ Софія остается въ Плиромъ и мистическая цифра 30 лишь съ нею достигнута, между тъмъ какъ въ приведенной выше системъ Принея Софія отпадаетъ изъ Плиромы и уже болъе въ Нее не возвращается, а число 30 эоновъ завершается безъ ея участія. Здъсь мы опять видимъ большое различіе въ изложеніяхъ валентиніанскихъ идей у Принея и Ипполита.

Съ пришествіемъ эона *Iucyca* въ среднемъ мірѣ, мірѣ психическомъ (олицетворяемомъ «внѣшней *Coфieй*»), начинается тотъ-же мистическій процессъ очищенія и искупленія, который толькочто завершился въ Высшемъ мірѣ Божественной Идеи черезъ содѣйствіе, оказанное эономъ *Христомъ* эону *Coфiu*.

Изъ низшей или внъшней Софіи черезъ воздъйствіе Іисуса начинается исхождение низшихъ космическихъ силъ, въроятно въ числі 7, такъ какъ онів образують вмісті съ Софією низшую Огдоаду, вмішающую полноту созидательных потенцій вселенной. Эта Огдоада является міромъ среднимъ между Божествомъ и матеріей: изъ психическихъ элементовъ Софіи, изъ ея аффектовъ, отдъляемыхъ Іисусомъ, образуются низшія стихіи: изъ страха образуется психика низшаго міра, изъ скорби-матеріальная субстанція, изъ тоски—демонскія силы и т. д. 1). Вся эта символика крайне темна; еще менте понятны намъ указанія автора Философумент на какое-то дальнійшее выділеніе эманацій внутри Огдоады, по аналогіи съ выстей Плиромой, причемъ число такихъ эоновъ или «ангеловъ», произведенныхъ Софіею и Іисусомъ, доходить до 70 °2). Это м'ясто валентиніанской системы настолько скомкано у Ипполита, что мы лишены возможности выяснить тѣ иден о «среднемъ мірѣ» и эволюціи его, на которыя здісь намекается. Повидимому, въ этомъ среднемъ мірѣ, по мысли Валентина и его послѣдователей, происходило нъчто подобное осквернению и очищению высшей Софіи въ идеальномъ мірѣ Божества; здѣсь также, въроятно, по удовлетворени творческаго порыва достигалась мистическая «полнота».

Ниже психическаго міра Огдоады мы находимъ міръ матеріальный, зиждимый и управляемый Гебдомадой сєми низшихъ космическихъ силъ, исшедшихъ изъ «внѣшней Софіи» 3). Эта Гебдомада намъ хорошо уже извѣстна по другимъ гностическимъ системамъ, преимущественно офитическимъ; какъ и въ тѣхъ системахъ, во главѣ Гебдомады находится Деміургъ, отождествляемый съ ветхозавѣтнымъ Богомъ. И этотъ Деміургъ, создающій формулы матеріальнаго бытія по образамъ, внушае-

<sup>1)</sup> Philosoph. VI, 32.

<sup>2)</sup> Ibid. VI, 34.

<sup>3)</sup> Къ этой Гебдомадъ, произведенной Codieй, примънялся текстъ Примией Соломона: «Премудрость созда себъ домъ и утверди столновъ седмь»... (Прит. IX, 1.) Exc. ex. Theod., 47.

мымъ ему его матерью — Софіей, не сознаеть своей отдаленности отъ Первопричины всего сущаго: возмнивъ, что онъ самъ является Всевышнимъ Первоначаломъ, онъ изрекъ: «Я—Богъ, и кромѣ Меня нѣтъ иного» 1). Деміургъ, исшедшій изъ исихической субстанціи Софіи (изъ ея аффекта), олицетворяется въ видимомъ мірѣ принципомъ огня, и потому сказано про него въ Ветхомъ Завѣтѣ: «Господь Богъ твой огнь потребляяй есть...» 2).

Деміургомъ создана вселенная, весь видимый міръ и вінецъ его-человъкъ. Послъдній сотворенъ изъ низшей матеріи, послъ чего Деміургъ, согласно повъствованію книги Бытія (П. 7). вдохнулъ въ него душу, т. е. одухотворилъ его высшимъ сознаніемъ 3). По словамъ Климента Александрійскаго, человъкъ созданъ Деміургомъ по образу высшаго Человика, — Антропоса 4). Валентиніанская мысль здісь совершенно ясна: человікь, какъ органическій типъ, является продуктомъ эволюціи низшихъ стихій, но онъ высшій типъ, выработанный этой эволюціей, и на немъ замътенъ уже отблескъ далекаго Божественнаго Идеала, являющагося цёлью всего бытія. Челов'єкъ, какъ носитель этого идеала, выше своихъ создателей, —безсознательныхъ космическихъ силъ, и потому міродержители, создавъ человіка, сами убоялись своего творенія; эту мысль Валентинъ дополнялъ зам'вчаніемъ, что и люди порою испытывають трепеть и благоговѣніе передъ созданіями рукъ своихъ 5). Комментаторы валентиніанскихъ идей усматривали зд'ясь указаніе на поклоненіе идоламъ, изготовляемымъ ихъ-же почитателями, но можно предположить, что геніальный мыслитель, столь глубоко проникнутый духомъ эллинской культуры, могь имъть въ виду и иное, жуткое благоговъніе, охватывающее чуткаго человъка при созерцаніи вдохновеннаго произведенія искуства.

Высшее сознаніе, заложенное въ человѣкѣ, даетъ ему возможность приблизиться къ высшей пневматической сущности. И это «сѣмя жизни», или «животворная искра Логоса», сооб-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Philosoph. VI, 33. Cf. Второз. IV, 35; V, 6, и др. См. выше, стр. 197, 219 и др.

<sup>2)</sup> Philosoph. VI, 32. Cf. Bmopos. IV, 24; IX, 3.

<sup>3)</sup> Philos. VI, 34.

<sup>4)</sup> Strom. II, 8. Быть можеть, въ связи съ этимъ указаніемъ находилось ученіе нѣкоторыхъ валентиніанъ объ Anmponocm, какъ о высшемъ проявленіи Божества (cf. Iren. Adv. haer. I, XII, 4). См. выше ученіе офитовъ.

P) Strom. II, 8.

щается таинственнымь образомъ Адаму <sup>1</sup>), олицетворяющему весь родъ людекой. А три сына Адама являются символами трехъ родовъ людей,—матеріальныхъ, психическихъ и пневматическихъ <sup>2</sup>). Первые неспособны къ развитію, вторые могутъ воспринять отблескъ Божественной искры и ждутъ дальнѣйшаго озаренія, пневматики-же являются носителями высшаго откровенія, побѣдителями міровой скверны, освободившимися отъ власти Деміурга и низшихъ міродержителей. Смерти для нихъ нѣтъ, ибо она знаменуетъ лишь совлеченіе матеріальной оболочки, «кожаныхъ одеждъ» духа; человѣкъ смертенъ только поскольку онъ матеріаленъ, ибо смерть и матерія—тождественныя понятія <sup>3</sup>). Оттого Деміургъ называется иногда и «творцомъ смерти».

Такимъ образомъ, человъчество, въ лицъ своихъ лучшихъ представителей—пневматиковъ, пріуготовано къ роли посредствующаго звена между міромъ матеріальнымъ и божественной областью Духа. И въ немъ развертывается послъдній актъ великой міровой драмы искупленія и очищенія: высшее озареніе сообщается ему Інсусомъ, — уже не эономъ, мистическимъ супругомъ падшей Софіи, а земнымъ отраженіемъ его въ призрачномъ обликъ человъческаго тъла.

Пришествіе въ міръ Іисуса не находится въ связи съ ветхозавѣтными пророчествами. Деміургъ, ничего не знавшій о тайнахъ высшаго міра Божества, мнившій себя Богомъ Всевышнимъ, ничего не могъ сообщить и своимъ служителямъ; во всемъ Ветхомъ Завѣтѣ выражается культъ низшихъ космическихъ силъ, и библейскіе пророки учили поклоненію этимъ низшимъ силамъ,—поэтому самъ Іисусъ сказалъ: «вси, елико ихъ пріиде прежде Мене, татіе суть и разбойницы» 4), а Апостолъ Павелъ указывалъ на «тайну Премудрости, сокровенную отъ вѣковъ» 5). Но Інсусъ явился для раскрытія этихъ тайнъ, и съ Его пришествіемъ закончился періодъ служенія низшимъ міродержителямъ. Въ видимомъ мірѣ космическія силы олицетворяются звѣздами (т. е. астральными сферами), и поэтому

<sup>1)</sup> Exc. ex. Theod. 1, 2.

<sup>2)</sup> Exc. ex. Theod. 54.

<sup>3)</sup> Strom. IV, 13.

¹) Ioaн. X, 8. Philosoph. VI, 35.

Бфес. III. 9—10. Philosoph. loc. cit. юрій николаквъ.

упраздненіе ихъ власти знаменовалось символомъ новой зв'єзды, возсіявшей на Восток'є при явленіи Спасителя <sup>1</sup>).

Среди всей этой символики намъ трудно выяснить суть валентиніанскихъ воззрѣній на историческую личность Інсуса. Мы уже видёли, что главныя отрасли валентиніанства расходились именно въ этихъ воззрѣніяхъ на Іисуса и на сущность Его тёлеснаго облика. Клименть Александрійскій даеть намъ понять, что самъ Валентинъ придерживался докетическаго взгляда и училъ, что Іпсусъ былъ облеченъ не матеріальнымъ тьломъ, а исихической субстанціей, такъ что Онъ «не ьлъ и не пиль и пища въ Немъ не переваривалась» 2). Но Высшей Божественной Сущностью Онъ одаренъ быль не сразу, и Самъ достигь соединенія съ эономъ Христомз (или Іисусомз?). Этотъ текстъ Климента-единственное имъющееся въ нашихъ рукахъ указаніе на христологическіе взгляды самого Валентина, и это указаніе настолько неясно, что изъ него ничего опреділеннаго нельзя вывести. Возможно, что эту часть своего ученія Валентинъ особенно строго оберегалъ отъ непосвященныхъ, отчасти потому, что въ ней быль ключь къ пониманію его эсотерическаго христіанства, отчасти во избѣжаніе слишкомъ явнаго разногласія въ этомъ вопросі съ Церковью, на сближеніе съ которой онъ не теряль надежды. У Климента Александрійскаго <sup>3</sup>) мы находимъ еще указаніе на мивніе Валентина о троякой проповѣди Інсуса; сперва болѣе понятной для «малыхъ сихъ», затёмъ более глубокой подъ покровомъ притчей для учениковъ, и наконецъ, еще болбе возвышенной и уже открытой для избранныхъ учениковъ послѣ воскресенія Іисуса (т. е. по совлеченій Имъ психической субстанцій и преображеній въ чисто-духовную Сущность). Следуетъ добавить, что валентиніане, подобно офитамъ, придерживались мнвнія о продолжительномъ срокъ пребывании Спасителя среди учениковъ послъ воскресенія: они полагали, что эти явленія Іисуса ученикамъ и бесёды, во время которыхъ Онъ раскрывалъ имъ глубочайшія тайны Богопознанія, продолжались 18 місяцевъ.

<sup>1)</sup> Ехс. ех Theod. 70, 74—75. Отмѣтимъ здѣсь опять отождествленіе власти астральныхъ сферъ съ неизбѣжными міровыми законами, управляющими матеріей; эта идея, общая всей восточной мистикѣ, лежала въ основѣ тайной астрологической науки.

<sup>2)</sup> Strom. III. 7.

<sup>3)</sup> Exc. ex. Theod, 66.

Тѣ ученики, которымъ Іисусъ сообщилъ полноту познанія, являются, конечно, пиевматиками, носителями высшаго духовнаго свъта; Самъ Спаситель имъ сказалъ: «вы свътъ міра» 1). Пневматиками считаль Валентинъ и тъхъ, кого онъ самъ удостаиваль высшаго посвященія. Но изъ этого нельзя заключить, что родъ людей-иневматиковъ онъ считалъ единственнымъ избраннымъ и достойнымъ спасенія. Валентинъ опредѣленно высказывался о недостаточности внёшнихъ условій избранія, принадлежности къ извъстному толку и т д.: «Избранная Церковь» познается не вижшимъ образомъ, а по внутреннему озаренію, и вічный законъ Истины начертанъ не въ книгахъ, а въ сердцахъ человъческихъ <sup>2</sup>). Люди матеріальные могутъ въ себъ выработать психическій элементь; люди психическіе могуть превратиться въ пневматиковъ, — ибо душа одарена свободной волей и можеть избрать либо жалкій путь погруженія въ искушеніяхъ плоти, либо путь медленнаго очищенія и одухотворенія. По всей в'троятности, въ систем'т Валентина эта постепенная эволюція души отъ низшей природы къ высшей совершалась въ теченіе долгаго ряда послідовательных существованій въ разныхъ тілесныхъ оболочкахъ; мы не иміземъ прямыхъ указаній на то, что Валентинъ держался идеи переселенія душъ, но общая схема его ученія неизбіжно приводить къ этой теоріи, излюбленной пивагорейцами. На метемпсихозу указываеть и коротенькій отрывокъ изъ Валентинова письма, сохраненный Климентомъ Александрійскимъ, гдѣ говорится о множествѣ низшихъ духовъ, обитающихъ въ каждой душѣ 3): эта мысль сильно напоминаеть ученіе Василида о душевныхъ придаткахъ, являющихся воспоминаніями былыхъ переживаній въ другой оболочкъ. Вся психическая сущность, разлитая въ мір'в, должна когда-нибудь очиститься отъ скверны низшей матеріи; наступить часъ, когда не только духовныя; но и душевныя частицы Софіи вм'єсть съ нею получать возможность отръшиться вполнъ отъ низшихъ стихій и вознестись въ высь, къ таинственной Плиром в 4).

Космическія силы создали въ матеріи органическую жизнь, въ этой матеріальной жизни изъ низшаго сознанія постепенно

<sup>1)</sup> Mamo. V, 14. Exc. ex. Theod. 9. 2) Strom. VI, 6.

<sup>3)</sup> Strom. VI, 6.

<sup>\*)</sup> Exc. ex Theod. 36-37.

выработалась психика, и эта психика въ высшихъ своихъ проявленіяхъ уже близка къ познанію Божественнаго Идеала: еще усиліе, — и она возвышается до полнаго воспріятія Его и сліянія съ Нимъ. Въ Евангеліи Египтянъ, — говорилъ Валентинъ, передается таинственное изречение Інсуса о парствъ благодати, имфющемъ наступить тогда, когда прекратится рождение отг женицины, и въ этихъ словахъ указывается именно на неудачное твореніе Софіи, ожидающее полнаго очищенія и возрожденія черезь просв'ятленіе низшей психики высшимъ познаніемъ, черезъ раствореніе міровой души въ Божественномъ Началь 1). Откровеніе этой тайны принесено въ міръ Іисусомъ, — и отнынѣ все сущее въ мірѣ стремится къ совершенствованію, къ развитію въ себф высшей психики и воспріятію высшаго познанія, вибсто прежняго служенія сліпымъ космическимъ силамъ. И самъ Деміургъ, дотолѣ мнившій быть Богомъ Единымъ, черезъ пришествіе Іисуса позналъ Высшее Вожество, и отнынъ онъ самъ способствуетъ дальнъйшей эволюціи мірового сознанія къ Божественному Первоисточнику. Онъ самъ, образовавшійся изъ психической сущности Софіи, стремится къ одухотворенію всей міровой психики. И когда великая драма бытія завершится реинтеграціей всей духовной и душевной сущности въ Непознаваемость Божества, то на мистическомъ брачномъ пиръ просвътленной Сдфіи и Жениха-Спасителя Деміургъ будеть тімь «другомь Жениха», про котораго сказано въ евангельской притчѣ (Іоан. III, 29) что онъ «радостью радуется гласу Жениха 2)». Въ евангельскихъ сказаніяхъ Деміургъ представленъ и въ образѣ старца Симеона, пріявшаго съ радостью младенца-Іпсуса на руки и восиввшаго «Нынъ отпущаеши»... <sup>3</sup>). Деміургъ аллегорически изображенъ и въ сотникъ, ожидавшемъ отъ Іисуса повелъній: «я самъ подъ властью, но имфю подъ собой воиновъ и они исполняють мои приказанія...4)».

Мы видимъ такимъ образомъ, что изъ-за безпорядочной массы отрывочныхъ, небрежно-скомканныхъ данныхъ о валентиніанской систем'я все-же вырисовываются очертанія общей

<sup>1)</sup> Exc. ex Theod. 67.

<sup>2)</sup> Exc. ex Theod. 65.

Iren. Adv. haer. I, VIII, 4. Cf. Λyκ. II, 28—29.
 Iren. Adv. haer. I, VII, 5. Cf. Mamo. VIII, 9. Λyκ. VII, 8.

схемы ученія Валентина. И то, что намъ удается о немъ узнать, заставляеть насъ еще болве сожальть о невозможности проникнуть въ самую глубь мысли великаго гностическаго учителя... Начертанную имъ грандіозную картину мірового единства, ожидающаго сліянія съ Вожествомъ, можно еще дополнить прекраснымъ отрывкомъ валентиніанскаго гимна, сохраненнымъ въ Философуменахъ: здёсь воспёвается Духъ, разлитый въ міровомъ эопръ, и все бытіе, озаренное духомъ; плоть льнеть къ душъ, душа стремится къ эниру, воздухъ къ небесамъ; изъ Вездны рождается плодъ (Плирома), изъ утробы младенецъ <sup>1</sup>). Все сущее озарено Божественнымъ Свътомъ и чаетъ окончательнаго растворенія въ Немъ. Пессимизмъ Василида и офитовъ сильно смягченъ у Валентина. Въ его учении нътъ стремленія къ безстрастному невъдънію и небытію, — оно проникнуто восторженнымъ сознаніемъ единенія съ Божествомъ. Глубокая идея о Непознаваемой Божественной Сущности, осквернившейся творческой д'аятельностью, создавшей безформенный эмбріонъ потому, что Высшія Проявленія Божества не принимали участія въ твореніи, но затімъ очистившей созданную массу, одухотворившей ее и возвысившей до сліянія съ Всеблагой Первопричиной, - вся эта величавая метафизика проникнута какой-то своеобразной теплотой и мистической радостью. Ни одно гностическое ученіе не подошло такь близко къ той «радости о Христѣ», о которой говорили апостолы Іоаннъ и Павелъ.

Мы не будемъ останавливаться надъ вопросомъ о моральной сторонѣ ученія Валентина: въ общей схемѣ его идей его этика обрисовывается съ достаточной ясностью. Для пневматиковъ путь къ окончательному освобожденію отъ узъ матеріи лежить въ отказѣ отъ всякаго угожденія плоти, въ полномъ аскетизмѣ; къ нимъ обращенъ призывъ: «да сіяетъ свѣть вашъ» 2). Для людей, еще не достигшихъ пневматическаго состоянія, путь къ совершенствованію лежить въ постепенномъ очищеніи отъ матеріальныхъ потребностей, ибо слабая природа ихъ не можетъ перенести бремени непосильнаго воздержанія и не сразу могуть они возвыситься до полнаго презрѣнія къ плоти; для этихъ низшихъ, призванныхъ, но еще не избранныхъ людей Валентинъ не допускалъ возможности строгихъ аскетическихъ

<sup>1)</sup> Philosoph. VI, 37.

<sup>2)</sup> Exc. ex. Theod. 3, 41. Cf. Mamo. V, 16.

требованій; подобно Апостолу Павлу, онъ одобряль даже для нихъ брачное сожительство 1). Мы уже видели, что для общей массы вфрующих Валентинъ признавалъ достаточнымъ ученіе Церкви, предназначенное для «непосвященных». Для нихъ христіанское благов'єстіе знаменуеть уже первую помощь свыше въ борьбъ съ матеріальнымъ началомъ; крещеніе является символомъ погашенія нязшихъ страстей, и въ этомъ его смыслъ въ видимомъ міръ, аналогичный болье глубокому символу духовнаго возрожденія для людей, стоящихь на высшей степени познанія 2). На первыхъ степеняхъ спасенія вѣра вь Христово откровеніе зам'яняеть пониманіе этого Откровенія; віра служить опорой на трудномъ пути совершенствованія, и потому сказано: «по въръ вашей будеть вамъ» 3). Въ концъ труднаго и долгаго пути искренній и неутомимый порывъ къ Богоискательству награждается созерцаніемъ Божественнаго Свъта; «блаженны чистые сердцемъ, ибо они Бога узрятъ», повторялъ Валентинъ евангельскій тексть 4).

Для общей характеристики Валентина остается добавить, что разногласія среди его последователей могли возникнуть еще при жизни и съ въдома великаго учителя, опредъленно высказывавшаго свое убъждение въ несостоятельности книжнаго букво в дства и фанатичной приверженности текстамъ. Возможно, что Валентинъ предоставляль своимъ последователямъ полную свободу толкованія его мыслей, и тогда объясняется различіе во взглядахъ представителей валентиніанства на основные догматическіе вопросы. Валентиніане никогда не были сектантами въ прямомъ значенія этого слова; сектантской нетерпимости у нихъ не было не только по отношенію къ оттолкнувшей ихъ Церкви, но и во взаимныхъ отношеніяхъ разныхъ валентиніанскихъ «толковъ» и школъ. Валентиніанство нельзя назвать ни сектой, ни схизмой: то было мощное мистическое движение, пытавшееся въ самой Церкви вызвать реакцію противъ демократическихъ теченій христіанства, противъ низведенія христіанскаго Бого-

<sup>1)</sup> Strom. III, 1.

<sup>2)</sup> Exc. ex Theod. 81.

<sup>3)</sup> Exc. ex Theod. 9. Cf. Mamo. IX, 29.

<sup>4)</sup> Strom. II, 20. Hilgenfeld (Ketzergeschichte, II, 6), цитируя эти слова Валентина, добавляетъ: «Wer so lehrte, mochte sich wohl eines Bischofsstuhls, selbst in der Welthauptstadt, für würdig halten!»

познанія до уровня толпы <sup>1</sup>). Церковь отвергла Валентина, но созданное имъ движеніе не погибло: оно жило въ христіанствъ цълыхъ два въка рядомъ съ оффиціальной Церковью, и, переживъ себя, наложило неизгладимый слъдъ на христіанское мышленіе, воскресло вновь во многихъ догматахъ, принятыхъ позднъйшею Церковью. Вліяніе Валентина сказалось, быть можетъ, съ наибольшею силою именно въ эпоху кристаллизаціи христіанской догматики, спустя два стольтія послъ появленія блестящаго гностическаго мыслителя въ міровой столицъ...

Мы еще вернемся къ вопросу о косвенномъ вліяніи Валентиновыхъ идей на догматическое богословіе Церкви. Покаже намъ слѣдуетъ завершить нашъ бѣглый обзоръ валентиніанства разсмотрѣніемъ наиболѣе интересныхъ свѣдѣній о главнѣйшихъ ученикахъ Валентина.

## 1. Валентиніанецъ Птолемей <sup>2</sup>).

Мы уже неоднократно отмѣчали, что знаменитое сочиненіе Иринея Ліонскаго «Противъ ересей» направлено главнымъ образомъ противъ валентиніанца Птолемея и его послѣдователей. Изъ этого обстоятельства можно заключить, что школа Птолемея получила сильное распространеніе въ Галліи и вообще на Западѣ, что и побудило ліонскаго пастыря выступить съ опроверженіемъ идей, отвлекавшихъ его паству отъ авторитета Церкви. Эта догадка подтверждается и указаніемъ Философумент на то, что Птолемей былъ однимъ изъ главныхъ представителей валентиніанства италійскаго или западнаго з). Въ позднѣйшемъ ересеологическомъ трактатѣ, извѣстномъ подъ заглавіемъ Praedestinatus, мы находимъ неожиданное указаніе на сильное распространеніе «ереси Птолемея» на Востокѣ, причемъ съ опроверженіемъ ея будто-бы выступалъ епископъ Кесарійскій

<sup>1)</sup> У Гарнава (Gesch. d. altchr. Litt., I, II, 11) находимъ весьма върное опредъление валентиніанства: eine Gruppe exegetisch-theosophischer Schulen von Esoterikern, die wohlwollend auf die gemeinen Kirchenleute herabsahen und stufenweise ihre Geheimnisse miteilten...

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Мы не будемъ здѣсь перечислять источники свѣдѣній о Птолемеѣ, такъ какъ выше (стр. 282) указаны главнѣйшіе источники для валентиніанства вообще, въ томъ числѣ и для Птолемея и его школы.

<sup>3)</sup> Philosoph. VII, 35. См. выше, стр. 284.

Закхей (?) 1), но эти свѣдѣнія не подтверждаются никакими другими данными и особеннаго значенія для насъ не имѣютъ.

О личности самого Птолемея и жизненной даятельности его намъ рѣшительно ничего не извѣстно. Ученіе его можно возстановить изъ первыхъ главъ книги Иринея, хотя постоянныя отступленія автора, его параллельныя указанія на другія валентиніанскія толкованія и на идеи самаго Валентина, чрезвычайно затрудняють выясненіе собственныхъ идей Птолемея и изм'ьненій, внесенныхъ имъ въ общую схему валентиніанскаго ученія. Однако сбивчивый пересказъ Иринея является единственнымъ источникомъ свъдъній о системъ Птолемея; остальные ересеологи, упоминающие о немъ, передаютъ лишь въ болѣе или менѣе сжатомъ видѣ данныя Иринея. Одинъ только Епифаній существенно обогащаеть нашъ матеріаль, сохранивъ намъ въ своемъ изложеніи «ереси птолемантовъ» подлинное письмо Птолемея къ какой-то «возлюбленной сестръ» Флоръ: въ этомъ драгоцвиномъ документв содержится символическое толкование Монсеева закона и разъясняется отношение гностической мистики къ Ветхому Завъту. Эсотерическое-же ученіе Птолемея о Сущности Божества смутно обрисовывается въ данныхъ Иринея, приблизительно въ следующемъ виде 2):

Неизреченный и Непознаваемый Первобытный Принципь Божества именовался у Птолемея, какъ и у Валентина,  $\Gamma$ лубипой или Eездной (Bодос), а также  $\Pi$ ервоотиом ( $\Pi$ ротатфр) и  $\Pi$ ервоначалом ( $\Pi$ роарх $\dot{\eta}$ ). Ему соприсуща Mысль ( $\tilde{E}$ ενοια), именуемая также Mолчаніем ( $\Sigma$ ι $\gamma\dot{\eta}$ ) и Eлагодатью ( $\Sigma$ άρις)  $\tilde{S}$ ). Неизъяснимая Eездна произвела въ Mолчаніи первое Непостижимое проявленіе Божества, обозначаемое наименованіемъ Vма (Nо $\tilde{S}$ ), а также Eдинороднаго (Mого $\tilde{S}$ ), Oтиа ( $\Pi$ а $\tilde{T}$  $\dot{\eta}$  $\dot{\rho}$ ) и Hачала всего ( $\tilde{S}$ А $\tilde{S}$  $\dot{\eta}$  $\dot{\eta}$  $\dot{\tau}$  $\ddot{\omega}$  $\dot{\nu}$   $\ddot{\tau}$  $\ddot{\omega}$  $\ddot{\nu}$  $\ddot{\tau}$  $\ddot{\omega}$  $\ddot{\nu}$  $\ddot{\tau}$  $\ddot{\omega}$  $\ddot{\nu}$  $\ddot{\tau}$  $\ddot{\omega}$  $\ddot{\nu}$  $\ddot{\tau}$  $\ddot{\omega}$  $\ddot{\tau}$  $\ddot{\tau}$  $\ddot{\omega}$  $\ddot{\tau}$  $\ddot{\tau}$  $\ddot{\tau}$  $\ddot{\omega}$  $\ddot{\tau}$  $\ddot{\tau}$  $\ddot{\omega}$  $\ddot{\tau}$  $\ddot$ 

<sup>1)</sup> Praedest, c. XIII.

<sup>2)</sup> Iren. Adv. haer. I, I sq.

<sup>3)</sup> У Птолемея мы видимъ такимъ образомъ Первоначальную Двоицу вмъсто писагорейской Монады, принятой въ системъ Валентина.

вмѣщающему полноту всѣхъ неизреченныхъ потенцій Вожества: дальнѣйшее развитіе Божественныхъ проявленій происходить отъ Него, а Первоначальная Бездна уже не проявляется въ дальнѣйшихъ эманаціяхъ. Такимъ образомъ, по этой системѣ, идея творческой дѣятельности еще далѣе отодвигается отъ Первобытной Самодовлѣющей Божественной Сущности, лишь разъ проявившейся въ произведеніи Единороднаго Ума (и нераздѣльной съ Нимъ Истины) и не принимающей болѣе участія въ развитіи Божественныхъ потенцій; Божественное Творческое Начало сосредоточено въ Единородномъ, Которому Одному доступно познаніе Безначальнаго Первоисточника, почему и говорится, что Онъ равенъ и подобенъ Отцу 1). Высшая Непознаваемая Тетрада окружена Предпломъ ("Орос), за которымъ уже нѣтъ полноты Богопознанія даже для послѣдующихъ эманацій Божественной Сущности.

Эти эманаціи происходять въ томъ-же порядкѣ, какъ и въ систем'в Валентина. Единородный Умъ и Истина производять сперва Слово (Абуос), именуемое также Отцомъ потому, что въ Немъ заложено начало всего имѣющаго быть; Ему соприсуща Жизнь ( $Z\omega\dot{\eta}$ ). Изъ Логоса в Жизни исходять Человъкz (" $A\nu\delta\rho\omega\pi\sigma\varsigma$ ) и Церковь ('Еххдуба). Эти двъ сизигіи витсть съ высшей Тетрадой образують непознаваемую Огдоаду, -- корень и начало и Божественный Источникъ всего грядущаго бытія. Ириней добавляеть 2), что эта тапиственная Огдоада обозначалась иногда Тетрадой однихъ лишь мужскихъ именованій: Бездиы (Водос муж. р.), Ума, Логоса п Человъка; этимъ сокращениемъ валентиніане указывали на то, что ихъ «сизигін» имѣли только метафизическое значеніе, безъ всякаго реальнаго представленія о мужеско-женскомъ элементв, почему женскія «потенціи» сливались съ мужскими опредвленіями безъ ущерба для общаго смысла. Изъ Слова и Жизни происходить исхождение декады, а изъ Человъка и Церкви додекады эоновъ, наименованія которыхъ приведены нами выше въ системѣ Валентина 3): такимъ образомъ завершается полнота (Плирома) 30 Вожественныхъ проявленій.

Всѣмъ этимъ эманаціямъ Божества *Единородный* хотѣлъ передать собственное безпредѣльное познаніе Божественнаго

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, I, 1.

<sup>2)</sup> Ibid., loc. cit.

См. выше, стр. 296.

Первоначала, но быль удержань Молчаніемъ, соприсущимъ Непостижимой Безднѣ. Ибо полнота познанія не могла быть раскрыта прежде времени, до проведенія всѣхъ зоновъ по пути исканія Первопричины и смысла Божественнаго бытія 1). Это мѣсто въ изложеніи Иринея весьма темно. Быть можеть, его можно истолковать въ томъ смыслѣ, что процессъ творчества, начавшійся въ Божествѣ, исключаетъ понятіе о совершенствѣ (ибо творчество вытекаетъ изъ неудовлетворенности) до возвращенія къ первобытному мистическому покою?

Какъ и въ системъ Валентина, Божественная гармонія нарушается послѣднимъ эономъ Плиромы, —Премудростью-Σοφία. Она возгорается страстнымъ желаніемъ познать Непостижимую Сущность Первоотиа и устремляется къ Нему, ища съ Нимъ сліянія, но задерживается Предполома, оберегающимъ неизъяснимую тайну Божества. Софія приходить къ сознанію непостижимости Божественной Первопричины, и возвращается на свое м'ясто въ конц'я Плиромы, отбросивъ свои страстныя помышленія, т. е. частицу своей духовной сущности. Эта духовная субстанція, лишенная образа и смысла, но порожденная тягот вніемъ къ Непознаваемому, им веть быть міровымъ зародышемъ, началомъ низшаго стихійнаго элемента, въ которомъ разовьются всв потенціи бытія. Этоть низшій элементь отнынв отдъляется отъ Плиромы Предъломз (вторымъ), произведеннымъ Единородным для огражденія целости Плиромы; этому Предѣлу присваивается не только наименованіе Креста (Σταυρός), какъ у Валентина, но и другія мистическія названія, смыслъ которыхъ совершенно неясенъ (напр. Καρπιστής, - собиратель эсаты по толкованію Неандера и Гарвея)<sup>2</sup>). Дал'я въ самой Плиром'в происходить эманація Христа и Духа Святаго отъ Единороднаго, причемъ эти эоны являются не новой сизигіей Плиромы, а какъ-бы дополнениемъ къ остальнымъ эонамъ: они передали имъ познаніе Непостижимой Сущности Первоотца, и уравняли ихъ между собою, такъ что всѣ низшіе эоны уподобились высшимъ и слидись съ ними въ благоговъйномъ созерцаніи Непознаваемаго Первоисточника. Такимъ образомъ достигнута въ Плиромф полнота мистической радости и покоя, и въ благодарнось Непознаваемому Отцу, для прославленія Его,

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, II, 1.

<sup>2)</sup> Ibid, I, II, 4. Harvey, adnot. pp. 18-19.

всёми эонами созданъ Iucycz, вмѣстившій по частицѣ духовной сущности каждаго эона, и названный Звѣздою Плиромы (m. e. внъшним сотблеском сел), и Словом и Христом (ибо Онг-отраженіе <math>Iux), и Bcгьм (τὰ πάντα), и <math>Cпасителем (Σωτηρ). И Онъ ниспосылается на помощь безформенному міровому эмбріону, носящему здѣсь названіе не «внѣшней  $Co\phiiu$ », а Axамовь (Axар).

Первая помощь Ахамови была уже оказана сжалившимся надъ нею эономъ Христомъ, простершимся къ ней черезъ Предълъ и даровавшимъ ей нѣкоторую форму (духовную субстанцію). Но послѣ этого временнаго озаренія Божественнымъ Свѣтомъ Ахамовъ впала въ глубочайшую скорбь, ибо познала свою сущность и отчужденность отъ Плиромы, къ которой устремилась въ безвыходной тоскѣ, но была остановлена таинственнымъ Предѣломъ. Тогда сошелъ къ ней Іисусъ, и принесъ ей спасительное очищеніе отъ низшихъ страстей, т. е. отъ тоски, скорби, страха и пр.: изъ этихъ аффектовъ создается низшая матерія, стихійные элементы будущаго космоса, а сама Ахамовъ остается чисто-духовнымъ началомъ, среднимъ между Божествомъ и матеріею.

Сотвореніе матеріальнаго, видимаго міра является дѣломъ Гебдомады низшихъ космическихъ силъ, исшедшихъ изъ Ахамови, и во главѣ которой находится Деміургъ, отождествленный съ Ветхозавѣтнымъ Богомъ; вмѣстѣ съ этими семью міродержителями Ахамовъ образуетъ низшую Огдоаду, соотвѣтствующую Высшей. Сама Ахамовъ не принимаетъ дальнѣйшаго участія въ созданіи вселенной: она—сверхкосмическій духовный принципъ, и изъ нея исходятъ духовные элементы или «ангелы»; Деміургъ-же является міровою душею. Онъ вдыхаетъ «душу живую» въ человѣка, произведеннаго изъ низшей матеріи, но вмѣстѣ съ этой душею человѣкъ получаетъ безъ вѣдома Деміурга и частицу духовной сущности Ахамови. Далѣе въ изложеніи Иринея мы находимъ ученіе Птолемея о трехъ родахъ людей,—пневматическихъ, психическихъ и матеріальныхъ, — вполнѣ сходное съ только-что разсмотрѣннымъ ученіемъ Валентина. Деміургъ и здѣсь является не противникомъ Всевышняго Непознаваемаго Божества, а выразителемъ безсознательнаго стремленія къ Нему всего живущаго; въ Ветхомъ Завѣтѣ Деміургъ, хотя и не зная тайны духовной сущности, съ особенной любовью выдѣлялъ людей-пневматиковт, поставлялъ ихъ свяшен-

никами, пророками или царями <sup>1</sup>); съ пришествіемъ-же въ міръ Іисуса Христа онъ радостно воспринять познаніе Неизреченнаго Божества и отнынѣ всѣми силами содѣйствуетъ торжеству духа надъ матеріей, постепенному очищенію пневматической сущности отъ психической и матеріальной для возвращенія къ Божественному Источнику всего духовнаго, и постепенному превращенію всѣхъ матеріальныхъ людей въ психическихъ. И когда завершится выдѣленіе духа и души изъ матеріи, послѣдняя распадется и уничтожится огненной стихіей, все-же духовное сольется съ Божественной Сущностью въ Плиромѣ, куда войдетъ и просвѣтленная Ахамовъ съ мистическимъ супругомъ своимъ Іисусомъ.

О земномъ явленіи Іисуса Христа Птолемей училъ, повидимому, въ докетическомъ духѣ, — но пересказъ Иринея въ этомъ мѣстѣ запутывается указаніями на христологическія идеи другихъ валентиніанъ, и собственные взгляды Птолемея остаются невыясненными. Часть валентиніанъ усматривала въ Інсусв Христѣ сочетаніе четырехъ міровыхъ элементовъ: матеріальнаго (ибо тело Его, хотя и не было обыкновенною человеческою плотью, все-же было составлено изъ тончайшей матеріальной субстанців), психическаго (отъ Деміурга), духовнаго (отъ Ахамови) и Божественнаго, сошедшаго на Іисуса при крещеніи подъ видомъ голубя и покинувшаго Его передъ крестными страданіями, которые, впрочемъ, были призрачны <sup>2</sup>). По мнѣнію нѣкоторыхъ. Інсуса Христа можно было называть *сыном*г Деміурга, ибо телесная оболочка Его была сформирована изъ субстанціи низшаго міра—царства Деміурга (въ этомъ смыслѣ къ Інсусу Христу относились нѣкоторыя мессіаническія пророчества ветхозавѣтныхъ пророковъ, служителей Деміурга), но эта земная оболочка все-же была лишь подобіемъ настоящаго тела: Іисусъ прошель черезъ Марію, какъ вода черезъ трубу (т. е. не было естественнаго рожденія Его), при крещеніи-же вселился въ него Спаситель, Божественный плодъ всей Плиромы 3). Для другихъ валентиніанъ все явленіе Іисуса Христа было только призрачнымъ. Повторяемъ, что мы не имжемъ возможности выяснить здёсь собственныя идеи Птолемея и его

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, VII, 3.

<sup>2)</sup> Ibid. I, VII, 2.

<sup>3)</sup> Ibid. loc. cit.

школы. Вообще, приведенными сбивчивыми данными Иринея исчерпываются всё наши свёдёнія объ эсотерической сторон'в ученія этой школы, ученія, строго охраняемаго отъ непосвященныхъ.

Отмфтимъ кстати упрекъ, бросаемый Иринеемъ последователямъ Итолемея, будто они лишь за деньги посвящали въ свои тайны 1). Ліонскій пастырь здѣсь опять поддался искушенію кольнуть еретиковъ повтореніемъ неліпаго слуха; очевидно, народная молва объясняла затаеннымъ корыстолюбіемъ ту неохоту и осторожность, съ которой валентиніане раскрывали свое эсотерическое ученіе. Такая-же легкомысленная клевета непониманія чувствуєтся въ утвержденіи, будто валентиніане считали все дозволеннымъ для пневматиковъ, якобы не оскверняющихся ничемъ 2). Валентиніанское міросозерцаніе слишкомъ явно указывало на необходимость аскетического воздержанія для «высшихъ посвященныхъ», чтобы можно было останавливаться на подобныхъ наивныхъ обвиненіяхъ въ скрытомъ разврать; мы уже слишкомъ часто встръчались съ такими обвиненіями и знаемъ имъ ціну. Но въ данномъ случай можно предположить, что въ несправедливыхъ укорахъ Иринея кроется глубокое непонимание широкихъ взгядовъ Птолемея на воздержаніе отъ д'яль, а не отъ пищи, на обр'язаніе сердца, а не плоти, на жертву духовную, а не кровавую. Эта терпимость примънялась конечно не къ «высшимъ посвященнымъ», а именно къ масев «призванныхъ», еще не «избранныхъ»: валентиніанская пропов'єдь стремилась одухотворить ихъ порывъ къ Богоискательству, отвлечь ихъ отъ вифшияго формализма обрядовъ. Само собою разумфется, что такая проповфдь не могла быть понятной сторонникамъ бездушной буквы, мертвящей традиціи. Но она была близка и дорога тімь, кого она призывала къ радостямъ мистическихъ созерданій, къ грезамъ безудержнаго символизма.

Символическое толкованіе «закона» и всякихъ текстовъ было вообще сильно распространено среди валентиніанъ, но цѣлый рядъ такихъ толкованій сохраненъ Иринеемъ именно подъ именемъ Птолемея и его послѣдователей. Въ евангельскихъ текстахъ отыскивались указанія на три рода людей:

2) Ibid. 1, VI, 3.

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, IV, 3.

такъ, къ человѣку психическому обращенъ отвѣтъ Спасителя (на просьбу отпустить домой проститься съ семьею): «Никто возложившій руку свою на рало (плугъ) и озирающійся вспять не достигнеть Царствія Вожія» 1),—(т.-е. порывь къ одухотворенію, къ совлеченію потребностей плоти, должень переселить всякія житейскія и семейныя условности). А къ пневматику относится еще боле суровый отвёть Христа на просьбу ученика отпустить его домой на похороны отца: «иди за Мною и оставь мертвыхъ погребать своихъ мертвецовъ» 2). Три рода людей указаны и въ притчъ о закваскъ, заложенной женщиною въ трехъ мѣрахъ муки 3): женщина—символъ Иремудрости-Софіи, три мфры муки—родъ человфческій, а закваска—Спаситель 4).

Еще болве смвлыя толкованія мы находимъ въ математическихъ вычисленіяхъ, доказывавшихъ, что число 30 эоновъ Плиромы таинственно изображалось тридцатильтнимъ возрастомъ Інсуса Христа, что это-же мистическое число 30 являлось смысломъ притчи о работникахъ въ виноградникъ, выходящихъ на работу въ первый, третій, шестой, девятый и одиннадцатый часъ  $^{5}$ ) (1+3+6+9+11=30),—что додекада эоновъ изображена числомъ 12 апостоловъ, а первые восемнадцать эоновъ (т.-е. огдоада и декада)---численнымъ значеніемъ имени Іисуса, ибо двѣ первыхъ буквы Его имени по греческому алфавиту составляють цифру 18 ( $\iota = 10, \ \eta = 8)^6$ ). Подобныхъ толкованій можно было-бы привести еще множество, но мы сейчасъ увидимъ поразительные образцы ихъ въ системъ валентиніанца Марка и поэтому не будемъ пока надъ ними останавливаться. Зато толкованія Ветхаго Зав'ята, сохраненныя въ письм'я Птолемея къ Флор<sup>ф 7</sup>), заслуживаютъ полнаго нашего вниманія уже потому, что мы здёсь имжемъ не пересказъ пристрастнаго ересеолога, а подлинный трактать гностического учителя.

Въ этомъ трактатѣ однако нѣтъ слѣдовъ эсотерическаго

<sup>1)</sup> Jyn. IX, 61-62.

<sup>2)</sup> Мато. VIII, 21-22. Лук. IX, 59-60. Гностическая традиція, сохраненная Климентомъ Александрійскимъ (Strom. III, 4), утверждала, что этотъ отвътъ Христа былъ обращенъ къ апостолу Филиппу, на что нътъ указаній въ текств нашихъ каноническихъ евангелій.

<sup>3)</sup> Mamo. XIII, 33. Jyr. XIII, 21.

Iren. Adv. haer. I, VIII, 3.
 Mamo. XX, 1—16. Iren. Adv. haer. I, III, 1.

<sup>6)</sup> Iren. Adv. haer. I, III, 2.

<sup>7)</sup> Epiph. Haer. XXXIII.

ученія валентиніанъ. Повидимому, Флора обратилась къ Пто-лемею съ вопросомъ объ истинномъ значеніи Ветхаго Завѣта, о необходимости выполненія его предписаній. Птолемей отв'ячаетъ обстоятельнымъ разборомъ библейскаго текста, но безъ намека на выстія тайны «гносиса», безъ сообщенія Флоръ идеи о Божественной Первосущности, Плиром и пр. Флора в в роятно не принадлежала къ числу посвященныхъ и поэтому не удостаивается особыхъ откровеній. Впрочемъ Птолемей заканчиваеть свое письмо объщаніемъ дальн в тихъ разъясненій, и этотъ второй трактать уже не попалъ въ руки ересеологовъ; быть можетъ, здѣсь были изложены тѣ мистическія идеи, коими валентиніане столь неохотно д'влились съ непосвященными. Въ письм'в-же, сохраненномъ Епифаніемъ, Птолемей пы-

тается выяснить несостоятельность буквальнаго пониманія Ветхаго Завъта. По его мивнію, библейскій тексть составлень изъ разныхъ наслоеній, причемъ часть «закона» и этическихъ предписаній написана по Божьему вдохновенію (мы не можемъ однако выяснить, имфется-ли здесь въ виду Непознаваемая Божественная Сущность или низшій Деміургъ, — послѣднее наиболве ввроятно). Это боговдохновенная часть этическихъ предписаній и является тімь «закономь», про котораго Христось сказалъ, что Онъ «не разрушить его пришелъ, а исполнить» 1), но съ пришествіемъ Спасителя эти моральныя заповъди расширены, дополнены разными огтънками: такъ, въ словахъ «не убій» содержится уже отрицаніе всякаго гивва на ближняго, и пр. Часть-же библейскаго закона совершенно нельзя признать боговдохновенной; самъ Інсусъ Христосъ сказалъ іудеямъ, что эти предписанія составлены «по жестокосердію вашему» 2), и на самомъ дълъ они отчасти внесены въ законъ Моисеемъ по собственному разумѣнію, отчасти даже добавлены позже старъйшинами народными и носять характеръ временныхъ юридическихъ мъръ. Вся эта часть закона отмънена пришествіемъ Христа: такъ, суровый законъ «око за око и зубъ за зубъ» замъненъ ученіемъ о всепрощеніи обидъ. Наконецъ, вся ветхозавътная обрядность, жертвоприношенія, и всъ связанныя съ ними постановленія им'тють исключительно символическое значеніе. Всв эти взгляды Птолемея весьма интересны: мы видимъ

<sup>1)</sup> Mamo. V, 17. 2) Mamo. XIX, 8.

въ нихъ послѣднюю попытку примиренія съ библейской традиціей, въ противовѣсъ рѣзкому отрицанію всего Ветхаго Завѣта со стороны большинства гностическихъ сектъ и маркіонизма, съ которымъ мы вскорѣ ознакомимся.

Мы долго остановились на Птолемев, какъ на яркомъ выразителв валентиніанскихъ идей, но теперь должны его покинуть для дальнвишаго знакомства съ наиболве извъстными учениками Валентина.

#### 2. Валентиніанецъ Гераклеонъ.

Мы уже видели, что авторъ Философуменъ ставить во главъ западнаго валентиніанства вм'яст'я съ Птолемеемъ н'якоего Гераклеона (Ἡραχλέων), о которомъ упоминаеть еще дважды. Ириней также называеть Гераклеона, но не даеть точныхъ о немъ сведеній. Зато изъ данныхъ Климента Александрійскаго и Оригена мы узнаемъ, что Гераклеонъ былъ личнымъ ученикомъ Валентина 1), выдающимся представителемъ его школы, что онъ былъ авторомъ нѣсколькихъ серьезныхъ трудовъ и, между прочимъ, общирнаго толкованія на Евангеліе Іоанва (Υπομνήματα), которымъ пользовался Оригенъ въ своихъ комментаріяхъ на это евангеліе. На основаніи многочисленныхъ цитать Оригена можно даже составить себъ представление о главившихъ чертахъ системы Гераклеона: основная идея ея выражалась чистымъ монизмомъ, не допускавшимъ никакого раздвоенія въ Первобытной Сущности Божества. Въ христологической части этой системы замётенъ строгій докетизмъ: не только телесная оболочка Христа признается призрачной, но и многія евангельскія пов'єствованія о Его земной жизни сл'ьдуетъ понимать въ одномъ только символическомъ смыслѣ2).

Эта система, повидимому, очень близка валентиніанству Философумент, и на этомъ основаніи ученый Липсіусъ высказалъ догадку, что изложенное въ Философуменах валенти-

<sup>1)</sup> Orig. Comm. in Ioh., II, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Цитаты изъ Гераклеона, сохраненныя Климентомъ и Оригеномъ, были собраны и изданы ученымъ Грабе въ его Spicilegium ss. Patrum (Оксфордъ 1700); онъ помѣщены Гильгенфельдомъ въ его Ketzergeschichte d. Urchrist., IV, 3, и также изданы вновь въ отдѣльномъ сборникѣ Брукомъ (Brooke, The Fragments of Heracleon, Cambridge 1891).

ніанское ученіе является именно системой Гераклеона; это мньніе, однако, не нашло еще серьезныхъ подтвержденій и можеть быть пока лишь отм'вчено, какъ интересная гипотеза, провърка которой, къ сожалению, невозможна за отсутствиемъ критерія. Иныхъ точныхъ данныхъ о системъ Гераклеона мы не имбемъ. Въ Строматахъ Климента сохраненъ весьма интересный отрывокъ изъ трактата Гераклеона о мученичеств 1, но мы здёсь находимъ лишь выраженіе взглядовъ, общихъ многимъ гностикамъ, о безполезности религіознаго фанатизма и о безп'яльности испов'яданія передъ толпою мніній, ей недоступныхъ. Епифаній Кипрскій посвятиль Гераклеону примо главу своей книги противъ ересей 2), но приписываетъ ему совершенно произвольно идеи, выхваченныя почти наугадъ изъ опроверженій валентиніанства Иринея и Ипполита; собственныя добавленія Епифанія лишены всякой цінности. У другихъ ересеологовъ мы находимъ, въ большинствъ случаевъ, лишь незначительныя упоминанія о Гераплеон'я; только въ книгъ «Praedestinatus» содержатся неожиданныя и весьма сомнительныя свёдёнія о томъ, будто Гераклеонъ распространяль свое ученіе въ Сициліи, былъ изобличенъ папою Александромъ (?), долженъ былъ ночью скрыться и безследно исчезъ и т. д. 3). Насколько эти данныя мало достовърны, видно уже изъ допущеннаго авторомъ крупнаго анахронизма: папа Александръ I занималъ римскую каоедру приблизительно съ 105 по 115 г., и поэтому ни въ какомъ случай не могъ сталкиваться съ представителемъ валентиніанства, основатель котораго, какъ мы видъли выше, выступилъ лишь въ серединъ II въка 4). Впрочемь, Епифаній Кипрскій впаль въ другой анахронизмъ, назвавъ Гераклеона ученикомъ валентиніанца Колорбаса, т.-е. отнеся его ко второму поколѣнію послѣдователей валентиніанства.

Но этими противорѣчіями еще не исчерпывается путаница, создавшаяся вокругъ имени Гераклеона. Нѣкоторые ученые критики хотѣли усмотрѣть указаніе на него въ другомъ мѣстѣ Иринеевой книги, гдѣ говорится о «знаменитомъ» ученикѣ Валентина безъ обозначенія его имени <sup>5</sup>). Возможно, что этотъ

<sup>1)</sup> Strom. IV, 9.

<sup>2)</sup> Epiph. Haer. XXXVI.

<sup>3)</sup> Praedest. c. XVI.

<sup>4)</sup> См. выше, стр. 288.

<sup>5)</sup> Adv. haer. I, XI, 3. юрій ніколаєвъ.

тексть Иринея являлся дословнымъ пересказомъ другого ересеологическаго первоисточника 1), гдф «знаменитый» валентиніанецъ также не былъ названъ, почему Ириней не могъ указать его имени. Какъ бы то ни было, Ириней, сообщивъ изкоторыя данныя о Валентинъ и ученикъ его Секундъ, добавляетъ: «другой славный ихъ учитель, восходя выше какъ бы къ болъе совершенному знанію, училь о Первой Тетрадь такъ 2)...» Далве следуеть сжатое изложение особаго мистического учения о Наивысшей Неизъяснимой Четверицъ, обозначаемой наименованіями Единичности (Моготус), Единства (Ένότης), Единицы (Μονάς) в Единаго (τὸ "Εν): этой трансцедентальной символикой идея Божественной Первопричины еще далѣе отодвигалась въ глубь мистическаго созерцанія. Греческое слово еπιφανής (славный, знаменитый, блестящій), употребленное Иринеемъ, дало поводъ къ недоразумѣнію: нѣкоторые ересеологи думали здёсь видёть собственное имя Епифаній, а Епифаній Кипрскій даже см'єшаль этого нев'єдомаго валентиніанца съ загадочнымъ юношей-философомъ Епифаніемъ, сыномъ Карпократа 3)... Другіе ересеологи полагали, что подъ этимъ знаменитымъ учителемъ следуетъ разуметь именно Гераклеона; въ наше время это мнение поддерживается, между прочимъ, Гариакомъ. Наконецъ, другіе ученые (Гарвей, Гильгенфельдъ) предлагали видъть въ этомъ загадочномъ знаменитомъ учителъ другого валентиніанца Колорбаса.

## 3. Валентиніанецъ Колорбасъ.

Объ этомъ Колорбасѣ (Кодорбасос, Colorbasus) упоминають почти всѣ древніе ересеологи, но свѣдѣнія о системѣ его крайне темны: такъ, Епифаній Кипрскій 4) произвольно приписываеть ему мпѣнія, переданныя Иринеемъ въ общемъ хаосѣ валентиніанскихъ идей,—точныхъ-же указаній на его ученіе о Сущности Божества и пр. мы не имѣемъ. Повидимому, онъ былъ

<sup>1)</sup> Быть можеть, Syntagma Іустина?

<sup>2)</sup> Alius vero quidam, qui et clarus ('επιφανής) est magister ipsorum, in majus sublime et quasi in majorem agnitionem extensus, primam quaternationem dixit sic.... etc. Adv. Haer. I, XI, 3.

<sup>3)</sup> Epiph. Haer. XXXII. О сынъ Карпократа см. выше, стр. 278-281.

<sup>4)</sup> Haer. XXXV.

близокъ къ пиоагорейству: ему приписывали ученіе о Монадѣ—Первоначальной Безднѣ, и разныя мистическія цифровыя вычисленія 1). Надо однако замѣтить, что самое имя Колорбаса возбуждало сомнѣнія современной критики: нѣкоторые ученые котѣли здѣсь видѣть игру словъ, основанную на еврейскомъ наименованій тетрады 2), — имя Колорбасъ можетъ означать «все—четыре» или «все изъ Четверицы», и поэтому его предлагали считать вымышленнымъ, не относящимся къ опредъленной личности. Гильгенфельдъ старательно опровергалъ эти соображенія, доказывая, что имя Колорбасъ — египетскаго происхожденія и было распространено въ Александріи. На самомъ дѣлѣ нѣтъ никакого основанія отвергать многочисленныя свидѣтельства о существованіи Валентинова ученика Колорбаса только потому, что въ его имени можно усмотрѣть символическое значеніе.

Мы отмѣтили эти ученые споры, чтобы еще разъ подчеркнуть тѣ затрудненія, съ которыми приходится бороться изслѣдователю первыхъ вѣковъ христіанства, ту безнадежную путаницу и неясность данныхъ, которая можетъ довести до отчаянія самого неутомимаго искателя исторической истины. Но утомлять далѣе читателя подробностями этихъ крптическихъ преній мы не считаемъ возможнымъ, и вернемся къ тѣмъ ученикамъ Валентина, существованіе коихъ не покоится на догадкахъ аллегорическаго свойства. Среди этихъ валентиніанъ особенно извѣстенъ нѣкій Маркъ, котораго называли то учителемъ, то ученикомъ загадочнаго Колорбаса; Ириней Ліонскій посвятилъ немало страницъ своей книги этому Марку, давъ намъ такимъ образомъ возможность возстановить нѣкоторыя особенности его ученія.

## 4. Валентиніанецъ Маркъ.

Личность Марка и время его дѣятельности не поддаются никакому точному опредѣленію. Если допустить, что Колорбасъ быль личнымъ ученикомъ Валентина, то Марка можно считать ученикомъ его, въ виду указаній всѣхъ ересеологовь на духовную связь между ними, и въ такомъ случаѣ Маркъ является

<sup>1)</sup> Philosoph. IV, 13.

<sup>2)</sup> Это мнъніе, высказаннюе впервые Heumann'омъ, поддержано Волькмаромъ (Die Kolorbasus-Gnosis) и др. См. Hilgenfeld, Ketzergeschichte, II, 6.

представителемъ какъ-бы второго валентиніанскаго поколінія; догадка эта косвенно подтверждается и тѣмъ, что Ириней въ своей книгъ противъ ересей обращается къ Марку, какъ къ живому лицу, изъ чего можно заключить, что знаменитый валентиніанець находился еще въ живыхъ въ концѣ II вѣка (если только это обращение къ нему Иринея не было просто риторическимъ пріемомъ). Отм'єтимъ здісь, въ виді анахроническаго курьеза. свъдънія книги «Praedestinatus», относящія эпоху даятельности Марка чуть не къ апостольскому времени, причемъ обличениемъ его, будто бы, занимался Климентъ Римскій! 1). По свидітельству Іеронима, Маркъ быль родомъ изъ Егинта; Ириней сообщаеть, что онъ подвизался въ Азіи, этими краткими данными ограничиваются всв наши біографическія свідінія объ интересномъ ересеучитель, пользовавшимся широкой изв'єстностью и славой не только у себя на родин'в, на Востокъ, но и на Западъ. Въ Галліи, «на берегахъ Родана» (Роны), последователи его были столь многочислены, что св. Ириней, въ качествъ епископа Ліонскаго, призналъ необходимымъ вступить съ ними въ энергичную борьбу, оберегая свою паству отъ ихъ вліянія <sup>2</sup>). Этому обстоятельству мы обязаны темъ, что въ книге Иринея содержится довольно обстоятельное изложеніе н'якоторыхъ обрядовъ «маркосіанъ», и образцы ихъ мистическихъ вычисленій, основанныхъ на символическомъ значенін цифръ и буквъ; изложеніе это, разумфется, не вмфетъ ничего общаго съ спокойной исторической критикой и носить характеръ намфлета, но все-же изъ него можно извлечь коекакія интересныя данныя. Отм'втимъ кстати, что, по словамъ автора Философуменъ, «маркосіане» были освѣдомлены о рѣзкихъ обличеніяхъ Иринея, и негодовали на искаженное описаніе ихъ обрядовъ з).

Ириней пытается выставить Марка низкимъ обманщикомъ и шарлатаномъ, умѣвшимъ вкрадываться въ довѣріе простаковъ, и въ особенности экзальтированныхъ женщинъ, дѣлавшихся затѣмъ жертвами его сластолюбія. Мы уже слишкомъ часто встрѣчали подобныя обвиненія у ересеологовъ просто въ видѣ полемическаго пріема, и здѣсь также должны къ нимъ отно-

Praedest. c. XIV. Св. Климентъ Римскій занималъ панскую каоедру приблизительно съ 88 по 97 г.

<sup>2)</sup> Adv. haer. I, XIII, 7.

<sup>3)</sup> Philosoph. VI, 42.

ситься съ большимъ недовъріемъ. Правда, Ириней на этотъ разъ не ограничивается голословными обвиненіями и приводить въ подтверждение своихъ словъ извъстный ему фактъ, а именно исторію красавицы-жены одного діакона въ Азіи, соблазненной Маркомъ, и затѣмъ горько каявшейся <sup>1</sup>): эту исторію мы оставляемъ на отвътственности Ліонскаго пастыря, не имъя возможности ее пров'єрить. Ириней неоднократно возвращается къ обвиненію Марка въ совращеніи женщинь; поводомъ къ этимъ столь обычнымъ обвиненіямъ было то обстоятельство, что въ числѣ послѣдователей Марка было много женщинъ — ученицъ. Маркъ охотно сообщалъ имъ «даръ пророчества», посвящаль ихъ въ духовный санъ и допускаль ихъ къ совершению таинства Евхаристіи. Участіе женщинь въ священнослуженіи впрочемъ отнюдь не являлось особенностью секты маркосіанъ: оно было обычнымъ явленіемъ въ большинств'я восточныхъ общинъ, склонныхъ къ мистицизму, гдф женщины играли всегда большую роль, нежели въ Римъ и въ западныхъ Церквахъ. Приблизительно въ эпоху дѣятельности Марка, въ 70—80-хъ гг. И вѣка, церковныя общины Малой Азіи были охвачены такъ называемымъ монтанистскимъ движеніемъ, выдвигавшимъ на первую очередь вопросъ о признаніи особыхъ женщинъ — пророчицъ, женщинъ удостоенныхъ высшихъ даровъ Духа Святаго. Борьба Церкви съ монтанизмомъ имѣла характеръ борьбы противъ этой идеализаціи женской восторженности, вообще противъ выдающагося положенія женщины въ общинв, и именно первые отзвуки этой борьбы мы видимъ у Иринея въ его резкихъ обличеніяхъ привилегированнаго положенія женщинъ у гностиковъ. Мы уже знаемъ, что въ гностическихъ кругахъ сохранялись традиціи объ особомъ предпочтеніи, оказываемомъ Самимъ Христомъ Своимъ ученицамъ, о дарованіи имъ особыхъ откровеній; главари гностицизма стремились подражать Самому Господу, окружая себя любимыми, экзальтированными ученицами и придавая особенную ціность ихъ порывамъ мистическаго вдохновенія. Таково было положеніе женщины почти во вежхъ извъстныхъ намъ гностическихъ общинахъ; такъ, мы отмътили уже роль Марцеллины въ распространеніи ученія Карпократа <sup>2</sup>). Если-же съ именемъ Марка связывалось представленіе объ осо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Adv. haer. I, XIII, 5. <sup>2</sup>) См. выше, стр. 278.

бенномъ участій женщинъ во внутренней жизни основанныхъ имъ общинъ, то объясняется это темъ, что секта Марка была, повидимому, огранизована на особыхъ началахъ схизмы: чуждаясь общей церковной жизни, она имъла собственную јерархію священнослужителей 1) и здёсь именно отводила широкое мёсто женщинамъ, посвящая ихъ въ степени священства, недоступныя имъ въ церковной іерархіи. Ириней сохранилъ намъ образецъ молитвъ, употребляемыхъ Маркомъ при посвящении женщинъ, и въ нихъ мы видимъ вполнъ чистую мистику, не заслуживающую никакихъ грязныхъ подозрѣній.

О совершеніи самого таинства Евхаристіи у маркосіанъ Ириней сообщаеть намъ странныя подробности, совершенно ускользающія отъ нашего пониманія. Онъ утверждаеть, что Маркъ, съ помощію «магическихъ чаръ», совершалъ чудо претворенія въ св. чашт вина въ кровь, или-же показывалъ своимъ послѣдователямъ другое чудо: взявъ св. чашу, въ которой таинство Евхаристіи было уже совершено женщиною, онъ переливалъ ея содержимое въ другую чашу большаго размфра, молясь при этомъ объ умножении благодати въ женщинъ, совершившей таинство, и по молитвѣ его содержимое чаши увеличивалось и чашу большаго размѣра переполняло черезъ край <sup>2</sup>). Смыслъ этихъ дѣйствій Марка не поддается уясненію, но во всякомъ случав мивніе Иринея, видввшаго въ нихъ лишь грубыя фокусническія прод'ялки, не заслуживаеть вниманія. Еще Неандеръ въ своей исторіи гностицизма высказалъ предположеніе, что обрядь совершенія тапиства Евхаристіи быль обставленъ у Марка глубокой символикой, не понятой Иринеемъ 3), и къ этому мивнію можно только присоединиться.

Глубочайшимъ таинствомъ маркосіанъ было вторичное или высшее крещеніе ('аподотрюбі;): оно являлось у нихъ посвященіемъ въ высшую пневматическую сущность, между тімъ какъ на первое крещеніе они смотр'єли какъ на предварительное очищеніе отъ скверны плоти, знаменующее лишь переходъ изъ низшаго матеріальнаго міра къ области психической, т. е. къ первой степени духовнаго познанія. Ириней говорить, что это таинство выслаго крещенія было обставлено у маркосіань осо-

<sup>1)</sup> Изъ указанія Философумень (VI, 41) можно вывести, что маркосіане имъли даже собственныхъ епископовъ.

Fren. Adv. haer. I, XIII, 2.
 Cf. adn. ad Iren. loc. cit, ed. Harvey.

бенно-торжественною обрядностью, и приводить образцы мистическихъ заклинаній, сопровождавшихся таинственнымъ помазаніемъ и напоминающихъ обряды посвященія въ митраизмѣ и другихъ тайныхъ братствахъ 1). Но тутъ-же Ириней замѣчаеть, что маркосіане придавали своему «второму крещенію» и чисто-мистическій смысль, и часть ихъ отрицала даже всякую внѣшнюю обрядность, признавая матеріальный образъ воды и мура недостойнымъ великой идеи перехода къ высшему Богопознанію 2). Во всякомъ случав, это высшее посвященіе они приписывали и Самому Інсусу Христу, видёли указаніе на него въ словахъ Спасителя: «инымъ крешениемъ имъю креститься 3)» и въ другихъ словахъ Его, обращенныхъ къ сынамъ Зеведеевымь: «можете-ли крещеніемъ, имже Я крещаюсь, креститися?» 4). Здёсь, очевидно, имёлось въ виду посвящение въ глубочайшія тайны познанія, и тімь болье страннымь кажется утвержденіе Иринея, будто маркосіане, удостопвшіеся этого высшаго посвященія, считали, что имъ теперь все дозволено, такъ какъ они вышли изъ подъ власти Деміурга и его міровыхъ законовъ: они будто-бы превысили законы плоти и стали невидимы для Деміурга, который уже не можеть ихъ карать 5). Надо-ли указывать на полное несоотвътствіе подобныхъ толкованій глубокой идев о высшемъ искупленіи отъ міровой скверны, о побъдв надъ Деміургомъ, въ смысл'в освобожденія отъ плотскихъ потребностей, для вступленія въ міръ высшихъ созерцаній? Гностическая мысль о разделении міра на области матеріальную, психическую и пневматическую и о соотвътствующихъ трехъ родахъ людей никогда не было ясна ересеологамъ, придававшимъ ей самыя невъроятныя толкованія.

Съ этимъ ученіемъ о трехъ родахъ людей мы возвращаемся къ знакомой уже намъ средв валентиніанскихъ идей, отъ которыхъ мы были отвлечены описаніями маркосіанскихъ обрядовъ. Ученіе Марка въ собственномъ смыслѣ не представляетъ значительныхъ отклоненій отъ общей схемы валентиніанства. Мы находимъ у него и Плирому, состоящую изъ тридцати эманацій Божества, и паденіе тридцатаго эона въ пучину матеріальнаго

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, XXI, 3.

Ibid. XXI, 4.

 λyκ. XII, 50.

<sup>4)</sup> Mame. XX, 22. Mapr. X, 38. Cf. Iren. loc. cit. XXI, 2.

<sup>5)</sup> Adv. haer. I, XIII, 6.

бытія, внѣ идеальнаго міра Божественной Полноты. Въ идеяхъ Марка о Сущности Неизреченной Божественной Первопричины мы находимъ таинственную Высшую Тетраду, обозначаемую мистическими наименованіями Моνότης, 'Еνότης, Μονάς, "Εν, съ которыми мы только что встрѣтились въ системѣ «славнаго» валентиніанскаго учителя (Колорбаса?) 1). Эту глубочайшую непостижимую Сущность Божества, превышающую всякое разумѣніе и всякое представленіе, Маркъ именовалъ также просто Молчаніемъ ( $\Sigma$ ( $\gamma$  $\dot{\gamma}$ ). Въ смѣломъ символѣ онъ говорилъ, что само это Молчаніе явилось ему въ женскомъ образѣ («ибо мужского, т. е. активнаго начала Его не могъ-бы воспріять низшій міръ»), и открыло ему глубочайшія тайны бытія, сокрытыя подъ символическими сочетаніями чисель и словъ 2).

Начало развитія Божественныхъ проявленій изъ Первичной Непознаваемой Божественной Сущности Маркъ представлялъ въ следующихъ символическихъ образахъ: Непостижимый Первоисточникъ, —тапиственное, невижстимое мышленіемъ Четверичное Начало Божества, прежде вѣкъ и внѣ всякихъ формъ реальнаго бытія, изрекло слово, содержащее принципъ Четверицы и изображаемое четырехзначнымъ словомъ 'аруй (начало); это есть Первая Тетрада, знакомая намь по всемь другимъ валентиніанскимъ системамъ, и которой присвоены наименованія Heuspeveнnaro ("Αρρητος), Μολυαπίκ (Σιγή), Οπιμα (Πατήρ) и Hemunu ('Αλήθεια). Вслъдъ за тъмъ Непознаваемое Первоначало изрекло второе слово, состоявшее также изъ четырехъ звуковъ или членовъ: это — вторая Тетрада, образующая съ первой выстую Огдоаду. Затѣмъ было произнесено третье слово, состоявшее изъ десяти элементовъ (декада эоновъ), а за нимъ четвертое, содержавшее дванадцать звуковых элементовъ (додекада). Такимъ образомъ составилась вся тридцатизначная валентиніанская Плирома. Мы здѣсь видимъ примѣненіе ко всьмъ проявленіямъ Божества иден произнесенія слова, иден, перенесенной изъ восточной философіи въ христіанское богословіе въ видѣ ученія о Логость — Единородномъ Словѣ Божіемъ. По объясненію Марка, эта символика произносимаго слова употреблялась имъ потому, что понятіе о звукѣ, лишен-

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 322.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Iren. Adv. haer. I, XIV, 1. Ириней высмѣиваеть эту символику, говоря, что Молчаніе Марка весьма болтливо (ibid. XV, 5).

номъ видимой формы, казалось ему наиболже подходящимъ сравненіемъ для неизъяснимаго акта Божественнаго проявленія, превышающаго всякое представление о реальномъ быти 1). Это сравненіе получало у Марка дальнійшее развитіе: онъ говориль, что каждый эонъ (т. е. каждое непостижимое проявление Божественной Творческой Силы), обозначаемый особымъ наименованіемъ, является образомъ безконечныхъ потенцій Божества. подобно тому, какъ сочетание буквъ, составляющихъ его наименованіе, указываеть на безконечное разнообразіе звуковыхъ сочетаній. Такъ напримірь буква  $\Delta$  (дельта), входящая въ составъ какого-либо название эона, въ свою очередь обозначается словомъ въ нять буквъ (б-дельта, г-епсилонъ, к-ламбда, т-тавъ, а-альфа), а каждое изъ этихъ словъ составляется буквами, въ свою очередь изображаемыхъ словами; по толкованію Марка, имя каждаго эона является символомъ безконечныхъ звуковыхъ сочетаній, изображающихъ безпредёльность Божественных потенцій творчества <sup>2</sup>). Эволюцію міроваго бытія, уже вив области чистой Идеи Божества, Маркъ изображаль также въ видъ ряда произносимыхъ словъ, повторяющихъ въ безграничномъ разнообразіи сочетаній все ті-же основные звуки или буквы (т. е. полученныя свыше идеи, формулы бытія). Конецъ видимаго міра наступить тогда, когда будуть исчерпаны всв возможныя сочетанія звуковъ и буквъ (т. е. всв формы міровой эволюціи), и все произносимое (т. е. все получившее Божественный импульсъ къ существованію) сольется въ одинъ конечный звукъ, подобно тому, какъ человъческая молитва заканчивается общимъ возгласомъ: аминь 3).

Мы здёсь видимъ грандіозную символику трансцедентальныхъ понятій, возносящую насъ къ крайнимъ пределамъ человъческаго мышленія. Повидимому, Маркъ пытался дать своимъ ученикамъ доступное имъ философское разъяснение идей о Божественныхъ проявленіяхъ, очистивъ эту идею отъ всякой связи съ представлениемъ о реальномъ естествъ. Ошибка валентиніанскаго мыслителя заключалась в роятно въ томъ, что онъ в рилъ въ доступность и легкость своихъ толкованій и приміровъ, и раскрываль ихъ поэтому безъ соблюденія должной осторожности

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, XIV, 1.
2) Ibid. loc. cit. I, XIV, 2.

<sup>3)</sup> Ibid. loc. cit., XIV. 1.

передъ профанами, послѣдствіемъ чего и явились глумленія и издѣвательства со стороны лицъ, неподготовленныхъ къ воспріятію философскихъ созерцаній, и совершенно лишенныхъ мистическаго чутья. И глубокая символика, рѣявшая въ области метафизическихъ созерцаній Неизъяснимаго, подпала подъ обвиненія въ пустомъ шарлатанствѣ.

Мы врядъ-ли ошибемся, предположивъ, что вся система Марка имѣла цѣлью очистить валентиніанство отъ подозрѣнія въ признаніи 30 боговъ. Смыслъ его мистическихъ толкованій заключался именно въ перенесеніи понятія о Божественныхъ эманаціяхъ въ область трансцедентальныхъ идей, внѣ круга реальныхъ представленій. Такъ, напримѣръ, развивъ свою символику Божественныхъ проявленій въ видѣ ряда послѣдовательно произносимыхъ словъ, онъ силился разъяснить, что эту преемственность проявленій ни въ какомъ случаѣ нельзя разумѣть въ предѣлахъ понятія о времени, и поэтому подчеркивалъ, что вся эволюція Божественной Идеи, символически изображенная въ развитіи и завершеніи Плиромы, происходила внѣ всякихъ реальныхъ представленій, въ непостижимой для человѣческаго мышленія Вѣчности, внѣ всякихъ условій времени и пространства. По словамъ Марка, Деміургъ, созидавшій міръ по идеямъ высшей области Божества, хотѣлъ внести въ реальное бытіе подобіе Неизъяснимой Вѣчности и Безпредѣльности, но создалъ лишь несовершенное время и пространство, въ которое заключено все матеріальное существованіе 1). Другими словами, даже отвлеченныя понятія, присущія человѣческому мышленію, являются лишь отдаленными и матеріализованными отраженіями Непостижимаго міра Божественной Идеи.

Въ этихъ глубокихъ мистическихъ созерцаніяхъ нельзя не замѣтить тѣсной связи съ философскими ученіями древняго Востока и Эллады. Если мы теперь перейдемъ къ символикѣ чиселъ и цифръ, особенно излюбленной Маркомъ, то здѣсь найдемъ чисто-пивагорейскія формулы. Такъ, Непознаваемое и Неизреченное Первоначало изъяснялось знакомой намъ формулой 1+2+3+4=10 (Таинственная Монада и изшедшая изънея Двоица образують вмѣстѣ тройственное начало, а совокупность ихъ вмѣстѣ съ квадратомъ Неизъяснимой Первопричины

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, XVII, 1-2.

даеть мистическую цифру 10)1). Двопца, трижды повторенная, даеть знаменательное число 6, слагающееся также изъ Двоицы и Тетрады, а счеть оть 2 до 6, съ добавленіемъ 2 къ каждому числу (2+4+6), даеть число 12; подобный-же счеть до десяти (2+4+6+8+10) даетъ таинственное число Плиромы—30°). Мистическое число 6, повторенное 4 раза, даеть число 24, на которое указывають и наименованія эоновъ Высmeй Тетрады, — Неизреченный ("Арругос = 7 буквъ), Молчание (Σειγη = 5), Omeus (Πατήρ = 5)  $\Pi$  Hemuna ('Aλήθεια = 7),  $\Pi$ 60 7+5+5+7=24, а добавление къ этому числу 6 (24+6) опять приводить къ таинственному обозначению Плиромы. Вторая Тетрада имъеть такое-же численное значение (Δόγος = 5, Ζωή = 3, "Ανθρωπος = 8, 'Εχκλησία = 8,—всего 24), и съ прибавленіемъ 6 также даеть число 30. Въ первой Тетрадъ, согласно пинагорейской формуль, содержится принципъ декады (1+2+3+4=10), а съприбавлениемъ Неизреченной Двоицыдодекады (2+1+2+3+4=12), и въ этомъ заключается мистическій смысль разд'вленія Плиромы на дв'в тетрады (огдоаду), декаду и додекаду, дающія общее число 30. Но это число 30 содержится и въ одной Огдоадф, если исключить изъ нея мистическое число 6 (1+2+3+4+5+7+8=30). На таинственное значение числа 6 указывалось и шестью буквами имени Іисуса (Іпрооб,), а имя Христось (Хреготос) своими восемью буквами указывало на тайну Высшей Огдоады. Но собственное, символическое число Іисуса Христа есть 888, выраженное также шестью буквами имени Iucycz ( $I=10, \eta=8,$  $\sigma = 200$ ,  $\sigma = 70$ ,  $\sigma = 400$ ,  $\sigma = 200$ ,—всего 888), или-же 801, на которое самъ Господь указалъ словами: Азъ есмь альфа и омега 3). — ибо A имъетъ численное значение 1, а  $\omega$  — 800, птого 801. Это таинственное число 801 обнаружено и соществіемъ на Інсуса Христа при крещенін голубя, ибо слово голубь ( $\pi$ ерізтера) имtеть такое-же цифровое значеніе ( $\pi = 80$ ,  $\varepsilon = 5$ ,  $\rho = 100$ ,  $\iota = 10$ ,  $\sigma = 200$ ,  $\tau = 300$ ,  $\varepsilon = 5$ ,  $\rho = 100$ ,  $\alpha = 1, -\text{BCETO } 801)^4$ ).

Мы ограничимся этими наиболже характерными образцами маркосіанской символики, въ которыхъ совершенно ясно про-

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, XVI, 1.

<sup>2)</sup> Ibid. loc. cit. u XV, 1.

<sup>3)</sup> Апокаминс. I, 10.

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, XIV, 4-6.

ступаеть стремленіе придать мистическое значеніе всёмъ обозначеніямъ Божественныхъ проявленій, и тімь лишить ихъ грубаго матеріальнаго смысла. Подъ нагроможденіемъ неліпыхъ обвиненій въ шарлатанствъ и фокусничествъ передъ вдумчивымъ изследователемъ обрисовывается личность загадочнаго мыслителя, углубленнаго въ мистическія созерцанія и въ поиски за чистой Идеей Божества. Въ лицъ Марка мы имъемъ дъло съ однимъ изъ интереснъйшихъ представителей валентиніанства, наложившимъ на всю систему отпечатокъ своего оригинальнаго, истинно-философскаго ума. Еслибъ въ нашихъ рукахъ находились и точныя біографическія данныя объ этомъ созерцатель, намъ въроятно стало-бы понятно и неотразимое личное обаяніе его, возбуждавшее такой гнёвъ и клеветническія нападки со стороны ересеологовъ...

Къ общей характеристикъ маркосіанъ можно добавить, что они охотно пользовались и нъкоторыми евангеліями, не вошедшими въ канонъ. Такъ, напримъръ, въ оправдание своего символическаго толкованія буквъ они ссылались на примёръ Самого Христа, который въ отрочествъ, при обучении грамотъ, повторилъ за учителемъ: альфа, но не хотълъ произносить дальнайшихъ буквъ, пока не будетъ разъяснено учителемъ таннственное значение буквы альфа 1). Это любопытное сказание содержалось въ цикив особыхъ повествованій о детстве Інсусовомъ, и сохранилось донынъ въ искаженномъ позднъйшемъ текств Евангелія Оомы и въ некоторыхъ другихъ текстахъ 2).

#### 5. Валентиніанецъ Секундъ.

Среди наиболъе извъстныхъ учениковъ Валентина постоянно упоминается ивкій Секундь (Σεχοῦνδος, Secundus), котораго авторь Философумент называеть равнымъ по значенію Птолемею 3), а Епифаній считаеть его ближайшимъ ученикомъ великаго учителя 4). Но всё наши свёдёнія объ этомъ валентиніанц'в ограничиваются немногими строчками Иринея 5), повто-

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, XX, 1.

<sup>2)</sup> Cm. Evangelia apocrypha, ed. Tischendorf.

Philosoph, VI, 38.Epiph. Haer. XXXII, 1.

<sup>5)</sup> Adv. haer. I, XI, 2.

ряемыми дословно всеми ересеологами; это краткое указаніе Иринея на учение Секунда представляеть однако большой интересъ, въ виду того, что мы видимъ въ этомъ учени ясно выраженный дуализмъ, отсутствующій въ системъ самого Валентина. Повидимому, Секундъ признавалъ валентиніанское ученіе о паденіи последней эманаціи Божества и матеріализаціи ея недостаточнымъ для разръшенія проблемы мірового зла; онъ вносиль начало дуализма въ самую Сущность Божества и училь, что Высшая Огдоада уже содержала въ себѣ противоположныя, непримиримыя понятія Свъта и Тьмы: Первая Тетрада, по его словамъ, была Неизреченнымъ Очагомъ Свъта, а Вторая-тьмы. Мы не знаемъ, какое дальнъйшее развите получала эта мысль въ системъ Секунда; Епифаній утверждаеть, что общая схема его ученія, въ особенности въ христологической его части, мало отклонялась отъ системы Валентина; свидетельство это подтверждается и указаніемъ Филастрія і) на то, что «секундіане» придерживались (подобно Валентину) строгаго докетизма, признавая телесную оболочку Христа призрачной. Но то различие въ основныхъ возэрвніяхъ на Божественный Первоисточникъ. которое мы сейчасъ отмътили, нельзя не признать весьма важнымъ. Ученіе Валентина являлось попыткой разр'єшить проблему зла безъ иден дуализма, неотвязчиво преследовавшей гностическое мышленіе; тімъ интересніве отмітить, что уже одинъ изъ ближайщихъ учениковъ Валентина возвращался къ этой идев, болве близкой міросозерцанію офитовъ и Василида.

Дуализмъ нашелъ яркое выражение и въ учении другого знаменитаго представителя валентиніанства, Вардесана.

## 6. Валентиніанецъ Вардесанъ.

Имя Вардесана (Βαρδησανης, Bardesanes) намъ уже знакомо по указанію Философуменъ, ставящихъ его вмѣстѣ съ какимъто Аксіоникомъ во главѣ восточнаго развѣтвленія валентиніанства 2); мы можемъ мимоходомъ остановиться на любопытной личности этого послѣдователя Валентина, хотя дѣятельность его, строго говоря, уже переносить насъ за предѣлы той среды и

<sup>1)</sup> De haer. XI.

<sup>2)</sup> Philosoph. VI, 35. Cm. выше, стр. 294.

той эпохи, которыя досель насъ занимали: эта дъятельность протекла на далекой окраин'в Римской державы, въ Сиріи, въ конп'в II и первой четверти III в'яка. У Иринея Ліонскаго нътъ никакого упоминанія о Вардесанъ, едва лишь вступавшемъ на жизненное поприще тогда, когда ліонскій пастырь составляль свое опровержение ересей. Въ Философуменахъ, кромф только что отмѣченнаго указанія, мы находимъ еще одно упоминаніе о Вардесанъ, какъ о врагъ маркіонизма 1), и въ сочиненіяхъ другихъ позднівишихъ писателей Западной Перкви воспоминание о Вардесанъ сочеталось именно съ этимъ представленіемъ о борц'я противъ ненавистнаго Церкви ученія Маркіона. Іеронимъ даже называетъ Вардесана среди великихъ защитниковъ Церкви противъ еретиковъ, наравит съ Иринеемъ Ліонскимъ, Діонисіемъ Кориноскимъ, Апполинаріемъ Іерапольскимъ и др.<sup>2</sup>). На Востокъ-же Вардесанъ былъ болъе извъстенъ, какъ представитель еретическихъ мифній: противъ него еще при жизни его, повидимому, выступаль съ обличеніями эдесскій епископъ Палуть въ самые первые годы III въка 3). Но все-же положение Вардесана въ Церкви оставалось долго невыясненнымъ; такъ, напр. Евсевій въ своей Церковной Исторіи отзывается о немъ съ большимъ уваженіемъ 4). Это двойственное положение объясняется отчасти отсутствиемъ опредфленныхъ граней между Церковью и валентиніанскими теченіями и отмъченнымъ уже нами стремленіемъ валентиніанъ считать себя правовърными членами Церкви 5), отчасти-же великими заслугами Вардесана въ дълъ распространенія и укръпленія христіанства на Востокъ, громкой извъстностью его ученыхъ трудовъ и блестящимъ положениемъ его въ Сирійской Церкви, гдф составленные имъ глмны и священныя пъснопънія долго входили въ церковную обрядность.

Вардесанъ быль родомъ изъ Сиріи; отъ названія рѣки Дейсана, на берегахъ которой родился, онъ получилъ свое имя,— Ibn Deisan или Bar Deisan, передѣланное на греческій ладъ

<sup>1)</sup> Philosoph, VII, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ep. ad Magn. LXX. См. также восторженный отзывь о Вардесанъ у Іеронима De vir. inl. XXXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Палутъ былъ поставленъ епископомъ въ Эдессъ Серапіономъ, епископомъ Антіохійскимъ съ 191 по 211 г. Сf. Harnack, *Chron. d. Altchr. Litter*. П, III, 1—2.

<sup>4)</sup> Hist. Eccl. IV, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) См. выше, стр. 290 sq.

въ Вардорахирс 1). На родинъ своей Вардесанъ принадлежалъ къ лучшему аристократическому кругу, былъ богатымъ, свътскимъ человъкомъ, усвоившимъ себъ всю утонченность эллинской культуры; онъ блисталъ при Эдесскомъ дворъ и былъ личнымъ другомъ даря Авгаря IX: благодаря его вліянію христіанство было оффиціально признано въ Эдессв при дворв и маленькое Эдесское царство стало, хотя и не надолго, первымъ христіанскимъ государствомъ<sup>2</sup>). Эдесская хроника сохранила намъ точную дату рожденія Вардесана: — 11 іюля 154 г., а свъдънія о томъ, что онъ прожиль до 68-льтняго возраста, позволяють опредёлить и время его смерти, --около 223 г. О дёятельности Вардесана имѣются свѣдѣнія не только въ нашихъ обычныхъ ересеологическихъ источникахъ, но и у многихъ позднейшихъ восточныхъ писателей, — Филоксена Мабугскаго, Георгія епископа Арабскаго, Абульфарага (Barhebraeus) и др. 3); всв эти ссылки на Вардесана проникнуты глубокимъ уваженіемъ къ его эрудиціи, упоминають о его громадномъ личномъ обаяніи и о широкомъ распространеніи на Востокъ его астрономическихъ изследованій и другихъ ученыхъ трудовъ. Эти труды, а равно мистическая лирика Вардесана, положили основаніе сирской литературь, дотоль знавшей лишь переводы священныхъ книгъ христіанства. Вардесанъ даль могучій толчокъ расцвъту сирской культуры, и отчасти благодаря его вліянію Эдесса на долгіе годы стала центромъ христіанства сирійскаго, изъяснявшагося на сирскомъ языкъ, между тъмъ какъ Антіохія оставалась духовной столицей эллинизированной

Болѣе ста лѣтъ послѣ смерти Вардесана соотечественникъ его, одинъ изъ великихъ Отцовъ Церкви IV вѣка, св. Ефремъ Сиринъ, занялся обличеніемъ его еретическихъ мнѣній въ цѣляхъ борьбы противъ его вліянія. Творенія Ефрема являются донынѣ однимъ изъ лучшихъ источниковъ свѣдѣній о Варде-

По н'ъкоторымъ свъдъніямъ, посл'єдователи его назывались дейсанитами.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эдесское царство, вассальное Римской Имперіи, было упразднено имп. Каракаллой въ 216—217 г.

<sup>3)</sup> Тексты этихъ писателей, относящіеся къ Вардесану, приведены Гарнакомъ въ Gesch. d. Altchrist. Litt., I, II, 12.

<sup>4)</sup> См. Harnack, Mission und Ausbreitung des Christ., II, s. 111. О значенін Вардесана въ сирской литературѣ см. Rubens Duval, La littérature syriaque (Paris 1907).

сан'в и его д'ятельности; такъ, изъ нихъ мы узнаемъ, что Вардесаномъ было составлено 150 псалмовъ, входившихъ въ церковный обиходъ еще во времена Ефрема. — п последній слагаль свои собственные прекрасные гимны именно противъ Вардесана, желая вытёснить изъ употребленія его псалмы, подобно тому, какъ нёсколько позже на Западё св. Амвросій Медіоланскій составляль церковныя пфснопфнія для противодфиствія гимнамь аріанъ. Образецъ Вардесановскаго псалма мы, повидимому, имфемъ въ чудномъ гимнф о скитаніях души, сохраненномъ въ апокрифическихъ «Дѣяніяхъ ап. Оомы»; гимнъ этотъ имфется именно въ древнемъ сирскомъ текств этихъ «Двяній», и новъйшая научная критика склонна видъть въ немъ произведение Вардесана или его школы. Св. Ефремъ сообщаетъ, что Вардесанъ и его последователи составляли апостольскія Деянія, а посему возможно предположить, что сирская обработка Дѣяній Өомы, содержавшая уномянутый мистическій гимнъ, могла быть однимъ изъ произведеній Вардесанитской школы.

Вардесану приписывалось еще множество книгь, какъ-то: о судьбѣ, о свѣтѣ и тьмѣ, и др. Книга «о судьбѣ» была по-священа какому-то Антонину, императору Марку Антонину по свидѣтельству Евсевія 1). Евсевій сохраниль намь и два отрывка изъ какого-то сочиненія Вардесана 2); одинь изъ этихъ фрагментовъ передань и въ исевдо-Климентовыхъ Recognitiones 3), и это неожиданное обстоятельство, донынѣ занимающее ученую критику, является одной изъ странныхъ загадокъ древнехристіанской литературы. Въ наше время (въ 1843 г.) открытъ сирскій тексть діалога, несомнѣнно исходящаго изъ школы Вардесана, и въ которомъ пытались узнать трактатъ Вардесана о судьбѣ (περ≀ ἑιμαρμένης); вопросъ этотъ однако надо считать спорнымъ 4).

Изъ всѣхъ этихъ данныхъ нельзя извлечь никакихъ точныхъ опредѣленій ученія Вардесана; мы не можетъ выяснить степени близости его къ основнымъ теченіямъ валентиніанства. Мы

<sup>1)</sup> Hist. Eccl. IV, 30.

<sup>2)</sup> Praepar. Evang., VI, 9-10.

<sup>3)</sup> Recogn. IX, 19-29.

<sup>4)</sup> Діалогь этоть издань впервые ученымъ Cureton (Spic. Syriac.) въ 1855 съ англійскимъ переводомъ; затімъ его издавали съ німецкимъ переводомъ Merx (Bardesanes von Edessa, 1863), и съ французскимъ Nau (Le livre des lois des pays, par Bardesanes l'astrologue. Paris 1899).

встрвчаемъ упоминаніе вскользъ о томъ, что по идеямъ Вардесана образованіе вселенной совершилось черезъ ниспаденіе женскаго начала Хакмую, въ которой нетрудно узнать Ахамою. Мірь созданъ космическими силами, олицетворяемыми семью планетами. Символическое значеніе этихъ небесныхъ свѣтилъ изъяснялось Вардесаномъ наравнѣ съ чисто-астрономическими наблюденіями. Повидимому, знаменитый сиріецъ былъ приверженцемъ астрономическаго фатализма и училъ о связи небесныхъ свѣтилъ съ міровыми законами, управляющими земной жизнью; слава астролога осталась навѣки закрѣпленной за Вардесаномъ, но скудость нащихъ свѣдѣній не позволяеть намъ судить, былъ-ли онъ дѣйствительно звѣздочетомъ, искалъ-ли въ планетныхъ сферахъ таинственныхъ начертаній судьбы, или же его астрологическія наблюденія имѣли болѣе символическій характеръ, и въ небесныхъ свѣтилахъ онъ видѣлъ лишь матеріализованные образы непознаваемыхъ сверхкосмическихъ силъ?

характеръ, и въ небесныхъ свътилахъ онъ видъть лишь матеріализованные образы непознаваемыхъ сверхкосмическихъ силъ? Другая сторона ученія Вардесана намъ болѣе извѣстиа: согласно всѣмъ нашимъ свѣдѣніямъ, онъ придерживался дуализма, его міросозерцанію была свойствена идея двухъ равнозначущихъ Первоначалъ, олицетворяемыхъ Свѣтомъ и Тьмою. Дуализмъ, отвергаемый Валентиномъ, вновь проникалъ въ системы его учениковъ, какъ мы уже видѣли на примѣрѣ Секунда. У Вардесана и его послѣдователей онъ нашелъ еще болѣе подготовленную почву въ старыхъ халдейскихъ традиціяхъ, и поэтому принялъ здѣсь еще болѣе опредѣленную форму. Въ Сиріи школа Вардесана надолго явилась оплотомъ дуализма, и оказала громадное вліяніе на познѣйшее развитіе манихейства; въ этомъ смыслѣ она имѣетъ особое значеніе въ исторіи борьбы вокругъ главныхъ догматовъ христіанскаго мышленія.

Мы остановились на Вардесанѣ, какъ на особенно яркомъ примѣрѣ вліянія Валентина на самые отдаленные центры христіанства. На этой послѣдней, яркой вспышкѣ валентиніанства на далекомъ Востокѣ мы закончимъ нашъ краткій обзоръ валентиніанскихъ идей, этого мощнаго потока, въ которомъ слились всѣ главныя теченія гностицизма. Мы не будемъ здѣсь останавливаться на вопросѣ о громадномъ значеніи валентиніанства въ исторіи христіанскаго сознанія, о глубокомъ вліяніи его на позднѣйшую церковную догматику; къ этимъ во-

просамъ мы вернемся далѣе, по завершеніи нашего обзора гностическихъ теченій. Намъ надлежить теперь обратиться къ послѣднему изъ главныхъ теченій гностицизма, —къ маркіонизму, выразившему въ окончательной формѣ отрицательное отношеніе гностицизма къ библейской традиціи, и доказавшему невозможность примиренія между гностическими созерцаніями и церковнымъ авторитетомъ, окрѣпшимъ въ борьбѣ съ враждебными ученіями.

# Кердонъ.

Iren. Adv. haer. I, XXVII, 1; III, IV, 3. Philosoph. VII, 10, 37; X, 19. Euseb. Hist. Eccl. IV, 10—11. Epiph. Haer. XII. Tertull. Adv. Marcion. I, 2, 22; III, 21; IV, 17. Theod. Haer. fab. comp. I, 24. Philastr. c, XLIV. Praedest. c. XXIII. August. de haer. c. XXI. Ps.—Tertull. c. XVI.

и др.

Исторію маркіонизма приходится начинать не съ основателя его, —Маркіона, а съ нѣкоего Кердона (Κέρδων, Cerdo), появившагося въ Римѣ въ одно время съ Валентиномъ, при панѣ Гигинѣ, т. е. между 136 и 140 г. Никакихъ другихъ свѣдѣній о личности Кердона мы не имѣемъ, кромѣ указаній на то, что онъ былъ родомъ нзъ Сиріп. Ириней Ліонскій полагалъ, что Кердонъ заимствовалъ еретическія мысли отъ послѣдователей Симона Мага 1), но это мнѣніе лишено исторической цѣнности и основано лишь на обычномъ у ересеологовъ стремленіи выставить Симона родоначальникомъ всего гности-

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, XXVII, 1.

цизма. Указаніе Епифанія 1) на связь Кердона съ школой валентиніанца Гераклеона не заслуживаетъ никакого вниманія, ввиду опред вленнаго заявленія Иринея о прибытія Кердона въ Римъ при Гигин в 2), т. е. до выступленія самого Валентина.

Въ Римѣ Кердонъ явился проповѣдникомъ дуализма. Онъ отдѣлялъ Высшее, Всеблагое Божество отъ низшаго Деміурга, олицетвореннаго справедливымъ, но недобрымъ Ісговой Ветхаго Завѣта, Который отнюдь не былъ Отцомъ Іисуса Христа: Христосъ былъ Сыномъ и посланникомъ Всевышняго Благого Бога. Впрочемъ, явленіе Христа въ мірѣ было только призрачнымъ, матеріальной плотью Онъ не былъ оскверненъ. Таковы немногія данныя объ ученіи Кердона, единодушно повторяемыя всѣми ересеологами. Повидимому, онъ не доводилъ своихъ идей до открытаго разрыва съ церковной традиціей, и занималъ въ христіанской общинѣ невыясненное положеніе независимаго мыслителя, числившагося однако членомъ Церкви з).

Эта загадочная личность могла-бы проскользнуть незамѣченной на фонѣ общаго броженія гностическихъ идей. Но имя Кердона было спасено отъ забвенія, благодаря громкой славѣ его ученика: Кердонъ получилъ извѣстность и крупное значеніе въ исторіи христіанской Церкви, какъ учитель знаменитаго Маркіона.

<sup>1)</sup> Haer. XLI.

<sup>2)</sup> Iren, Adv. haer. III, IV, 8.

<sup>3)</sup> Iren, loc. cit,

## Маркіонъ.

Iren. Adv. haer. I, XXVII, 2—4; II, III; III, IV, 3, XII, 12; и др.

Just. Mart. Apolog. I, 26, 58. Dial. 35.

Philosoph. VII, 29 — 31, 38; X, 19 — 20.

Clem. Alex. Strom. II, 8; III; IV; VII, 17 и др.

Orig. C. Cels. II, 27; V, 54, 62; VI, 51—53, 72—75; VIII, 12—15. De princ. II, 7—9 и др., и вообще многократно.

Euseb. Hist. Eccl. IV, 11; V, 13, 16; VII, 12, и многократно.

Epiph. Haer. XLII, XLIII, XLIV.
Theodor. Haer. fab. comp. I, 24—25, H. E. V, 31.
Tertull. Adv. Marcionem, passim. De carne Christi.
De resurr. carnis. De praescr. haer. XXX, и
многократно.

Ps.-Tertull. c. XVII—XIX.
Philastr. de haer. c. XLV, XLVI, XLVII.
August. de haer. c. XXII—XXIII.
Praedest. c. XXI—XXII.
Hieron. Comm. in Matth. и многократно.
Cyrill. Hierosol. Catech. VI, 16; XVI, 7.
Adamantius, De recta in Deum fide, passim.
Acta Archelai, XLI—XIII; XLVIII app.

и мн. друг.

Мы здѣсь ограничились указаніемъ наиболѣе существенныхъ ссылокъ на Маркіона и его ученіе у древнихъ ересеологовъ, но перечисленіе всѣхъ упоминаній о немъ въ древнехристіанской письменности не представляется возможнымъ: можно сказать, что нѣтъ почти ни одной книги, относящейся къ литературѣ христіанства ІІ, ІІІ, даже ІV вѣка, гдѣ не говорилось-бы о Маркіонѣ и не имѣлось-бы въ виду его ученіе. Творенія Климента Александрійскаго, Оригена, Тертулліана, Іеронима переполнены указаніями на Маркіона и служатъ неисчерпаемымъ источникомъ свѣдѣній о немъ; много цѣнныхъ данныхъ о маркіонизмѣ находимъ у Кипріана Карфагенскаго и

у позднѣйшихъ Отцовъ Церкви: Аванасія Александрійскаго, Ефрема Сирина, Василія Великаго, Григорія Богослова, Іоанна Златоустаго и др., а также у восточныхъ писателей, въ родѣ Эзника и др. Всѣ древнѣйшіе ересеологи занимались опроверженіемъ идей Маркіона; изъ этихъ трактатовъ дошло до насъ лишь сочинение Тертулліана «Противъ Маркіона», но, къ сожалвнію, не сохранились спеціальные обличительные труды св. Іустина, Модеста, Өеофила Антіохійскаго, Діонисія Кориноскаго и другихъ, выступавшихъ противъ Маркіона въ острый періодъ борьбы Церкви съ идеями см'влаго мыслителя. Маркіонъ, наравив съ Валентиномъ, и даже въ большей степени нежели последній, считался главнымъ врагомъ Церкви ІІ века. Именно противъ этихъ двухъ Богоискателей было впервые поднято знамя борьбы во имя церковнаго авторитета, почуявшаго грозную опасность въ ихъ мечтаніяхъ о мистическомъ пониманіи Откровенія, но при этомъ защитники Церкви и ея нарождавшейся традиціи не ошибались, признавъ Маркіона своимъ опаснѣй-шимъ врагомъ. Метафизическія созерцанія Валентина не могли стать достояніемъ широкихъ массъ; мы уже видёли, что его ученіе предназначалось лишь для немногихъ, что въ основе его міросозерцанія лежало пренебреженіе къ толив, для которой Валентинъ считалъ церковное учение вполнъ достаточнымъ. Оттого, какъ мы видели, положение Валентина въ Церкви могло оставаться невыясненнымъ въ теченіе долгаго времени, быть можеть до самой смерти его. Маркіонь, наобороть, являлся открытымъ врагомъ церковной традиціи, и отрицательное отношеніе къ ней вынесъ изъ тайниковъ сокровеннаго познанія на свъть Божій и на судь всей христіанской совъсти. Съ именемъ и дъятельностью Маркіона мы уже выходимъ изъ области гностической идеологіи и туманной метафизики; въ лиц'в его мы видимъ не таинственнаго «посвященнаго», брезгливо сторонящагося толны, а энергичнаго деятеля, пытавшагося выяснить и примънить къ христіанскому сознанію мистическіе идеалы, выработанные гностицизмомъ. Учение Маркіона не вносило новыхъ формулъ въ гностическія идеи, но оно явилось какъ-бы логическимъ выражениемъ ихъ, и въ этомъ заключается смыслъ и значеніе маркіонизма въ исторіи христіанской догматики; оттого и въ глазахъ Церкви Маркіонъ былъ самымъ опаснымъ врагомъ, и полемика съ нимъ стала жизненнымъ вопросомъ для всёхъ защитниковъ церковнаго авторитета.

Следуеть заметить, что въ этой громадной обличительной литературе о Маркіоне мы не наталкиваемся на столь непримиримыя противоречія, какъ при сличеніи данныхъ объ остальныхъ ересеначальникахъ. Именно потому, что Маркіонъ не избегаль открытыхъ преній съ противниками, что онъ не былъ озабоченъ охраненіемъ тайнъ высшаго гносиса отъ непосвященныхъ, — его обликъ съ большей ясностью вырисовывается на общемъ фоне гностическаго движенія; изъ данныхъ нашихъ ересеологическихъ источниковъ можно до известной степени возстановить существенныя черты его ученія и его деятельности. Мы уже имемъ здесь дело не съ загадочной тенью, ускользающей отъ изследованія, а съ крупной исторической личностью, занимающей выдающееся место въ исторіи христіанской Церкви.

Маркіонъ (Мархіоч, Marcion) былъ родомъ изъ Синопа, оживленнаго торговаго центра Понтійской провинціи, на черно-морскомъ побережьи Малой Азіи. Согласно древней традиціи, отецъ его былъ христіанскимъ епископомъ Синопа, самъ-же Маркіонъ занимался мореходствомъ и быль богатымъ судовладъльцемъ. Епифаній Кипрскій передаетъ преданіе (повторяемое и въ книге такъ наз. псевдо-Тертулліана), будто Маркіонъ соблазниль какую-то девушку, и за этоть проступокъ, весьма тяжкій по тогдашней христіанской этике, быль отлучень оть Церкви и принужденъ покинуть родину, не смотря на свое по-ложеніе сына м'встнаго епископа <sup>1</sup>). Этоть разсказъ Епифанія возбуждаеть сомниніе, въ виду извистной намъ склонности кипрскаго пастыря приписывать еретикамъ всякія безнравственныя деянія; въ данномъ случат надо заметить, что Ириней Ліонскій и другіе бол'є ранніе ересеологи умалчивають о подобномъ обвиненіи, чёмъ доказывается его позднёйшее измышленіе; осв'йдомленные ересеологи не могли-бы его обойти мол-чаніемъ уже потому, что Маркіонъ прославился именно проповъдью суроваго аскетизма, и противники не преминули-бы попрекнуть его воспоминаніемъ о его собственномъ прежнемъ грѣхѣ. Наконецъ, приведенный разсказъ Епифанія опровергается еще и тъмъ фактомъ, что Маркіонъ, покинувъ Синопъ, появился въ Римъ не въ качествъ бъглаго отщепенца, а полноправнымъ, уважаемымъ членомъ Церкви.

<sup>1)</sup> Epiph. Haer. XLII, 1. Ps. Tertull. c. XVII.

Онъ прибылъ въ Римъ около 140 г. (т. е. приблизительно одновременно съ Валентиномъ 1), и здёсь сразу занялъ выдающееся положение въ христіанской общинъ, въ кассу которой внесъ крупный вкладъ, —200,000 сестерцій (около 15,000 рублей). Отмътимъ замъчание Тертулліана, будто это щедрое пожертвованіе было сд'ялано Маркіономъ «въ первомъ пылу в'яры» (in primo calore fidei) 2); это указаніе могло-бы быть истолковано въ томъ смыслъ, что Маркіонъ былъ обращенъ въ христіанство лишь по прибытіи въ Римъ, -- но оно не мирится съ единогласной, твердо установленной традиціей о происхожденіи его изъ христіанской семьи, о томъ, что онъ быль сыномъ Синопскаго епископа. Впрочемъ, слова Тертулліана могутъ указывать и на то, что въ Рим' Маркіонъ воспылалъ ревностью къ въръ, къ которой, быть можеть, дотолъ относился равнодушно; возможно, что здёсь впервые зародилось въ немъ честолюбивое стремленіе стать во глав'я реформаторскаго движенія, боровшагося съ новоявленнымъ авторитетомъ Церкви 3). Мы уже знаемъ, что въ это время происходило въ Римской общинъ броженіе мистическихъ идей, занесенныхъ въ Въчный городъ гностическими учителями, Валентиномъ, Кердономъ, представителями офитическихъ системъ и др. Маркіонъ съ головой окунулся въ этоть водовороть религіозной мысли. Повидимому, ему всего болъе пришелся по душъ суровый дуализмъ Кердона. Но Маркіонъ отличался не столько мечтательнымъ воображеніемъ мистика, сколько практическимъ умомъ: среди страстныхъ споровъ о глубочайшихъ тайнахъ христіанской догматики вниманіе его было особенно привлечено вопросомъ объ отношеніи христіанства къ ветхозавѣтному еврейству.

Вопросъ этотъ, какъ мы видѣли, оставался дотолѣ нерѣшеннымъ, и въ каждой христіанской общинѣ отношеніе къ еврейской традиціи устанавливалось примѣнительно къ мѣстнымъ

<sup>1)</sup> Про Валентина мы знаемъ, что онъ прибылъ въ Римъ «при еп. Гигинъ» (прибылз. 136—140 г.г.), а о Маркіонѣ сообщается, что онъ появился въ міровой столицѣ тотчасъ послѣ смерти Гигина.

<sup>2)</sup> Adv. Marc. IV, 4.

в) Нѣкоторые ересеологическіе источники однако выставляють Маркіона еретикомъ еще до прибытія въ Римъ. Филастрій (de haeres. XLV) даже утверждаеть, что еще до Рима Маркіонъ выступилъ съ еретическимъ ученіемъ въ Ефесъ, и здѣсь былъ будто-бы изобличенъ и изгнанъ апостоломъ Іоанномъ. Этотъ вопіющій анахронизмъ лишній разъ доказываеть, насколько мало заслуживають вниманія хронологическія данныя ересеологовъ.

обычаямъ, помимо всякаго догматическаго определенія; мы уже отмвчали, что вврующие признавали себя въ братской связи то съ евіонейскими общинами, почти не отколовшимися отъ правовърнаго еврейства, то съ сектами, проникнутыми чистоэллинскимъ духомъ и враждебными ветхозавѣтной традиціи. Воспомпнанія о пререканіяхъ между первоверховными апостолами по вопросу о соблюдении еврейской обрядности еще не вполит улеглись въ христіанскомъ сознаніи, и даже на лонт Римской Церкви, наиболже склонной къ установленію своего авторитета, положение такихъ враговъ еврейскаго закона, какъ Валентинъ или Кердонъ, оставалось долго невыясненнымъ. Но мивнія этихъ учителей не разглашались вив круга особоизбранныхъ учениковъ, - Маркіонъ-же перенесь ихъ обсужденіе въ широкія массы, передъ лицомъ всей Церкви. Онъ потребоваль оть предстоятелей римской Церкви разъясненія, какимъ образомъ считаютъ они возможнымъ сохранить хотя-бы внашнюю связь между еврействомъ и Христовымъ Откровеніемъ, вопреки прямому смыслу словъ Христа о невозможности вливанія вина новаго въ м'яхи ветхіе? 1). Вопросъ быль поставлень ребромъ, оставалось лишь ждать опредъленнаго отвъта. Ересеологи не сообщають намъ, что съумвли возразить предстоятели («пресвитеры и учители») Римской Церкви на этотъ смълый запросъ, и одинъ лишь Епифаній влагаеть имъ въ уста отвътъ, будто въ словахъ Христа о «мѣхахъ ветхихъ» имѣлись въ виду книжники и фарисеи. Какъ бы то ни было, Маркіонъ призналь отвъть неудовлетворительнымъ, и съ тъхъ поръ отдълился отъ Церкви, всецило отринувъ ея авторитеть и ставъ во глави собственной общины. Это было въ 144 г.: разрывъ Маркіона съ Церковью оказался настолько важнымъ событіемъ даже въ глазахъ современниковъ, что точная дата его усгановлена многочисленными свидфтельствами.

Современники не ошибались въ одънкъ совершившагося событія. Разрывъ Маркіона съ Церковью дъйствительно имъль неисчислимыя послъдствія, и можеть быть признанъ однимъ изъ важнъйшихъ моментовъ въ исторіи древняго христіанства. Старый споръ апостольскихъ временъ о взаимномъ отношеніи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лук. V, 37; Мате. IX, 17. Маркіонъ ссылался еще на тексты Лук. V, 36 (Мате. IX, 16) о новыхъ заплатахъ на старой одеждъ, и Лук. VI, 43—44 (Мате. VII, 18—19) о невозможности ожидать плода добраго отъ древа худого.

еврейскаго и эллинскаго духа въ христіанствѣ былъ поднять съ новой силой, но на этотъ разъ ставился вопросъ не о будущемъ развитіи христіанскихъ идей, не о возможности примѣненія христіанскихъ идеаловъ къ безбрежной шири міроваго сознанія, вмѣсто заключенія ихъ въ узкія рамки національной религіи,—а объ оцѣнкѣ всѣхъ тѣхъ устоевъ, на которыхъ покоилась церковная традиція уже столѣтней давности.

коилась церковная традиція уже стольтней давности.

Мы знаемъ, что гностическіе учители любили ссылаться на авторитеть пекоторых ваностоловь и ближайших учениковь Господнихъ, будто-бы передавшихъ достойнъйшимъ тайное ученіе Христа, сокрытое отъ непосвященныхъ. Маркіонъ не считаль нужнымъ опираться на имена малоизвъстныя въ общей таль нужным оппраться на имена малонавьесный вы сощей церковной традиціи, и не говориль объ особомъ тайномъ откровеніи; онъ лишь воскрешаль старый споръ Петра и Павла, но въ гораздо болѣе нетерпимой формѣ, признавая, что одинъ лишь Павелъ слѣдоваль завѣтамъ Христа и передалъ міру истинный смыслъ Его ученія, искаженнаго другими апостолами по нев'я-жеству и непониманію. По митнію Маркіона, Павелъ былъ призванъ къ апостольскому служенію именно для исправленія ошибокъ, допущенныхъ другими апостолами, и для возстановленія истиннаго пониманія Христова ученія, оскверненнаго попытками сближенія съ еврействомъ. Смыслъ христіанства—въ безусловномъ отрицаніи еврейскаго духа; цѣль всего Новаго Завѣта—въ отрицаніи и въ отмѣнѣ Ветхаго. И ученики Христовы, пытавшіеся поддержать связь христіанства съ еврействомъ, извращали смыслъ Откровенія, упразднившаго старый законъ Ісговы. Павелъ лучше всёхъ апостоловъ понялъ истинное значеніе Христова ученія, и даль единственно-правильное толкованіе его. Церковь-же стоить на ложномъ пути, ибо она принимаеть, наравнъ съ ясными указаніями Павла, и ошибочное ученіе о преемственной связи Ветхаго и Новаго Завъта.

Исходя изъ этой точки зрвнія, Маркіонъ признаваль историческое и догматическое значеніе для христіанской Церкви лишь за ученіемъ Павла и за документами, исходящими отъ него или изъ его школы. Священными книгами христіанства онъ считаль только подлинныя посланія Павла и одно лишь Евангеліе, составленное Павловымъ ученикомъ Лукою, а также Двянія Апостольскія, написанныя твмъ-же Лукою. Остальныя книги, принятыя Церковью, онъ безусловно отвергаль, и твмъ выдвигаль вопрось громаднаго значенія для всего христіанскаго

сознанія, —вопросъ о достов рности и догматическом значеніи вс в письменных документов христіанства.
Вопросъ этотъ можно было считать назр вшимъ. Въ Церкви замирали последніе отзвуки живаго, устнаго преданія; начавшаяся выработка формулъ в ры должна была основываться впредь на письменныхъ свид тельствахъ, и надлежащая оц в на письменныхъ свид тельствахъ. впредь на письменных в свидътельствахъ, и надлежащая оценка этихъ свидътельствъ, т. е. всего литературнаго достоянія христіанства, становилась необходимой. Церковь дотолѣ не приступала къ пересмотру всей этой литературы евангелій, апостольскихъ дѣяній и посланій, развившейся съ необычайной стольских в даянии и послании, развившейся съ неообщайной быстротой. Мы уже знаемъ, что мистическія развѣтвленія христіанства пользовались особыми евангеліями, содержавшими якобы тайное ученіе Христа; иныя изъ этихъ евангелій и дѣниій были въ богослужебномъ употребленіи не только въ гностическихъ общинахъ, но и въ широкихъ христіанскихъ крустическихъ оощинахъ, но и въ широкихъ христанскихъ кругахъ. Значеніе той или другой книги опредълялось исключительно мъстными условіями, традиціями и вкусами каждой общины, отъ усмотрънія которой зависъло и введеніе ея въ кругъ богослужебнаго чтенія. Вся эта литература, окутывавшая исторію зарожденія христіанства покровомъ поэтическихъ вымырию зарождения христіанства покровомъ поэтическихъ вымысловъ, рано или поздно должна была подчиниться контролю Церкви, но ближайшій толчокъ къ этой критической переоцѣнкѣ былъ данъ выступленіемъ Маркіона. Громадное значеніе Маркіона въ исторіи христіанства заключается именно въ томъ, что благодаря ему возникъ вопросъ о каноню церковныхъ книгъ. Церковь занялась разборомъ своихъ письменныхъ документовъ и установленіемъ тѣхъ признаковъ, по которымъ однѣ книги могли быть признаны вредными, подложными, или просто антимогли оыть признаны вредными, подложными, или просто анти-церковными, а другія, наобороть, возводились на степень кра-еугольныхъ камней христіанской догматики. Мы увидимъ далѣе, что въ теченіе полувѣка отъ выступленія Маркіона до конца II в. Церкви удалось выяснить главныя линіи своего канона, уже не подвергавшагося съ тѣхъ поръ существеннымъ измѣне-ніямъ. Въ періодъ-же острой борьбы съ Маркіономъ приходплось особенно заботиться о выясненіи церковнаго отношенія къ выяснени церковнаго отношени къ еврейской Библіи, также призванной занять мѣсто среди священныхъ книгь христіанства. Церковь уже сжилась съ библейскими сказаніями, съ понятіемъ о преемствѣ древней Скиніи и храма христіанскаго Бога; она не хотѣла и помышлять объ отказѣ отъ мессіаническихъ пророчествъ, такъ убѣдительно

подкрѣплявшихъ ея ученіе о Христѣ. Но именно эта часть письменныхъ традицій Церкви подверглась со стороны Маркіона самой жестокой критикѣ.

Маркіонъ не допускаль даже символическаго толкованія Ветхаго Завъта, и отвергалъ его цъликомъ. Для оправданія своего разко-отрицательнаго отношенія къ еврейской Библіи онъ составиль особую книгу, подъ заглавіемъ Антитезы ('Аутьдебек,), въ которой сличалъ тексты Ветхаго и Новаго Завъта и доказывалъ ихъ непримиримое противоръчіе, полное несогласіе ихъ основныхъ воззрвній. Такъ, онъ сопоставляль библейскій разсказь о томъ, какъ по молитвъ пророка Елисея Богъ послалъ двухъ медвідиць, растерзавшихъ 42 дітей за то, что ребятишки непочтительно назвали Елисея «плѣшивымъ» 1), съ евангельскими текстами, проникнутыми теплою любовью къ дѣтямъ 2). Можно искренно сожальть о томъ, что Антитезы Маркіона до насъ не дошли, и скудость ссылокъ на нихъ не даетъ возможности ихъ возстановить 3), какъ то было сдёлано въ наше время съ накоторыми другими памятниками древне-христіанской литературы. Интересный трудъ Маркіона подвергся наихудшей участи: осторожному замалчиванію.

Менѣе скудныя свѣдѣнія имѣемъ мы о переработкѣ Евангелія, составленной Маркіономъ, и о его сборникѣ апостольскихъ посланій, въ который входили только десять посланій ан. Павла <sup>4</sup>). Остальныя посланія апостольскія, принятыя Церковью, отбрасывались Маркіономъ; имъ былъ введенъ обычай обозначать въ богослужебномъ обиходѣ посланія Павла словомъ Апостоль ('Апостоліко'), и этотъ обычай сохранился отчасти въ Церкви, несмотря на упроченіе въ канонѣ семи посланій другихъ апостоловъ. Но и тѣ десять посланій Павла, которыя составляли апостольскій сборникъ Маркіона, подвергались съ его сторовы урѣзкамъ: онъ полагалъ, что въ нихъ были внесены интерполяціи въ еврействующемъ духѣ. Что касается

<sup>1)</sup> IV Царств. II, 23—24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этотъ примъръ изъ Антитезъ Маркіона приводится Тертулліаномъ (Adv. Marc. IV, 23).

<sup>3)</sup> Эта кропотливая работа была однако предпринята нъмецкимъ ученымъ Ганомъ: Habn, Antitheses Marcioni Gnostici liber deperditus nunc quod eius fieri potuit restitutus (1823).

<sup>4)</sup> Изъ четырнадцати посланій Павла, находящихся нынѣ въ нашемъ новозавѣтномъ канонѣ, Маркіонъ отвергалъ посл. І и ІІ Тимофею, Титу и къ Евреямъ.

евангельскаго текста, то, какъ мы видъли, Маркіонъ признавалъ лишь евангеліе св. Луки, но, въ сущности, браль его лишь основой собственной переработки Евангелія 1), и въ немъ уръзывалъ всъ тексты, доступные толкованію въ духъ примиренія съ еврейской традиціей и поэтому, по его мижнію, внесенные позднейшими интерполяторами. Кроме того, Маркіонъ отбрасываль всв тексты, относящіеся къ твлесному существованію Іисуса Христа, къ Его челов'яческому естеству. Такъ, онъ отвергаль всё родословныя Іисуса, вычеркиваль изъ евангелія Луки всв вступительныя главы, повъствующія о рождествъ и дътскихъ годахъ Спасителя, и училъ, что Христосъ явился въ міръ прямо для пропов'єди своего Откровенія, «въ 15-й годъ царствованія Тиверія». Явленіе это было призрачно, равно какъ и вся жизнь, страданія и смерть Спасителя: христологія Маркіона была проникнута чистымъ докетизмомъ, и здѣсь мы узнаемъ вліяніе гностическихъ идей, воспринятыхъ Маркіономъ. быть можеть, подъ непосредственнымъ руководствомъ Кердона. По мижнію Маркіона, всё евангельскіе тексты, содержащіе указанія на телесное естество Христа, явились измышленіями евреевъ и еврействующихъ христіанъ, стремившихся извратить смыслъ спасительнаго Христова явленія. Спаситель своимъ пришествіемъ открылъ міру истинное Богопознаніе, возв'єстивъ тайну Высшаго Всеблагаго Божества и упразднивъ законъ ветхозавътнаго Іеговы. Оттого, по словамъ Маркіона, въ Ветхомъ Завътъ нътъ и не могло быть никакого указанія на Христа: то чаяніе Мессін, которое толкуется Церковью въ христологическомъ смыслѣ, имѣло въ виду лишь Мессію земного, могучаго царя израильскаго, им'вющаго возродить еврейство, -- и библейскія пророчества о немъ досел'в не сбылись. Но древніе пророки ничего не въщали о Христъ, пришествіе Котораго они предвидѣть не могли: это пришествіе было отнюдь не исполненіемъ мессіаническихъ обътованій, а новымъ Откровеніемъ, и Всеблагой Богь, возвъщенный Христомъ, не Богъ Ветхаго Завъта, а Непознаваемое Божество, Невъдомое древнему міру, какъ училъ ап. Павелъ 2).

 2) Ср. рѣчь Павла въ Аеинахъ о «Невѣдомомъ Богѣ». (Дпян. XVII, 22—23 sq).

<sup>1)</sup> Попытка возстановленія евангелія Маркіона сдёлана ученымъ Фолькмаромъ: G. Volkmar, Das Evangelium Marcions (Leipzig, 1852).

Эти взгляды Маркіона, нашедшіе выраженіе въ его библейской критикѣ, близко подходять къ извѣстнымъ намъ гностическимъ ученіямъ о Высшемъ Божествѣ, отдѣленномъ отъ ветхозавътнаго Творца. Насколько намъ извъстно, Маркіонъ не создаваль особой, цёльной богословско-философской системы,

создаваль особой, цёльной богословско-философской системы, подобно другимъ гностикамъ, и ограничивался примѣненіемъ общихъ гностическихъ идей къ своей критикѣ христіанской традиціи, забывшей, по его мнѣнію, завѣты перваго основателя христіанства, Павла. Изъ нашихъ данныхъ о Маркіонѣ можно возстановить идеи, лежавшія въ основѣ его міросозерцанія; въ этихъ идеяхъ сказывался опредѣленный дуализмъ, внушенный Маркіону учителемъ его Кердономъ.

Согласно ученію послѣдняго, Маркіонъ признавалъ, что міръ сотворенъ Деміургомъ изъ первобытной, аморфной матеріи, противополагаемой Неизреченному Божественному Началу. Этотъ низшій Деміургъ,—Зиждитель міра,—отождествлялся съ ветхозавѣтнымъ Богомъ; то — Богъ справедливый, Богъ жестокаго міроваго закона, карающій за всякое нарушеніе этого закона. Мы уже достаточно ознакомились съ общимъ теченіемъ гностическихъ идей, чтобы сразу опредѣлить, что подъ этимъ Деміургомъ разумѣвалась лишь высшая космическая сила, создающая гомъ разумъвалась лишь высшая космическая сила, создающая вселенную въ безсознательной эволюціи міровой энергіи, причемъ созданный такимъ образомъ міръ подчиненъ вѣчному закону причинности, и всякое отступленіе отъ закона природы неизбѣжно влечетъ за собой возмездіе. Высшая, Непознаваемая, Всеблагая Божественная Сущность не имѣеть никакого каса-Всеблагая Божественная Сущность не имъеть никакого касательства къ этому несовершенному міру матеріи, но въ Своемъ безграничномъ милосердіи желаеть его очистить и спасти, и съ этой цѣлью ниспосылаеть ему Христа (являющагося, вѣроятно, Ея эманаціей?) для возвѣщенія Царства благодати вмѣсто власти неумолимаго космическаго закона, отмѣненнаго Христовымъ пришествіемъ. Явленіе Христа открыло роду человѣческому познаніе Невѣдомаго дотолѣ Высшаго Божества и научило стремиться къ Нему, отринувъ власть Деміурга и узы плоти. Люди, отрѣшившіеся отъ матеріи, получають возможность ожить въ созерцаніи Божественнаго Начала и радостно слиться съ Нимъ. Матеріальнаго-же воскресенія вовсе нѣтъ,—всякія толкованія текстовъ въ смыслѣ указаній на воскресеніе плоти отвергались Маркіономъ съ особеннымъ раздраженіемъ. Между Божествомъ и матеріею ничего общаго быть не можеть. И то духовное сои матерією ничего общаго быть не можеть. И то духовное совершенствованіе, которое приближаеть челов'єческій духъ къ Божеству, немыслимо безъ полнаго презр'єнія къ матеріи, безъ полнаго отрицанія плотскихъ вождел'єній и потребностей. Маркіонъ училъ абсолютному воздержанію, совершенному безбрачію, строжайшему аскетизму, отказу отъ всякой мясной пищи и отъ вина, полному по возможности забвенію всякой скверны плоти. Матерія есть зло, враждебное Богу начало, — и все сопряженное съ матеріей отдаляеть челов'єка отъ истиннаго познанія и созерцанія Божества.

Эти суровыя аскетическія требованія Маркіона выносили возбужденные имъ вопросы изъ области чистой догматики на реальную почву христіанскаго быта и жизненныхъ условій. Маркіонъ рѣзко осуждалъ снисходительное, по его мнѣнію, от-ношеніе Церкви къ человѣческой немощи; онъ не признавалъ ношеніе Церкви къ человъческой немощи; онъ не признаваль никакихъ компромиссовъ съ христіанской совъстью и хотълъ примънить ко всьмъ «званнымъ» на мистическій пиръ Христа возвышенные идеалы, доступные лишь немногимъ избранникамъ. Для всъхъ узрѣвшихъ Свѣтъ Бога Истиннаго черезъ пришествіе Христа онъ считалъ обязательнымъ долгъ борьбы съ матеріей и плотскими условіями существованія,—твореніемъ низшаго Деміурга. И то обстоятельство, что Церковь остерегалась столь явнаго осужденія всѣхъ условій жизненнаго быта, что въ ней ясно намѣчалась тенденція примиренія съ реальными формами жизни,—казалось Маркіону самымъ опаснымъ признакомъ забвенія завѣтовъ Христа, и искаженія Его ученія. Со своей стороны и Церковь, раздраженная нападками Маркіона, бросала ему обвиненіе въ распространеніи гибельнаго для нравственности ученія о необходимости попранія законовъ плоти: враги ности ученія о необходимости попранія законовъ плоти; враги Маркіона утверждали, будто его ненависть къ еврейскому Богу доходила до оправданія Каина и всёхъ ветхозав'єтныхъ гр'єшниковъ, будто онъ признавалъ, что всѣ борцы противъ закона низшаго Деміурга были спасены пришествіемъ Христовымъ, между тѣмъ какъ Авраамъ, Исаакъ, Іаковъ и прочіе служи-тели Ісговы были лишены спасенія. Эта идея, уже знакомая намъ по ученію каннитовъ и нікоторыхъ другихъ гностиковъ, настолько однако чужда всему міровоззрівнію Маркіона, что надъ подобнымъ обвиненіемъ не стоитъ останавливаться. Ненависть къ «законамъ Деміурга» была у Маркіона чисто идейная и отнюдь не простиралась до оправданія какихъ-бы то ни было нарушеній морали; наобороть; презрѣніе къ этимъ законамъ выражалось у него въ отрицаніи плотскихъ потребностей, въ ученіи о необходимости умерщвленія плоти ради свободы духа. Что касается библейскихъ разсказовъ о древнихъ грѣшникахъ, -- противникахъ Деміурга — Іеговы, то Маркіонъ, конечно, и здёсь никакихъ скверныхъ дёяній не оправдываль, но, вёроятно, сомнъвался въ достовърности этихъ разсказовъ, или-же объяснялъ ихъ отсутствіемъ познанія истиннаго Бога. Это Невъдомое древнему міру Всевышнее Божество, Непознаваемый Очагъ Немеркнущаго Света и Источникъ всякой благости, конечно, не есть Богъ карающій Свое твореніе, не Богъ, ввергающій грѣшника въ вѣчныя муки и «взыскивающій грѣхи до четвертаго покольнія»: — Оно Безстрастно, ибо превыше міроваго сознанія, и Божественный Свёть не можеть быть помрачень вломъ міра, Имъ не созданнаго, тѣмъ болѣе, что это зло неизбѣжно присуще матеріи. Но въ этой идеѣ Безстрастной Божественной Сущности нъть понятія о всепрощающемъ и удобномъ для грѣшниковъ снисхожденіи, такъ ложно приписываемаго Маркіону нѣкоторыми его противниками 1): мы уже видѣли, какія суровыя требованія нравственной дисциплины и абсолютнаго аскетизма предъявляль Маркіонъ христіанскому сознанію. Но онъ признаваль, что никакое чувство страха посмертной кары или ожиданія мады не должно прим'єшиваться къ исканію Бога, Источника Свъта, Цъли всего духовнаго совершенствованія. Въ порыв'я духа къ сліянію съ Божествомъ н'ять мъста страху, ибо Высшая Идея Вожества можетъ внушать лишь благоговъйную любовь и жажду подвига, но не болзнь.

Слъдуетъ замътить, что у Маркіона не могло быть противоръчія во взглядахъ на этическую сторону христіанскаго ученія, ибо именно эта сторона являлась у него наиболье продуманной, была основой всего его міровоззрѣнія. Мы видѣли, что другіе гностическіе учители рѣдко касались христіанской этики, а тѣмъ болье практическаго примѣненія ея къ жизненному быту: ихъ поиски за Божествомъ оставались въ области метафизическихъ созерцаній, выражались въ исканіи философской формулы Божественной Сущности и Ея отношенія къ міру. Маркіонъ-же, наобороть, искаль реальнаго опредѣленія и осу-

<sup>1)</sup> Cf. Tertull. Adv. Marc. I, 27: «audite, peccatores, quique nondum hoc estis, ut esse possitis! Deus melior inventus est, qui nec offenditur nec irascitur nec ulciscitur, cui nullus ignis coquitur in gehenna, cui nullus dentium frendor horret in exterioribus tenebris; bonum tantum est»...

ществленія христіанскихъ идей; этическіе принципы были у него на первомъ планъ, и только изъ-за разногласія этихъ принциповъ въ Ветхомъ и Новомъ Завътъ онъ безусловно отвергалъ библейскую традицію, считая ее несовм'єстимой съ духомъ Христова ученія. При этомъ онъ не вдавался въ точное опредъление формулы Божественной Идеи; чисто-богословская сторона его ученія оставалась не вполн' выясненной, и поэтому ересеологи часто даже затруднялись въ опредълении его положенія среди разныхъ теченій гностицизма: одни считали его ясно-выраженнымъ дуалистомъ, друге полагали, что въ проводимомъ имъ ръзкомъ различіи между Богомъ закона и Высшимъ Всеблагимъ Божествомъ содержалось признаніе трехъ Первобытныхъ равнозначущихъ Принциповъ, -- Бога Вышняго, матерін и средняго между ними Деміурга (т. е. мірового Творческаго Начала 1). Новъйшая научная критика не разъ даже склонялась къ полному отделенію Маркіона и его школы отъ гностическаго движенія, видя въ немъ лишь реформатора и внутренняго врага Церкви, а не самостоятельнаго гностическаго мыслителя. Такое мивніе однако нельзя считать вполив обоснованнымъ. Религіозное міросозерданіе Маркіона вседёло принадлежитъ кругу гностическихъ идей; разница между нимъ и другими гностическими учителями заключалась лишь въ томъ, что онъ искалъ практическаго примѣненія ихъ созерцаній, и пытался устранить всё несогласія между этими созерцаніями и реальной дъйствительностью, — что онъ разглашалъ передъ всъми братьями во Христъ идеи, доступныя, по мнънію Василида, лишь одному человъку изъ тысячи. Именно въ этомъ открытомъ выступленіи Маркіона, такъ далеко ушедшаго отъ туманнаго символизма василидіанства или офитизма,—таилась для Церкви громадная опасность. Критика Маркіона, вынесенная изъ области трансцедентальнаго созерцанія въ реальный міръ преній объ источникахъ и документахъ, являлась вполнъ опредъленной угрозой церковному авторитету, едва начавшему вырабатывать свое самосознаніе. И Церковь им'єла основаніе увид'єть въ Маркіон'є врага, почти равнаго по значенію Симону Магу, еще болье опаснаго въ смыслѣ разрушенія устоевъ церковнаго христіан-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Послъднее ученіе приписывается Маркіону преимущественно позднъйшими писателями христіанскаго Востока; возможно, что оно было выражено съ большей опредъленностью въ маркіонистскихъ общинахъ, существовавшихъ на Востокъ до IV—V въка.

ства. То быль не мечтательный гностикь, погруженный въ метафизическія созерцанія, а реформаторь внутренняго строя Церкви, безпощадный критикь ея юной традиціи, первый христіанскій ересіархъ въ собственномъ смыслѣ этого слова. Движеніе, вызванное имъ въ христіанскихъ кругахъ, впервые носило особый характеръ не философской школы, болѣе или менѣе отдаляющейся отъ основныхъ идей христіанства, а именно раскола въ средѣ самой Церкви; послѣдователи Маркіона были не «посвященными», скрывавшими свои мистическія откровенія отъ толпы, а простыми вѣрующими, несогласными съ ученіемъ Церкви и отпавшими отъ нея для образованія обособленныхъ христіанскихъ общинъ, съ собственной іерархіей священства.

Мы уже знаемъ, насколько въ мистическихъ кружкахъ христіанства была ясно выражена ненависть къ еврейской традицін; въ борьбѣ противъ еврейскаго духа успѣхъ Маркіона былъ обезпеченъ, и ученіе его, дъйствительно, съ поразительной быстротой распространилось по всему христіанскому міру. Общины «маркіонитовъ» уже при жизни своего основателя могли поснорить съ самой Перковью численностью своихъ членовъ. Въ этихъ общинахъ царила религіозная экзальтація, напоминавшая первые годы апостольской пропов'єди; восторженному мистическому подъему способствоваль строгій, обязательный для вс'єхъ аскетизмъ, а также широкое участіе женщинъ въ религіозной жизни общины и даже въ совершении таинствъ. Аскетические идеалы были доведены до логическаго конца въ маркіонизм'; требованіе безбрачія не допускало никакихъ компромисовъ, и даже при законномъ супружествъ вступление въ общину было сопряжено съ обязательствомъ расторжения супружескихъ узъ передъ пріятіемъ крещенія. Таинство крещенія впрочемъ совершалось до трехъ разъ надъ однимъ и тѣмъ-же лицомъ, въ видахъ дарованія ему полнаго очищенія послѣ оскверненія какимъ-нибудь тяжкимъ грѣхомъ; Маркіонъ считалъ, что нѣко-торые грѣхи, свидѣтельствующіе о немощи плоти, не могутъ быть заглажены простымъ покаяніемъ и церковнымъ отпущеніемъ,—и что послѣ паденія въ плотскую скверну необходимо возрожденіе черезъ новое крещеніе. Изъ особенностей маркіонистской обрядности слѣдуеть отмѣтить и то, что Евхаристія совершалась на одной водѣ безъ примѣси вина. Евангеліе признавалось конечно лишь въ обработкѣ Маркіона, и «Антитезы» его также входили въ кругъ священныхъ книгъ. Обаяніе Маркіона среди его послѣдователей было такъ велико, что въ лицѣ суроваго реформатора видѣли новаго основателя христіанства, равнаго Павлу: по словамъ Оригена, маркіониты признавали, что Павелъ сѣдитъ одесную Господа, а Маркіонъ ошую 1).

Такимъ образомъ, наряду съ церковнымъ христіанствомъ и

Такимъ образомъ, наряду съ церковнымъ христіанствомъ и въ самой средѣ его, наростало движеніе, отвергавшее главные устои Церкви и оспаривавшее достовѣрность ея традицій. И защитники Церкви почуяли поэтому въ Маркіонѣ злѣйшаго врага, признали необходимость открытой борьбы съ нимъ. Слѣдуетъ помнить, что вся ересеологическая литература ведеть свое начало отъ этихъ выступленій противъ Маркіона, въ зашиту церковнаго авторитета. Древнѣйшій христіанскій ересеологъ, св. Іустинъ, счелъ нужнымъ составить особое обличеніе Маркіона независимо отъ общаго «Опроверженія ересей», нынѣ утеряннаго; вслѣдъ за нимъ и другіе христіанскіе писатели занимались спеціальнымъ опроверженіемъ маркіонизма. Выступленіе Маркіона послужило такимъ образомъ какъ-бы сигналомъ къ борьбѣ за церковный авторитетъ, и въ этой борьбѣ Церковь впервые выяснила свои притязанія, выдвинула требованія безусловнаго подчиненія той самой признанной ею традиціи, достовѣрность которой такъ смѣло оспаривалась Маркіономъ.

Именно противъ Маркіона былъ впервые выставленъ аргументь, такъ сильно использованный впослѣдствіе защитниками церковной власти: Церковь заявила не только о непосредственной связи своей традиціи съ ученіемъ Христа и Его апостоловъ, но и о неоспоримомъ своемъ правѣ толковать Христово ученіе по своему усмотрѣнію, въ виду того, что основаніе церковныхъ общинъ предшествовало появленію гностическихъ учителей, за которыми, поэтому, не признавалось права голоса при рѣшеніи вопросовъ, касающихся самыхъ основъ христіанской вѣры. Этотъ аргументь, самъ по себѣ довольно слабый, былъ выдвинуть впервые Иринеемъ Ліонскимъ 2), но развить съ большой силою и убѣдительностью Тертулліаномъ, являясь основной идеей его знаменитаго трактата de praescriptione haereticorum: Тертулліанъ приложилъ здѣсь всѣ усилія своего краснорѣчія къ выясненію юридическаго права Церкви отвергать всякія позднѣй-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Orig. In Luc. XXV.

<sup>2)</sup> Adv. haer. III, IV, 1.

шія толкованія, несогласныя съ традиціей, и устранять самую возможность критики этой традиціи 1). «Неужели, —восклицалъ онъ, -- Истина ожидала какихъ-то Маркіоновъ или Валентиновъ для своего освобожденія?» 2)—и добавляль: когда Церковь полагала начало христіанской религіи, «гдь быль Маркіонъ, судовладелецъ понтійскій, ревнитель стоицизма? гдф былъ Валентинъ платоникъ? Извъстно, что не въ столь давнее время явились они, а приблизительно въ царствование Антонина (Пія), и сперва въровали въ каоолическое учение Римской Церкви, во время епископства блаженнаго Элевоерія (?), доколѣ за свою мятежную пытливость, коей смущали они братьевь, были дважды изринуты (изъ церковнаго общенія), причемъ Маркіонъ и съ вкладомъ своимъ въ 200,000 сестерцій...» 3). Следовательно, продолжаеть Тертулліань, - еретики лишены права обсуждать основы ученія, существовавшаго до нихъ. Ученіе Церкви не поздивишее, а наобороть явилось раньше другихъ и въ этомъ свидътельство его достовърности, ибо истина всюду предшествуеть искаженіямь ея 4). И Церковь имфеть право сказать еретикамъ: «Кто вы такіе? Когда и откуда явились? Какимъ образомъ распоряжаетесь у меня, не будучи моими? по какому праву, Маркіонъ, рубишь ты мой лісь? Какъ смісшь ты, Ва-

<sup>1)</sup> Самое заглавіе трактата De praescriptione haereticorum заимствовано изъ юридическако термина praescriptio longae possessionis, опредълявшаго права владъльца на имущество при законной давности.

<sup>2)</sup> Aliquos Marciones et Valentinos liberanda Veritas exspectabat, (De praescr. XXIX).

<sup>3)</sup> Ubi tunc Marcion, Ponticus nauclerus, Stoicae studiosus? Ubi Valentinus Platonicae sectator? Nam constat illos neque adeo olim fuisse, Antonini fere principatu, et in catholicam primo doctrinam credidisse apud ecclesiam Romanensem, sub episcopatu Eleutheri benedicti; donec ob inquietam semper curiositatem, qua fratres quoque vitiabant, semel et iterum ejecti, Marcion quidem cnm ducentis sestertiis, quae ecclesiae intulerat, novissime in perpetuum discidium relegati, venena doctrinarum suarum disseminaverunt. (De praescr. XXX). Царствованіе имп. Антонина (138-161) здісь указано правильно, но имя епискона Элевеерія вкралось по разсіянности автора или по небрежности переписчика: Элевоерій быль римскимъ епископомъ приблизительно съ 174 по 189 г., при Маркъ-Аврелів и Коммодь, т. е. гораздо позже разрыва Маркіона и Валентина съ Церковью, совершившагося при еп. Піт (140-155). Эти хронологическія данныя были хорошо изв'єстны Тертулліану, зам'єтившему въ другомъ мѣстѣ (Adv. Marc. I, 19) по поводу выступленія Маркіона: «de quo amen constat Antonianus haereticus est» (т. е. при Антонинъ), и добавляющему игру словъ: «sub Pio impius»...

<sup>4)</sup> Posterior nostra res non est, immo omnibus prior est: hac erit testino nium veritatis ubique occupantis principatum. (De praescript, XXXV, 3).

лентинъ, отводить мои источники? Какой властью ты, Апеллесъ (ученикъ Маркіона), переставляещь мои пограничные столбы?.. Здёсь мое владёніе, я владёю имъ издавна, владёла имъ до васъ, имёю документы (на это владёніе) отъ тёхъ, кому оно принадлежало: я наслёдница апостоловъ» 1).

Эти слова Тертулліана написаны на полстольтія позже разрыва Маркіона съ Церковью 2), но мы привели ихъ зд'ясь, какъ характерный образець аргументаціи, выработанной именно въ борьбф съ знаменитымъ критикомъ церковной традиціи. Открытое возстаніе противъ этой традиціи вызвало не менфе разкій отпоръ со стороны ея защитниковъ и провозглашение ея непререкаемой догматической силы. Ворьба противъ маркіонизма побудила Церковь вооружиться тёми доводами, которыми она впоследствіе отражала всякія разногласія. Отныне всякимъ отклоненіямъ оть церковнаго ученія сталь присваиваться характеръ отступничества и ереси; въ христіанств' было положено начало эволюціи, приведшей впосл'ядствіе къ выд'яленію небывалаго въ мір'в авторитета. Въ эпоху Маркіона этотъ вновь раздавшійся властный голось ограничивался защитой своей едва-установившейся традиціи, но близилось уже время, когда Церковь стала присванвать себь право разсмотрынія всьхь возбуждаемыхь вопросовъ религіознаго міросозерцанія, и рѣшенія ихъ по собственному разумінію, даже безъ ссылки на отцовскія традиціи... Выступление Маркіона знаменовало кризись въ исторіи христіанства, именно какъ поводъ къ утвержденію этого безапелляціоннаго авторитета, къ признанію въ дѣлахъ религіознаго убъжденія верховной власти, требующей абсолютнаго повиновенія. Представители новъйшей науки не разъ сравнивали Маркіона съ Лютеромъ, и, дъйствительно, можно замътить общія черты не только въ дъятельности этихъ двухъ реформаторовъ, но и въ последствіяхъ вызваннаго ими движенія, приведшаго и здёсь и тамъ къ усиленной реакціи въ дух в церковнаго авторитета, къ глубокому расколу въ христіанств' вм' всто задуман-

<sup>1)</sup> Qui estis? quando et unde venistis? quid in meo agitis, non mei? quo denique, Marcion, jure silvam meam caedis? qua licentia, Valentine, fontes meos transvertis? quo potestate, Apelles, limites meos commoves?... Mea est possessio, olim possideo, prior possideo, habeo origines firmas ab ipsis auctoribus quorum fuit res. Ego sum heres apostolorum, (De praescr. XXXVII).

<sup>2)</sup> Трактать De praescriptione haereticorum относится къ первымъ годамъ III въка.

наго возрожденія. Но различіе въ облик' обоихъ реформаторовъ всецвло въ пользу Маркіона. Въ его попыткв обновленія церковнаго строя выражалось не стремленіе къ упраздненію христіанства, къ низведенію его на роль практическаго моральнаго ученія, а. наобороть, мечта о возвращеній къ первобытным христіанскимъ идеаламъ чистоты душевной и телесной. Изъ всехъ нашихъ данныхъ о Маркіон'в вырисовывается обликъ горячаго и несговорчиваго, по несомивнию искренняго и глубоко-върующаго человъка. Въ апостольское время онъ явился-бы страстнымъ и вдохновеннымъ благов встителемъ Христова ученія; триста лътъ спустя онъ нашель-бы удовлетворение въ подвигъ монашества. Въ серединъ II въка, въ Церкви, еще не выяснившей своего отношенія къ общественному строю и жизненнымъ условіямъ,—не было для него мѣста, и онъ оказался въ положеніи отрѣзаннаго ломтя, еретика, ненавистнаго врага той самой Перкви, служению которой онъ могъ-бы посвятить неутомимое рвеніе и кипучія силы.

Дальнвишая судьба Маркіона, послв разрыва его съ Церковью, покрыта мракомъ неизвъстности. Имъется глухое указаніе на то, что, покинувъ Римъ, онъ былъ во главѣ одной изъ своихъ общинъ въ Малой Азіи,— но никакихъ достовѣрныхъ и точныхъ данныхъ о концѣ жизни знаменитаго учителя намъ не сохранено. Нельзя даже выяснить, сколько времени продолжалось его пребывание въ Римъ послъ 144 года. Повидимому, въ 50-хъ гг. онъ находился еще въ міровой столицъ, такъ какъ именно здёсь, по всей вёроятности, произошло столкновение его съ св. Поликарпомъ Смирнскимъ, прибывшимъ въ Римъ приблизительно въ 155 г. (въ началъ епископства Аникета): по словамъ Иринея Ліонскаго, Маркіонъ встрътилъ престарѣлаго, благоговѣйно чтимаго Смирнскаго епископа и подошель къ нему со словами: «узнаешь-ли меня?» но получилъ ръзкій отвъть: «узнаю первенца сатаны» 1). Если эта встрьча происходила въ Римъ (что не ясно изъ текста Иринея: возможность перенесенія ея м'єста въ Смирну, Ефесъ или другой городъ Малой Азій не вполн'в исключается), то мы здёсь им вемъ доказательство пребыванія Маркіона въ Ввчномъ городв уже общепризнанными еретикоми, вы середини 50-хи гг. Но въ общемъ, послѣ разрыва его съ Церковью, слѣдъ его теряется

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. III, III. 4. Euseb. Hist. Eccl. IV, 14; и др.

и изсладование его жизни переходить въ область догадокъ. Полное отсутствіе свідіній о немъ послі 50-хъ гг. заставляеть предполагать, что онъ прожиль недолго послѣ этого времени, иначе дъятельность столь замътнаго человъка не могла-бы окутываться такимъ полнымъ молчаніемъ. Тертулліанъ вскользь сообщаеть 1), что Маркіонъ въ концѣ жизни искалъ примиренія съ Церковью, и только смерть пом'вшала осуществленію его намъренія, -- но къ какому времени можно отнести этотъ разсказъ и въ какой обстановкъ его представить, ты не знаемъ. Современная научная критика склоняется къ отрицанію этого указанія Тертулліана, считая, что оно продиктовано желаніемъ выставить знаменитаго ересеучителя — блуднымъ сыномъ, вернувшимся въ лоно Церкви или по крайней мъръ жаждавшимъ этого возвращенія. Однако свид'втельство Тертулліана, хотя ничвмъ не подтверждаемое, нельзя считать неправдоподобнымъ. Маркіонъ, такъ ревностно преданный христіанскимъ идеаламъ, въ концѣ жизни могъ оплакивать возникшій въ Церкви расколъ, могъ скорбъть о собственномъ участи въ углублении пропасти между Церковью и другими теченіями христіанства; онъ могъ мечтать и о примиреніи съ Церковью для дружной борьбы противъ общихъ враговь—многобожія и безбожія. Подобная широта взглядовъ была вполнѣ мыслима при маркіонитскомъ міро-созерцаніи, и примѣръ ея мы имѣемъ въ лицѣ ученика Маркіона, — Апеллеса.

По свідівніямъ, сохраненнымъ Евсевіемъ 2), Апеллесъ былъ виднымъ представителемъ маркіонизма въ Римі, приблизительно въ 80-хъ гг. П віка, и пользовался большимъ уваженіемъ за строгость жизни и за мудрость,—но онъ открыто признаваль, что догматическія разногласія не иміютъ значенія для искренно вірующихъ, что спасенія достоинъ всякій христіанинъ безъ различія сектантскаго оттінка, если онъ возлагаеть все свое упованіе на Христа и очищаеть свой духъ праведной жизнью. Что касается споровъ надъ текстами, то Апеллесъ считаль ихъ безцільными, такъ какъ никакія терзанія буквы Писанія не выясняютъ понятія о божестві, и поэтому лучше прислушиваться къ внутреннему голосу души, созерцающей Бога. Самъ Апеллесъ признаваль, что непобідимое вну-

<sup>1)</sup> De praescr. XXX.

<sup>2)</sup> Hist. Eccl. V, 13.

треннее убъждение влекло его къ идей Единаго Бога, Первопричины всего сущаго, хотя логическихъ оснований такого понятия онъ не находилъ, и разумъ подсказывалъ ему идею дуализма 1).

Изъ другихъ учениковъ Маркіона ересеологи называютъ еще Лукана, Потита, Препона, Синероса и др., но свѣдѣнія о нихъ настолько скудны, что мы надъ ними останавливаться не будемъ. Разногласія, возникавшія среди маркіонитовъ по вопросу объ истинной Сущности Божества, уже не имѣли особаго значенія для Церкви, въ виду уклоненія маркіонизма отъ общаго теченія церковно-христіанской догматики. Однако маркіонистскія общины играли видную роль въ христіанской жизни во время гоненій: онѣ выставляли многочисленныхъ мучениковъ и твердыхъ исповѣдниковъ вѣры Христовой, и маркіониты даже хвалились, что численностью своихъ мучениковъ они превзошли Церковь 2).

Исторія маркіонизма завлекла насъ уже внѣ предѣловъ гностическаго движенія. Мы уже неоднократно указывали, что попытка Маркіона прим'янить къ реальной жизни гностическіе идеалы теряла сходство съ замкнутыми философскими школами, какими были гностическія секты, и создавала расколь въ самой Церкви; вмёстё съ тёмъ, отпоръ, вызванный Маркіономъ со стороны церковнаго авторитета, полагалъ предёлъ дальнёйшему развитію гностических умозр'вній, выдвинувъ на очередь вопросъ о необходимости подчиненія церковной традиціи и выработаннымъ Церковью догматическимъ опредвленіямъ, — илиже о полномъ отпаденіи отъ Церкви, о лишеніи всякаго общенія съ стадомъ Христовымъ. Осужденіе маркіонизма повлекло за собой выяснение отношения Церкви ко всемъ гностическимъ ученіямъ, и провозглашеніе ихъ еретическими; свободному развитію ихъ въ христіанскомъ сознаніи быль положенъ конецъ. Исторія Маркіона является поэтому завершеніемъ гностическаго движенія, и на имени этого знаменитаго учителя мы можемъ закончить нашъ краткій очеркъ гностицизма, остановившись лишь на одной еще интересной личности, мелькающей на фонф гиостическихъ идей, -- на Татіан'в, ученик'в св. Іустина.

<sup>1)</sup> Ibid., loc. cit.

<sup>2)</sup> Cf. Euseb. Hist. Eccl. V, 16, 21. VII, 12 II np.

## Татіанъ.

Iren. Adv. haer. I. XXVIII, 1; III, XXIII. 8. Philosoph. VIII, 4, 16, 20; X, 18. Euseb. Hist. Eccl. IV, 16, 29; V, 13, 28; VI, 13. Praep. ev. X, 11. Epiph. Haer. XLVI, XLVII. Theod. Haer. fab. comp. I, 20. Clem. Alex. Strom. I, 1 и многократно. Eclog. proph. 38. Orig. C. Cels. I, 16. Hieron. De vir. ill. XXIX, XXXVIII. Сотт. in Amos II, 12, и неоднокр. въ др. соч. Acta Archelai c. 37. Tertull. De jejun. XV. Philastr. haer. XLVIII. August. de haer. c. XXV. Ps.-Tertull, c. XX. Praedest. c. XXV. Ephr. Syr. Орега неоднократно, и вообще восточные писатели, византійскіе хронографы и пр.

и мн. др.

Мы только что проследили первую решительную попытку Церкви провести грань между собственнымь ученіемъ и еретическимъ разномысліемъ, между собственной паствой и сектантскими кружками, отринутыми изъ церковнаго общенія. Подобное разграниченіе было однако сопряжено съ такими затрудненіями, что отношеніе къ некоторымъ самостоятельнымъ мыслителямъ продолжало оставаться невыясненнымъ въ теченіе десятилетій после начала борьбы съ гностическими ученіями. Къ числу такихъ нерешенныхъ загадокъ въ исторіи Церкви ІІ века принадлежить личность Татіана, знаменитаго христіанскаго писателя, занявшаго среднее положеніе между Отцомъ Церкви и ересіархомъ.

Мы знаемъ, что первымъ борцомъ противъ гностицизма во имя церковнаго авторитета былъ св. Густинъ. Въ числѣ учениковъ его въ Римѣ былъ нѣкій Татіанъ (Τατιανός, Tatianus), родомъ изъ далекой Ассиріи. Никакихъ свѣдѣній о раннихъ

годахъ его жизни мы не пмћемъ, кромѣ неяснаго указанія на то, что онъ съ юныхъ леть быль знакомъ съ Христовымъ ученіемъ, но искалъ Истину въ греческой философіи и въ мистеріяхъ эллино-восточнаго міра, пока наконецъ обратился къ христіанству и получиль крещеніе уже въ Римѣ 1). Здѣсь, въ міровой столиць, онъ находился при Іустинь въ последніе годы его жизни<sup>2</sup>), отличался своимъ рвеніемъ къ върв, и по примъру своего учителя, - перваго христіанскаго апологета, - составиль замвчательную апологію христіанства, изв'єстную подъ заглавіемъ «Річи противъ эллиновъ» (Под "Еддучас) и сохранившуюся донынь; этотъ трудъ закрыпиль за Татіаномъ почетное мъсто среди апологетовъ христіанства противъ изычества 3). Кром'в этого трактата, Татіанъ въ этотъ періодъ своей жизни составиль еще ифкоторыя книги, извёстныя намъ впрочемъ только по заглавіемъ (Пєрі Сюю и др.); возможно, что онъ принималъ участіе и въ полемик в Густина противъ представителя цинической философіи, Крискента<sup>4</sup>) Послѣмученической смерти Іустина (ок. 165 г.) Татіанъ остался въ Рим'в уже въ качеств'в самостоятельнаго учителя; по свидътельству Евсевія, онъ занимался преподаваніемъ «эллинскихъ наукъ», т. е. философіи. Въ этихъ занятіяхъ философіею сказывался темпераменть ненасытнаго искателя истины, въ самомъ христіанств' нашедшаго не успокоеніе, а візный призывъ къ Богоискательству. Со смертью Густина, бывшаго сторонникомъ церковной традиціи, Татіанъ сталъ отклоняться все дальше отъ этой традиціи и сближаться съ крайними мистическими теченіями христіанской мысли; повидимому, онъ подпалъ подъ вліяніе школъ Саторнила, Валентина, и въ особенности Маркіона. Весьма в роятно, что онъ лично сталкивался съ этими ересіархами или съ ближайшими учениками ихъ. Идейный аскетизмъ саторииліанъ и маркіонитовъ, ихъ пропов'ядь полнаго воздержанія и умерщвленія плоти, привлекли сердце Татіана; вскоръ онъ самъ сталъ учить о необходимости безбрачія и абсолютнаго

<sup>1)</sup> Эти указанія находятся въ сочиненін самого Татіана «Рѣчь противъ Эддиновъ», 29, 35.

<sup>2)</sup> Iren. Adv. haer. I, XXVIII, 1.

в) «Рачь противь эллиновь» Татіана допына всегда помащается среди другихь древних христіанских апологій; она вошла и въ русскій сборникъ «Сочиненій древних» христіанских апологетовь», изданный прот. Преображенскимъ (Спб. 1895).

<sup>4)</sup> Cm. Orat. 19, II Euseb. Hist. Eccl. IV, 16.

отриданія плотскихъ потребностей. Подъ вліяніемъ валентиніанства онъ погрузился въ отвлеченныя созерданія Божественной Первопричины и Ея эманацій; гностическія идеи нашли у него выраженіе и въ отридательномъ отношеніи къ Ветхому Завѣту. Такимъ образомъ, Татіанъ дошелъ до неизбѣжнаго столкновенія съ церковнымъ авторитетомъ, закончившагося, въ началѣ 70-хъ гг., полнымъ разрывомъ его съ Церковью. Уваженіе, которымъ онъ пользовался въ римской общинѣ, его почетное положеніе апологета христіанской вѣры и друга св. Густина, его труды по толкованію св. Писанія, не могли оградить его отъ церковнаго осужденія въ вопросахъ, затрагивавшихъ авторитетъ Церкви и ея приговоръ надъ гностическими идеями. Церковь, начавшая борьбу противъ гностицизма, оказалась принужденной зачислить въ число своихъ враговъ человѣка, слывшаго украшеніемъ римской общины. Татіанъ-же со своей стороны не могъ примириться съ уклончивыми отвѣтами Церкви на нѣкоторые запросы этики, съ ея слишкомъ, по его мнѣнію, снисходительными взглядами на человѣческую немощь, шедшими въ разрѣзъ съ непреклонными аскетическими убѣжденіями самого Татіана; послѣдователи послѣдняго получили названіе энкратиштовъ ('Еухратітах), т. е. воздержныхъ, и подъ этимъ именемъ стали считаться еретиками.

Порвавъ общеніе съ Римской Церковью, Татіанъ въ серединѣ 70-хъ гг. уѣхалъ къ себѣ на родину, въ Азію, гдѣ немало времени еще пользовался почетомъ и славой, являясь однимъ изъ столновъ Восточной Церкви. Въ Римъ онъ, новидимому, никогда болѣе не возвращался. Но пребываніе его въ міровой столицѣ успѣло оставить замѣтный слѣдъ въ исторіи христіанства, ярко освѣтивъ то затруднительное положеніе, въ которое была поставлена Церковь уже съ первыхъ шаговъ борьбы за разграниченіе христіанскаго догмата, за охраненіе его отъ вторженія идей, признанныхъ несовмѣстимыми съ юной церковной традиціей.

Слъдуетъ замътить, что отношеніе Татіана къ этой традиціи отнюдь не отличалось нетерпимостью или даже открытой враждебностью. Такъ, онъ не отвергалъ безусловно Ветхаго Завъта, а подвергалъ его лишь своеобразному толкованію. Еврейскій Богъ былъ для него не враждебнымъ Началомъ, противоположнымъ Высшему Божеству, а олицетвореніемъ низшей міровой силы, жаждущей озаренія свыше; такъ, по миѣнію

Татіана, когда этоть Деміургь произнесь: «да будеть свѣть!» 1) то было не повелѣніе, а, наобороть, мольба, обращенная къ Высшему Источнику Света, о ниспосланія частицы этого Божественнаго свъта для одухотворенія матеріальнаго міра<sup>2</sup>). Этоть любопытный примерь Татіановыхъ толкованій, сохраненный Климентомъ Александрійскимъ, даетъ основаніе предположить въ Татіан'в изв'єстную склонность въ дуализму, въ признанію матеріи самостоятельнымъ первобытнымъ принципомъ, но Ириней и за нимъ другіе ересеологи 3) утверждають, что Татіанъ училь объ эманаціяхъ Божества «подобно Валентину». т. е. склонялся къ монистическому ученію о постепенномъ ниспаденіи Божественной Сущности оть Непознаваемаго Первоисточника до низшаго міра матеріи. Вопрось этоть остается для насъ неразъясненнымъ, въ виду скудости данныхъ о метафизической сторон'в ученія Татіана. Ученіе-же его о сущности первосозданнаго Адама и смыслѣ первороднаго грѣха, возбудившее особенный гиввъ ересеологовъ, несомивнио согласно съ общей схемой валентиніанства. Татіанъ виділь въ паденіи Адама символъ окончательнаго огрубфнія и матеріализаціи Божественной идеи, заложенной въ человъческой природ'ь; «образъ Божій» обратился въ обликъ зв'єриный, когда въ человъкъ, носителъ искры Божества, проснулись и одержали верхъ животныя потребности, жертвой которыхъ стали первые люди и весь родъ человъческій 4). По мысли Татіана, паденіе Адама состояло именно въ пробужденіи въ немъ инстинктовъ пола, и проклятье, тягот вощее надъ родомъ человъческимъ, заключается именно въ связанныхъ съ этимъ инстинктомъ нечистыхъ потребностяхъ, оскверняющихъ въ человеке «образъ Божій», выстую духовную сущность. Оттого человъкъ долженъ сбросить эти оковы плоти, очиститься отъ ихъ скверны, чтобы вновь достигнуть Божественнаго просвътленія и полнаго развитія своей духовной сущности. Ириней Ліонскій не поняль этой мысли Татіана и утверждаль, будто онъ отрицалъ спасеніе Адама Христовымъ пришествіемъ 5); само

<sup>1)</sup> Eum. I, 3.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Clem. Alex. Excerpta ex proph. XXXIX.
 <sup>3</sup>) Iren. Adv. haer. I, XXVIII, 1. Philosoph. VIII, 16 и др.

<sup>4)</sup> Вспомнимъ офитическія иден о постепенномъ ниспаденіи Божественной Сущности до матеріализаціи и сліднія съ поднявшимся ей навстрічу высшимъ типомъ эволюціи животнаго міра.

<sup>5)</sup> Iren. Adv. haer. III, XXXIII, 8.

собою разумѣется, что Татіанъ говорилъ не о личности Адама и о возможности спасенія для него, а о томъ, что Адамъ для христіанской символики долженъ являться не первымъ въ числѣ пророковъ, какъ думали еврействующіе христіане, не носителемъ Божественнаго обѣтованія о пришествіи Спасителя,— а олицетвореніемъ тяжкаго бремени плотскихъ потребностей, гиетущихъ человѣческій духъ.

Татіана упрекали и въ томъ, что онъ «предавалъ проклятью мясную пищу, предназначенную для человъческого пользованія самимъ Творцомъ» 1). Это странное обвинение со стороны Церкви, освятившей примаромъ безсчисленныхъ подвижниковъ всю строгость поста и изнурительныхъ лишеній; Татіанъ осуждался лишь за то, что онъ возводилъ въ принципъ жажду аскетическаго подвига, вполнъ обычную среди истинныхъ членовъ Церкви. Со своей стороны, Татіанъ негодоваль на терпимость Церкви, постепенно смягчавшей предъявляемыя своимъ чадамъ требованія, забывая зав'ты первыхъ, восторженныхъ носителей христіанскихъ идей. Это отступленіе оть первобытнаго порыва къ духовному совершенствованію онъ клеймиль словами ветхозавѣтнаго пророка: «вы напоили освященныхъ виномъ, и пророкамъ помѣшали прорицать! 2)» Отмѣтимъ эту ссылку на библейскій тексть, какъ доказательство того, что Татіанъ не отвергалъ безусловно Ветхаго Завъта.

Въ Евангеліи Татіанъ находиль завѣть полнаго безбрачія не только въ текстахъ, прямо сюда относящихся, но и въ нѣкоторыхъ другихъ, какъ напримѣръ въ словахъ Христа о непригодности сокровищъ, собираемыхъ на землѣ³), о невозможности служить одновременно двумъ господамъ⁴) (т. е. духу и плоти) и др. Указывалъ онъ и на текстъ о «сынахъ вѣка сего» (т. е. людяхъ матеріальныхъ), которые «женятся и посягаютъ, —а сподобльшійся вѣкъ онъ улучити (т. е. достигшіе духовнаго озаренія) и воскресенія, еже отъ мертвыхъ, ни женятся, ни посягаютъ» 5).

Сличеніе и толкованіе евангельскихъ текстовъ было главною

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, XXVIII, 1. Hieron. Adv. Iovin. I, 3, и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Амосъ, II, 12: «И напаясте освященныя виномъ, и пророкомъ заповъдасте, глаголюще: не прорицайте». Сf. Hieron. Comm. in Amos.

<sup>3)</sup> Mamo. VI, 19.

<sup>\*)</sup> Mame. VI, 24. Ayr. XVI, 3.

<sup>5)</sup> Jyr. XX, 34-35,

заботою Татіана, и этими трудами онъ обезсмертилъ свое имя. Примфръ Маркіона увлекъ его на путь серьезной критики Св. Писанія, но къ этимъ документамъ христіанства онъ отнесся съ большимъ уваженіемъ, остерегаясь явиаго отрицанія установившейся традиціи. Такъ, онъ не возбуждаль вопроса о подлинности и авторитетности четырехъ Евангелій, уже принятыхъ Церковью, но занялся лишь тщательнымъ сличеніемъ и подборомъ ихъ текстовъ, составивъ изъ нихъ одно общее Евангеліе. получившее название Евангелія четырех ('Еохүүекіоч бій теоσάρων); въ этомъ Евангелін Татіанъ отбрасываль, подобно Маркіону, вев родословныя Іпсуса Христа п вев указанія на Его плотское рождение. Однако это Diatessaron далеко не сразу было признано еретическимъ; оно нашло, наоборотъ, широкое распространеніе во многихъ церковныхъ общинахъ, и на Востокъ часто употреблялось при богослужении вм'ясто каноническихъ евангелій. Этотъ успёхъ объяснялся удобствомъ пользованія однимъ текстомъ вмѣсто четырехъ параллельныхъ и не всегда совпадающихъ, но онъ свидетельствоваль и о томъ, что Diatessaron Татіана не носило явно-еретической окраски, не заключало ръзкихъ противоръчій ученію Церкви. Лишь впоследствіе, когда борьба противъ гностицизма со стороны торжествующей Перкви приняла характеръ открытаго гоненія, евангеліе, составленное еретикомъ, стало вытёсняться изъ богослужебнаго обихода. Подъ вліяніемъ Рима и восточныя Церкви стали изгонять книгу Татіана, запрещать пользованіе ею и т. д. Мфры эти не сразу, впрочемъ, увѣнчались успѣхомъ: Diatessaron долго еще держалось въ церковномъ обиходъ на Востокъ, и благодаря большому распространенію его до насъ дошло нъсколько позднівшихъ его переработокт; одинъ изъ этихъ уцълъвшихъ текстовъ (датинскій) относится къ VI въку 1). Оеодорить еп. Кирскій въ своемъ сочиненіи противъ ересей хвалится, что лично ему довелось въ предълахъ своей

<sup>1)</sup> На основаніи этихъ позднѣйшихъ переработокъ и другихъ указаній научная критика нашего времени пыталась возстановить подлинный текстъ Татіана: лучшей работой въ этой области является капитальный трудъ Цана (Zahn, Tatians Diatessaron, Erlangen 1881), открывающій серію изслѣдованій этого блестящаго ученаго по исторіи канона (Forschungen zur Geschichte des Neutestamentlichen Kanons). Вокругь имени Татіана и его четвероевангелія создалась цѣлая научная литература; отмѣтимъ еще труды Гарриса (Harris, The Diatessaron of Tatian, 1890), Гарнака въ его Исторіи древне-христіанской литературы, часто цитируемой нами, и др.

епархіи изъять изъ обращенія болже двухсоть экземпляровъ Diatessaron'a 1), и это свиджтельство, относящееся къ серединж V віка (Өеодорить умерь въ 457 г.), является краснорічнвымъ доказательствомъ распространенія книги Татіана на Востокі; впрочемъ, даже еще позже, въ нікоторыхъ восточныхъ общинахъ, Diatessaron оставалось въ церковномъ употребленіи наряду съ каноническими евангеліями.

Для христіанскаго Востока вообще Татіанъ никогда не быль еретикомъ и всегда оставался въ ореолѣ почитаемаго Отца Церкви, подобно тому, какъ при жизни онъ былъ окруженъ славой учителя, привлекавшаго въ стадо Христово многочисленныхъ учениковъ. Есть основаніе полагать, что въ числѣ этихъ учениковъ былъ знаменитый Климентъ Александрійскій, уноминающій въ своихъ Строматахъ о славномъ своемъ учителѣ—ассирійцѣ²); въ этомъ ассирійцѣ христіанская традиція признала Татіана, и если эта догадка вѣрна, то ею подчеркивается значеніе для исторіи христіанства Татіана, привлекшаго въ лоно Церкви одного изъ славнѣйшихъ ея сыновъ, наставника великаго Оригена.

Мы не будемъ дольше останавливаться на личности Татіана, на критическомъ разборѣ его значенія, какъ церковнаго писателя, на ученыхъ спорахъ о нѣкоторыхъ трудахъ его и въ особенности о его книгѣ, носившей загадочное заглавіе προβλήματα: эти вопросы отвлекли-бы насъ слишкомъ далеко отъ нашего обзора гностическаго движенія. Мы уже видѣли, что Татіанъ, въ сущности, не можетъ считаться представителемъ этого движенія, что разногласіе его съ церковнымъ ученіемъ, по тогдашнему состоянію христіанской догматики, не было ясно выражено, и что осужденіе его произошло лишь на почвѣ этическихъ требованій. Татіанъ открываетъ собой рядъ мыслителей, въ средѣ самой Церкви протестовавшихъ противъ постепеннаго приспособленія христіанскихъ идеаловъ къ жизненному быту и къ человѣческой немощи; мы увидимъ далѣе, что эти вопросы христіанской этики были наиболѣе жгучими и болъзненными въ дальнѣйшемъ развитіи христіанскаго сознанія. Но рѣшеніе ихъ выносилось уже самой Церковью, упрочившей свой незыблемый авторитетъ. Уже не могло быть и рѣчи объ

<sup>1)</sup> Theod. Haer. tab. comp. 1, 20.

<sup>2)</sup> Strom. 1, 1.

особыхъ союзахъ носителей тайнаго Христова откровенія, о т'яхъ братствахъ посвященныхъ, о которыхъ мечтали гностики. И мы уже у Татіана не встрѣчаемъ ссылокъ на сокровенную традицію, не видимъ стремленія оградить тайну Христова ученія отъ народныхъ массъ, предоставить служение «духомъ и истиною» лишь особымъ избранникамъ. Именно въ этомъ смысле Татіанъ уже не является гностикомъ, и принадлежить къ числу христіанскихъ мыслителей, уже не спорившихъ объ основахъ авторитета Церкви. Но этотъ авторитетъ не могъ уже мириться съ критикой, и Татіанъ быль осужденъ только потому, что въ его міросозерцанін чувствовалось вліяніе гностических идей, которымъ Церковь объявила безпощадную войну. Нашу краткую характеристику дъятельности Татіана и его роли въ исторіи христіанства лучше всего можно закончить словами Гильгенфельда: «Als Häresiarch erscheint also ein Schüler des Antihäresiarchen Justinus, ein gefeierter Apologet des Christenthums, ein verehrter Lehrer, dessen Unterricht auch rechtgläubige Kirchenlehrer nicht vergassen, ein Mann, dessen Evangelien-Bearbeitung noch Jahrhunderte lang im Morgenlande Geltung behielt. Wahrlich ein Zeichen von der Macht der Häresie noch zur Zeit des Irenäus, aber auch ein Zeichen, dass Rechtgläubigkeit und Irrlehre noch nicht scharf von einander abgegrenzt waren» 1).

Остается сказать нѣсколько словь объ «энкратитахъ», главою которыхъ ересеологи называли Татіана. На самомъ дѣлѣ, эти энкратиты не составляли, повидимому, особой секты, и отличались отъ членовъ Церкви лишь необычайно-суровымъ аскетизмомъ. Ихъ абсолютное воздержаніе не только отъ мясной пищи, но и отъ вина, было доведено до совершенія тапиства Евхаристіи на одной лишь водѣ безъ примѣси вина, вслѣдствіе чего ихъ называли также издропарастамами ('обротараста́тах 2'). Однако этотъ способъ совершенія Евхаристіи, отмѣченный нами уже у маркіонитовъ, никогда не былъ отличительнымъ признакомъ какой-либо секты, и былъ обычнымъ явленіемъ во многихъ общинахъ первобытной Церкви. Ересеологи сообщаютъ, что послѣ Татіана во главѣ «энкратитовъ» стоялъ нѣкій Северъ, по имени котораго они стали называться северіанами (∑готрахоі).

2) Theod. Haer. fab. comp. I, 20.

<sup>1)</sup> Hilgenfeld, Die Ketzergeschichte des Urchristenthums, III, 3 (s. 388).

Но Епифаній Кипрскій, по обыкновенію, запутываеть наши данныя, утверждая, будто означенный Северъ былъ ученикомъ маркіонита Апеллеса; ученіе, приписанное имъ северіанамъ, является въ его изложеніи офитической системой, въ которой Деміургу даже сохранено имя Іалдаваоов 1). Северіане, однако не могли быть одновременно последователями и Татіана и Апелесса, ибо ученія и личные взгляды этихъ мыслителей сильно между собою расходились: достаточно вспомнить, что Апеллесъ отличался благодушной терпимостью, совершенно противоположной суровому міровоззрѣнію Татіана. Кромѣ того, мы имѣемъ свидѣтельство Евсевія о составленіи ученикомъ Татіана,

Родономъ, цѣлаго опроверженія мнѣній Апеллеса<sup>2</sup>).
Изъ всѣхъ этихъ противорѣчивыхъ данныхъ можно вывести лишь то заключеніе, что «энкратиты» не составляли опреділенной еретической секты, главаремъ которой можно было-бы считать Татіана. Подъ именемъ энкратитовъ (воздержныхъ) объединялись некоторыя группы верующихъ, проникнутыхъ строго-аскетическими убъжденіями, и порицавшихъ снисходи-тельныя тенденціи Церкви. Татіанъ конечно не былъ родоначальникомъ этого движенія, существовавшаго задолго до него, искони неразлучнаго съ христіанской мистикой и никогда съ ней не разставшагося. Несмотря на желаніе Церкви идти навстръчу религіознымъ запросамъ народныхъ массъ и снизойти до ихъ пониманія, до ихъ немощи, — она никогда не могла оторваться оть аскетическихъ идеаловъ, манящихъ къ вершинамъ, недоступнымъ толпъ. И въ то самое время, когда она одерживала верхъ надъ аскетическими сектами, подчиняла христіанскую совъсть новымъ идеаламъ всепрощенія, подкрыпленнаго ея авторитетомъ, въ самой средь ея варождалось великое движеніе отшельничества, намічались идеалы монашества, про-ложившіе новые пути для человіческаго духа, візчно тоскующаго по недосягаемымъ вершинамъ...

Мы закончили краткій обзорь всёхъ тёхъ главнёйшихъ отраслей гностицизма, свёдёнія о которыхъ можно найти у христіанскихъ ересеологовъ II в., — Іустина и Иринея. Конечно,

Epiph. Haer. XLV.
 Euseb. Hist. Eccl. V, 13.

здесь лишь намечены важиейшія теченія гностическаго движенія, полное изслідованіе котораго является пока непосильной задачей для научной критики, принужденной довольствоваться слишкомъ скудными, отрывочными, искаженными данными. Мы уже видёли, насколько отсутствіе точныхъ данныхъ затрудняеть даже опредбление взаимныхъ отношений разныхъ гностическихъ ученій, степени вліянія одного учителя на другого, и т. п. Всв эти вопросы становятся совершенно неразръшимыми при попыткт уклониться оть главныхъ путей, проложенныхъ гностическими идеями и углубиться въ дебри менте значительныхъ секть и ученій. Гностицизмъ даль мощный толчокъ къ развитію мистическихъ созерцаній, часть которыхъ затерялась въ мелкомъ сектантствъ; широкое движение, стремившееся заполнить христіанское сознаніе, раздробилось на крупицы, разлилось безсчисленными ручейками. Уже у третьяго ересеолога первобытнаго христіанства, -Ипполита, -мы находимъ упоминаніе о нікоторых второстепенных ересеученіяхь, еще неизвъстныхъ Иринею, и выражавшихъ разнообразныя крайнія проявленія гностической мысли. Такъ, особая секта докетовъ (обозначаемыхъ по преимуществу этимъ названіемъ в'вроятно потому, что все бытіе представлялось имъ призрачнымъ, - нереальнымъ понятіемъ, какъ индусская Майя) является въ изложенін Ипполита философской школой, изъяснявшей метафизическое опредёление Божества, какъ отвлеченной исходной точки трансцедентальнаго созерданія (что выражалось въ космогоническомъ символъ съмени смоковницы, дающаго корень, стволъ, вътви, листву, плодъ, и вновь съмя и т. д.) 1). Другая секта, упоминаемая авторомъ Философумент, — секта Элкасаитовъ, впадала въ грубое шарлатанство и утверждала, что Сынъ Божій, въ образв ангела вышиной въ 96 римскихъ миль, являлся основателю секты Элкасаю 2). Этоть Элкасай, по традиціи, жиль въ царствование Траяна (98-117) гдъ-то на Востокъ, учение-же его было принесено въ Римъ нѣкіимъ Алкивіадомъ изъ Апамеи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Philosoph. VIII, 8—11. Климентъ Александрійскій (Strom. VII, 17) связываетъ этихъ докетовъ съ Гематитами ('Афактов), признававшими въ Інсуст Христъ одну лишь кровь безъ тъла (т. е. символическую духовную сущность).

<sup>2)</sup> Имя его пишется разно: 'Ηλξαί, 'Ηλχασαί, 'Ελασσαίος, Elxaï, Elchasaï См. Philosoph. IX, 13—17; X, 29. Epiph. Haer. XIX; XXX, 3, 17; LIII. Euseb. Hist. Eccl. VI, 38. Theod. Haer. fab. comp. II, 7, и мн. др. Cf. Hilgenfeld Nov. Test. ex. can. recep.

спрійской и здёсь дало н'єкоторые ростки: такъ, даже въ IV в'єк'є какія-то дв'є женщины, родственницы Элкасая, — по имени Мароусъ и Мароана, — были окружены посл'єдователями, обожествлявшими ихъ: даже слюна этихъ женщинъ и пыль изъподъ ногъ ихъ почитались святынями 1). Элкасаитство т'єсно примыкало къ отраслямъ евіонизма, затеряннымъ на Восток'є за пред'єлами вліянія великихъ восточныхъ Церквей; эти мелкія секты процв'єтали на берегахъ Тигра и Евфрата, и часть ихъ дожила почти до нашего времени въ лиц'є сабеевъ, мендаитовъ и другихъ малоизв'єстныхъ, странныхъ ученій; одна изъ священныхъ книгъ этихъ сектантовъ сохранилась донын'є, и эта сабейская Книга Адама или Содех Nazoraeus является одной изъ интересн'єйщихъ загадокъ апокрифической литературы по странному см'єтенію въ ней разнородныхъ элементовъ 2).

Только-что названныя нами евіонейскія и докетическія ученія выражають противоположныя крайности христіанской мистики; то — полюсы, между которыми происходило брожение гностическихъ идей. Мы не будемъ здѣсь разбираться въ безконечныхъ проявленіяхъ этого броженія, не будеть пытаться прослѣдить за всѣми отраслями гностицизма, расколовшагося на мелкія секты. Нашъ краткій обзоръ главивишихъ гностическихъ системъ привелъ насъ къ тому моменту, когда гностицизмъ пересталъ быть выраженіемъ жгучаго Богонскательства въ средв самого христіанства, и превратился въ ересь, осужденную авторитетомъ Церкви. Мы видъли, какъ первыя проявленія гностическихъ идей не отділялись отъ общаго мистическаго порыва, созданнаго христіанскимъ благов'єстіемъ, — и какъ съ теченіемъ времени развивалась вражда христіанства церковнаго къ этому свободолюбивому теченію мысли, отвергавшему церковный авторитеть и популярную традицію. Мы прослѣдили, какъ эта вражда перешла въ открытую борьбу и привела къ разрыву между Церковью и гностицизмомъ. На этомъ разрыва мы должны завершить наше изсладование гностическаго движенія, отнын'в отброшеннаго изъ общаго теченія исторіи христіанства.

<sup>1)</sup> Epiph. Haer. XIX, 2; LIII, 1.

<sup>2)</sup> Codex Nazoraeus изданъ впервые въ 1815 г. шведскимъ ученымъ Норбергомъ и съ тъхъ поръ неоднократно издавался и подвергался изслъдованіямъ научной критики.

Церковь побъдила. Ея усилія вырвать ученіе Христа изъ замкнутыхъ кружковъ посвященныхъ и сдѣлать его достояніемъ шпрокихъ народныхъ массъ увѣнчались усиѣхомъ. Христіанство уже не тайный союзъ созерцателей, гнушающихся общенія съ толной, а великая міровая религія, подъ сѣнью которой есть мѣсто и дѣтски-наивной вѣрѣ простолюдина, и смиренному исканію утѣшенія для слабаго, страждущаго человѣчества. Уже недалеко то время, когда смиреніе и дѣтская покорность будутъ считаться лучшими путями къ достиженію Царствія Божіяго, того Царствія Божіяго, въ Которомъ гностики хотѣли видѣть высшее озареніе, доступное человѣческому духу, и навѣки сокрытое отъ слабаго и оскверненнаго мышленія. Христіанство отнынѣ пойдеть по пути медленнаго приноровленія и приспособленія своихъ идеаловъ къ земной жизни; Церковь приложить всѣ старанія къ устройству на землѣ подобія Царствія Божьяго, и призоветь къ нему все человѣческое стадо. Уже не можеть быть ни сліянія, пи примиренія этого церковнаго христіанства съ гностицизмомъ, мечтавшимъ объ охранѣ откровенія Христова отъ непосвященныхъ, отрицавшимъ даже пользу открытаго исповѣданія своихъ религіозныхъ убѣжденій передъ лицемъ враговъ или равнодушныхъ.

Но намъ, отдаленнымъ свидътелямъ этой борьбы, должно быть ясно, что гностицизмъ былъ не случайнымъ и временнымъ явленіемъ въ исторіи христіанства, а выраженіемъ глубокихъ и никогда не забытыхъ запросовъ христіанскаго сознанія. Оттого его роль въ исторической эволюціи христіанства отнюдь не ограничивается догматическими преніями, попытками выясненія трансцедентальной Истины. Нельзя забывать, что гностики положили начало критическому разбору текстовъ христіанской письменности, что благодаря имъ создалась идея канона, необходимаго для охраненія христіанской традиціп отъ позднѣйшихъ подлоговъ. Нельзя забывать, что гностическія мечтанія вдохновили христіанскую символику, научили окутывать глубочайшія религіозныя идеи поэзіею величественныхъ образовъ. Нельзя забывать, что гностическія созерцанія увлекли христіанское мышленіе на недосягаемыя вершины, къ источникамъ свѣта, озаряющаго благороднѣйшіе порывы философскаго ума.

Въ этомъ смыслѣ гностики способствовали созданію изъ христіанства міровой религіи. Но сами они ее бы не создали,

ибо слишкомъ были они далеки отъ приноровленія къ массамъ, слишкомъ была имъ чужда идея земнаго Царствія Божіяго, подготовляющаго къ Царству небесному. Слово Христа о «царствіи не отъ міра сего» никогда не было усвоено съ такой убѣжденностью, какъ именно въ этихъ кружкахъ, брезгливо сторонив-шихся жизни и ея интересовъ, ея запросовъ и потребностей. И нын' мы знаемъ, что эти гордые мечтатели не ошибались въ своемъ пренебрежения къ вившнимъ формамъ религиозной жизни, въ своемъ отриданіи связи между законами морали п религіознымъ порывомъ къ духовному совершенствованію. Исторія человъческой культуры за послъдніе въка доказала, что этическія начала легко отдъляются отъ религіознаго убъжденія и не нуждаются въ санкціи Божества; обиходная мораль упрочивается достаточно твердо и на условныхъ понятіяхъ общественности. А идея «всемірнаго братства» никогда такъ глубоко не проникала въ массы, какъ именно теперь, когда она оторвалась отъ Церкви и слилась съ утопіями соціалистовъ, когда толпа уже не направляеть взоры ввысь и не помышляеть о посмертномъ воздаяніи, а напрягаетъ всь усилія къ созданію рая въ этомъ міръ. Въ этихъ утопіяхъ, конечно, ничего общаго нѣтъ съ былыми грёзами Церкви о всемірномъ братствѣ во Христѣ, о «единомъ стадѣ и единомъ Пастырѣ». Но онѣ доказывають несовийстимость стаднаго начала съ религіознымъ порывомъ къ Богонскательсту. Церковь обратила свой призывъ къ широкимъ массамъ народнымъ, и онъ пришли къ ней, ища утвшенія и поддержки въ жизненной борьбв,—но внесли съ собою житейскіе интересы, которымъ не должно было быть мвста внутри священной ограды. И церковная святыня, раскрывшаяся передъ непосвященными, не могла даже удовлетворить ихъ запросовъ и грубыхъ вожделений толпы: у подножия алтарей остались разбитыя души, ищущія утвшенія, но отъ нихъ отошли искатели счастія, борды за земные идеалы. Въ этомъ явленіи— оправданіе гностиковъ и ихъ брезгливаго отношенія къ толив, ихъ нежеланія раскрывать тайны Откровенія Христова не только передъ тупой массой людей матеріальныхъ, но даже передъ людьми психическими, уже познавшими стремленіе къ Божественной Правдъ. Лишь писвматики, стоящіе у преддверія Царства Духа, могли вмъстить ученіе о Божественномъ озареніи, исключающемъ всякую мысль о личномъ удовлетвореніи даже при сліяніи съ Вожествомъ, ибо это сліяніе возможно

только внѣ граней индивидуальности, оно возможно не для всей духовной Сущности, заключенной въ матеріальномъ мірѣ и возвращающейся наконецъ къ своему Источнику.

Эти идеи чужды современному міросозерцанію, рѣшающему загадку жизни и смерти въ видѣ переживанія индивидуальности послѣ разрушенія тѣла, или-же въ видѣ абсолютнаго небытія..... Но онѣ когда-то вдохновляли религіозное мышленіе, онѣ свидѣтельствовали о стихійномъ порывѣ къ Неизъяснимой Вѣчности и о жуткомъ сознаніи единенія съ Невѣдомымъ. Никогда человѣческая мысль не погружалась такъ смѣло въ бездну міровой тайны, никогда въ человѣческихъ сердцахъ не раздавался такъ громко призывъ къ Вѣчности, какъ къ родной стихіи, призывъ, въ наше время выраженный вскользъ однимъ чуткимъ мыслителемъ:

Denn ich liebe dich, oh Ewigkeit!.....

Мы далеко отвлеклись оть нашего историческаго изслѣдованія. Гностицизмъ—тоть сказочный, волшебный лѣсъ, изъ котораго зачарованный путникъ не можеть найти выхода, а найдя его вѣчно озирается назадъ съ тоской. Но мы должны теперь вновь выйти на большую дорогу; намъ надлежить вернуться къ моменту разрыва Церкви съ гностическими идеями, и намѣтитъ вкратцѣ судьбу этихъ идей и вліяніе ихъ на дальнѣйшую эволюцію христіанскаго сознанія.

resections and reach I reproduce a compromise

A DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

тата И и на подел в доставной при подел и за подел поделения поделения в подел

## IV.

Обзоръ гностическихъ теченій въ христіанстві отвлекъ наше внимание отъ главнаго русла его, и мы еще не коснулись тъхъ вѣяній и вліяній, которыми создалась твердыня церковной власти, одержавшая наконець поб'яду надъ всёми враждебными ей идеями. Занявшись разсмотраніемъ ученій гностическихъ мыслителей, мы до сихъ поръ удъляли мало вниманія пастырямъ Церкви, личнымъ обаяніемъ и престижемъ которыхъ укрѣилялся церковный авторитетъ. Мы до сихъ поръ упоминали только объ апологетахъ, защищавшихъ христіанство передъ лицемъ языческаго міра, и объ ересеологахъ, опровергавшихъ неугодныя съ церковной точки эржнія ученія. Но краткій нашъ обзоръ гностическаго движенія долженъ завершиться упоминаніемъ о великихъ предстоятеляхъ Церкви, носителяхъ идеи духовнаго авторитета и дисциплины. Мы уже знаемъ, что именно іерархическое начало, получившее уже съ первыхъ десятильтій христіанской исторіи неслыханное развитіе, стало несокрушимымъ оплотомъ Церкви противъ усилій гностическихъ мыслителей создать изъ христіанства таинственное братство посвященныхъ. Тѣ самые уцѣлѣвшіе памятники первобытной христіанской письменности, въ которыхъ сохранились сведенія о борьбъ противъ гностическихъ умозрѣній, являются древнъйшими свидътельствами о развитіи и укръпленіи епископской власти, призванной создать міровую религію. Къ середина ІІ вака эта власть была настолько твердо установлена, что дальнъйшее выясненіе христіанской догматики уже сосредоточивалось исключительно въ рукахъ епископовъ, являвшихся не только руководителями, но и единственными выразителями мифній своихъ пасомыхъ. Ихъ роль въ жизни христіанскихъ общинъ была настолько велика, что даже внешнія событія общественной жизни

запечативались въ христіанскомъ сознаніи въ связи съ именемъ предстоятеля общины: всякое событіе пріурочивалось къ епископству того или другого мѣстнаго пастыря Церкви, и липь въ рѣдкихъ случаяхъ упоминалось имя царствовавшаго императора, или консуловъ соотвѣтствующаго года. Замѣтимъ кстати, что это обстоятельство не мало затрудняеть возстановленіе хронологической послѣдовательности событій въ исторіи древняго христіанства.

Въ большинствъ, а можетъ быть и во всъхъ христіанскихъ общинахъ велись списки мъстныхъ епископовъ, но, къ сожаленію, эти списки до насъ не дошли. Церковная традиція сохранила имена первыхъ епископовъ общинъ, основанныхъ Апостолами въ главнъйшихъ центрахъ древняго міра: мы знаемъ, что во главъ Іерусалимской общины стояль сперва Іаковъ брать Господень, что Апостолу Петру приписывалось рукоположение Еводія первымъ епископомъ Антіохіи и затімь Лина-первымъ епископомъ Рима, что Александрійская Церковь вела счеть своихъ епископовъ отъ Аніана, поставленнаго Апостоломъ Маркомъ. Но имена первыхъ предстоятелей Церквей лаодикійской, пергамской, оіатирской, смирнской и другихъ древнійшихъ христіанскихъ общинъ навсегда утеряны, пли-же сохранились въ позднъйшихъ легендахъ, не выдерживающихъ исторической критики; исчезли и всякіе достов'єрные сліды діятельности безвістныхъ пропов'єдниковъ, пронесшихъ въ короткое время христіанское благов'ястіе отъ края до края римской державы. Въ перечисленныхъ нами главнъйшихъ Церквахъ, — Герусалимской, Римской, Антіохійской, Александрійской, —сохранились списки епископовъ, но лишь въ позднъйшихъ редакціяхъ, и безъ свъдіній о діятельности и заслугахъ этихъ первыхъ церковныхъ іерарховъ. Такъ, личность перваго римскаго епископа, Лина, и преемника его Аненклета не выходять изъ области историческихъ загадокъ, и намъ ничего неизвъстно о заслугахъ этихъ предстоятелей Церкви и о трудахъ ихъ на Христовой нивъ. Зато въ церковной традиціи отведено особое почетное м'ясто третьему епископу римскому, Клименту, имя котораго осталось въ ореолъ славы и всеобщаго уваженія. Клименть занималь римскую каоедру приблизительно въ 90-хъ гг. I вѣка и увѣн-чалъ свою жизнь мученичествомъ въ тяжелой ссылкѣ 1). Быть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Херсонесъ Таврическомъ, откуда мощи его были перевезены въ Римъ свв. Кирилломъ и Меоодјемъ. Православная Церковь празднуетъ память св. Климента Римскаго 25 поября.

можеть, мало святыхъ христіанской Церкви пользовались издавна такой популярностью, какъ Клименть, въ честь котораго съ древнѣйшихъ временъ сооружались храмы. Мы уже знаемъ, что съ именемъ его былъ связанъ цѣлый циклъ апокрифической литературы, изображавшей его ученикомъ и неразлучнымъ спутникомъ апостола Петра 1); ему же приписывалось составленіе перваго сборника «Постановленій апостольскихъ». Но наибольшее значеніе въ исторіи древне-христіанской литературы принадлежитъ Клименту, какъ автору вполнѣ достовѣрнаго посланія къ Кориноской Церкви, дающаго намъ прекрасный образецъ пастырскаго наставленія и попеченія о стадѣ Христовомъ. Это посланіе пользовалось такимъ уваженіемъ, что оно включалось иногда въ число священныхъ книгъ новозавѣтнаго канона и сохранилось донынѣ въ нѣкоторыхъ древнихъ рукописныхъ кодексахъ Библіи.

Современникомъ Климента былъ другой яркій світочь христіанства на Востокъ, преемникъ Еводія на епископской каоедрв въ Антіохіи, св. Игнатій, названный Богопосцеми (деофорос) за пламенную ревпость къ Христову служенію. Церковная традиція считаеть Игнатія ученикомъ апостола Іоанна; въ числъ преданій, сплетенныхъ вокругъ его имени, находится и указаніе на то, что Игнатій быль тімь самымь ребенкомь, котораго Інсусъ Христосъ поставилъ среди своихъ учениковъ со словами: «иже смирится, яко отроча сіе, той есть болій во Царствін небеснімь» 2). Весь христіанскій мірь быль подь обаяніемъ великаго антіохійскаго пастыря; когда надъ нимъ былъ произнесенъ смертный приговоръ за мужественное исповъдание въры передъ гонителями, и онъ былъ увезенъ изъ Антіохіи въ Римъ для преданія казни, по всему пути его стекались толиы върующихъ, жаждавшихъ взглянуть на знаменитаго предстоятеля Церкви. Во время этого долгаго и тягостнаго пути Игнатій написаль несколько посланій разнымь христіанскимь общинамь, и документы эти, отчасти сохранившеся донынь, относятся къ числу наиболье цвиных остатковь древне-христіанской литературы. Въ посланіи къ вірующимъ Римской общины Игнатій предостерегаль отъ какихъ-бы то ни было попытокъ избавить его отъ грозившей ему казни, и жажда мученичества за Хри-

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 99.

<sup>2)</sup> Мато. XVIII, 1-6. Марк. IX, 33-37. Лук. IX, 46-48.

ста напла здёсь безсмертныя выраженія: «Живой пишу самъ, горя желаніемъ умереть... Моя любовь распята, и нёть во мнё огня любов къ матеріи, но вода живая внутри меня взываеть: иди къ Отцу!.. Не хочу болье жить, какъ человыкъ... Хлёба Божіяго желаю, хлёба небеснаго... и питія Божіяго, — крови Его... Я—Божія пшеница, — да измелють меня зубы звёрей, дабы я содылался чистымъ хлёбомъ Христовымъ...» 1) Желаніе Игнатія исполнилось: по прибытіи въ Римъ онъ былъ преданъ лютой казни въ амфитеатрі (вёроятно въ недавно отстроенномъ Колизев) подъ зубами хищныхъ звёрей. Точное время его мученической смерти опредёлить трудно; ее можно лишь приблизительно отнести къ послёднимъ годамъ царствованія Траяна 2).

Другимъ столиомъ Церкви II вѣка былъ св. Поликарпъ, епископъ Смирнскій, о которомъ мы уже упоминали въ связи съ его столкновениемъ съ Маркиономъ 3). Поликарпъ быль личнымъ ученикомъ Апостола Іоанна, и съ его именемъ даже связанъ трогательный разсказъ, сохраненный въ апокрифическихъ «Дѣяніяхъ Іоанна» 4) и рисующій заботливость и рвеніе великаго Апостола къ спасенію души юноши, обращеннаго имъ въ христіанство. Юноша этотъ, порученный Апостоломъ особому попечению мъстнаго смирискаго епископа, подпалъ подъ разныя скверныя вліянія, впаль въ пороки и, наконецъ, оказался во главъ разбойничьей шайки; Апостолъ Іоаннъ, узнавъ отъ смирнскаго епископа, что юноша погибъ для Церкви и для Бога, сильно опечалился и самъ отправился разыскивать заблудшую овцу; послѣ долгаго пути и многихъ трудовъ ему удалось добраться до мъста нахожденія разбойничьей шайки и ея предводителя, но последній, узнавъ апостола, въ ужасе и смятеніи обратился въ бътство. Іоаннъ погнался за нимъ, забывъ о своемъ преклонномъ возраств, думая лишь о спасении погибшей души, за которую предлагалъ отдать свою; онъ на колъняхъ умоляль юношу вернуться и покаяться въ грахахъ, возлагая

<sup>1)</sup> Ignat. Ad. Rom. (Patr. apost. opera). Посланія Игнатія многократно изданы и въ отдъльныхъ сборникахъ, и въ общихъ изданіяхъ твореній «мужей апостольскихт» (patres apostolici). На русскомъ языкъ существуетъ переводъ прот. Преображенскаго (Писанія мужей апостольскихъ, Спб. 1895 г.).

<sup>2)</sup> Ок. 115 г., по наиболъе достовърнымъ вычисленіямъ. Православная Церковь празднуетъ память св. Игнатія Богоносца 20 декабря.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. выше, стр. 357.

<sup>4)</sup> См. также у Клим. Алекс. Quis dives salv. XLII, и у Евсевія, Hist. Eccl. III, 23.

упованіе на милосердіе Божіе. Поб'єжденный этою настойчивостью, юноша внять наконець ув'єщаніямь своего духовнаго отца, посл'єдоваль за нимъ, загладиль вс'є свои гр'єхи усердною молитвою и подвигами христіанской любви и аскетизма, и подъруководствомъ великаго Апостола сталь украшеніемъ Церкви. Героемъ этой легенды былъ, по преданію, именно Поликарпъ, впосл'єдствіи возведенный въ санъ епископа смирнскаго.

Въ теченіе долгаго своего управленія Смирнскою Церковью, Поликарпъ былъ неутомимымъ борцомъ за христіанскіе идеалы, ревностнымъ хранителемъ апостольскихъ традицій, неугасимымъ свъточемъ духовной радости и мира. На Востокъ его имя пользовалось несравненнымъ обаяніемъ, къ голосу его прислушивался весь христіанскій міръ. Болье двухсоть льть посль его кончины сохранялась память о немъ, какъ о «вождѣ всей Азіи» 1), т. е. всъхъ азійскихъ Церквей, и дъйствительно Смирнскій епископъ, пылавшій апостольскимъ рвеніемъ къ труду на Христовой нивъ, являлся достойнымъ преемникомъ великаго Іоанна и поддерживалъ славный престижъ церквей Малой Азіи,— древнъйшаго очага христіанства. Главныя усилія Поликарпа были направлены къ поддержанію мира среди всехъ Церквей, и съ этой целью онъ еще въ глубокой старости ездиль въ Римъ для умиротворенія раздоровъ по вопросу, волновавшему тогда все христіанство Востока и Запада, о времени празднованія Пасхи. Назръвавшій тогда конфликть быль устраненъ именно благодаря вмѣшательству великаго Смирнскаго епископа, и усиліями его быль сохранень въ Церкви миръ. Четверть вѣка спустя, когда вопросъ о Пасхф вспыхнуль съ новой силой, миролюбивое разръшение его было достигнуто, главнымъ образомъ, благодаря сохранявшимся въ памяти увѣщаніямъ и примъру св. Поликариа, къ тому времени уже увънчавшему свою долгую и многоплодную жизненную д'вятельность мученическою смертью. Вскор'в посл'в повздки его въ Римъ, въ Смирн'в началось гоненіе на христіанъ; Поликарпъ отдалъ себя въ руки гонителей и былъ сожженъ на кострѣ, въ 155 г. Мученическая кончина его была описана въ особомъ посланіи Смирнской Церкви къ другимъ Церквамъ, сохраненномъ для насъ въ *Перковной Исторіи* Евсевія <sup>2</sup>). Обаяніе Поликарнова имени

<sup>1) «</sup>Totius Asiae episcopus princeps fuit...» Hieron. De vir. inl. XVII.

<sup>2)</sup> Hist. Eccl. IV, 15. Память св. Поликарна Смирнскаго празднуется Православною Церковью 23 февриля.

долго сіяло яркимъ блескомъ въ христіанскомъ мірѣ. Ученикомъ Смирнскаго святителя былъ Ириней Ліонскій, сохранившій до конца жизни нѣжную преданность памяти своего учителя <sup>1</sup>).

Къ числу наиболѣе сдавныхъ пастырей Церкви II вѣка принадлежалъ и Діонисій, епископъ Коринескій, ревностный поборникъ церковнаго авторитета. Точныя даты его жизни и настырскаго служенія опредѣлить невозможно, но тотъ фактъ, что онъ былъ въ перепискѣ съ римскимъ епископомъ Сотеромъ, занимавшимъ римскую каеедру приблизительно съ 165 по 173 г., позволяетъ отнести епископство Діонисія къ 60-мъ и 70-мъ гг. II вѣка. Сохранившійся отрывокъ изъ этой переписки Діонисія съ Сотеромъ даетъ намъ яркій образецъ братскихъ сношеній и любви между Церквами: въ немъ восхваляется обычай Римской Церкви, какъ наиболѣе богатой изъ всѣхъ христіанскихъ общинъ, посылать денежныя пожертвованія въ менѣе состоятельныя общины, для оказанія помощи бѣднымъ и каторжанамъ, томившимся въ рудникахъ за исповѣданіе вѣры ²).

Современниками Діонисія были великіе Отцы Церкви Восточной: Сагарисъ, еп. Лаодикійскій († ок. 167 г.), Мелитонъ Сардійскій, Аполлинарій Іерапольскій; о двухь послѣднихъ мы уже упоминали при обзорѣ апологетической литературы. Вторая половина II вака выдвинула вообще столько блестящихъ пастырей Церкви, что даже простое перечисление ихъ не представляется возможнымъ; на звъздномъ небъ христіанской жизни сіяли многія яркія св'ятила, озарявшія міръ лучами несравненнаго престижа и моральнаго авторитета. Борьба вокругъ гностическихъ идей, угрожавшихъ самому существованію церковной организацін, способствовала выд'яленію этого ряда ісрарховъ. стоявшихъ на страже идеи церковной дисциплины, оберегавшихъ стадо «малыхъ сихъ» отъ пренебреженія одинокихъ мыслителей и борцовъ за высшее посвящение, недоступное толиф. Но это усиленіе іерархическаго начала, какъ мы уже отм'єтили, было вызвано и усложненіемъ отношеній христіанства къ вн'єтнему міру и общественнымъ условіямъ. Христіанскія общины уже заполняли весь древній міръ; толпы върующихъ нуждались въ руководствъ своихъ пастырей для выясненія ежечасно

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. III, III, 4. Euseb. Hist. Eccl. V, 20.

<sup>2)</sup> Euseb. Hist. Eccl. IV, 23.

возникавшихъ жизненныхъ вопросовъ; потребность въ легализаціи христіанскаго культа для свободнаго отправленія Богослуженія выдвигала необходимость признанія церковной организацій со стороны гражданскихъ властей, а послѣднія, въ свою очередь, считались только съ представителями общинъ и тѣмъ усиливали ихъ авторитетъ. Такимъ образомъ, всѣ внѣшнія и внутреннія условія развитія христіанскихъ общинъ приводили къ неизбѣжному упроченію епископской власти. Но эта эволюція могла совершиться такъ быстро именно потому, что среди представителей іерархическаго начала находились вдохновенные носители всѣхъ христіанскихъ идеаловъ, истинные пастыри, достойные блюсти стадо Христово. Такіе іерархи, какъ Игнатій Богоносецъ или Поликарпъ Смирнскій, являлись живыми образдами духовнаго совершенства, знавшаго радости экстаза, но умѣвшаго подчиняться идеѣ церковнаго порядка и дисциплины,— и подобные примѣры способствовали, не менѣе бытовыхъ условій, внѣдренію въ христіанскомъ сознаніи понятія объ авторитетѣ и власти епископа. И со второй половины П вѣка мы видимъ окончательную кристаллизацію этого понятія, доставившаго Церкви побѣду надъ самостоятельными теченіями гностическаго христіанства.

Но вліяніе этого вновь закрѣпленнаго церковнаго авторитета не ограничивалось борьбой съ гностицизмомъ. Оно было направлено въ такой-же мѣрѣ и къ поддержанію порядка среди чадъ Церкви, къ устраненію внутреннихъ несогласій, къ подавленію мятежныхъ исканій. Церковь едва только выяснила свое отрицательное отношеніе къ гностицизму и вынесла осужденіе его главарямъ, какъ вниманіе ея было поглощено новымъ броженіемъ въ средѣ общинъ, вѣрныхъ церковной традиціи: броженіе это касалось всѣхъ основныхъ вопросовъ христіанскаго міросозерцанія и доказывало, насколько расплывчаты были еще грани христіанской догматики и христіанской этики. Движеніе, о которомъ идетъ рѣчь, было въ тѣсной связи съ гностицизмомъ, но въ отличіе отъ него охватывало лишь церковныя общины, не увлекало вѣрующихъ въ ряды отколовшихся отъ Церкви мыслителей, и поэтому оставалось явленіемъ внутренней жизни Церкви, хотя и затрагивало всѣ глубочайшіе вопросы религіознаго сознанія. Это движеніе получило названіе монтанизма по имени своего основателя; оно настолько характ

терио для обрисовки состоянія христіанскаго міра въ концѣ II в., что на немъ стоитъ остановиться 1).

Монтанизмъ возникъ въ Малоазійской области Мизіи, носившей также название Катафригии по имени сопредъльной области Фригіи: монтанистовъ поэтому именовали также катафригіанами. Въ этомъ отдаленномъ краю, где живы еще были старые оргіастическіе культы, въ незначительномъ и дотол'в невёдомомъ мёстечке Ардабаве, выступиль съ проповёдью религіознаго экстаза, въ 50-хъ г.г. ІІ вѣка, нѣкій Монтанъ (Моутауо̀, Montanus), новообращенный христіанинъ, ранве бывшій жрепомъ «Великой Матери» и подвергшійся необходимому для этого званія искальченію 2). Принявъ крещеніе, Монтанъ внесъ въ свое новое христіанское міросозерданіе мистическую экзальтацію своей прежней религіи. Пропов'єдуя строжайшій аскетизмъ, онъ осуждалъ, подобно энкратитамъ, всякую снисходительность къ немощи плоти, и негодовалъ также на всякое признаніе мірскаго элемента въ христіанской жизни. Монтанъ хотыть воскресить въ христіанств прежній пыль, былую радость неземнаго экстаза; онъ хотель остановить неизбежную историческую эволюцію и вернуться назадъ къ тому времени, когда первые ученики апостольскіе съ восторженнымъ трепетомъ ожидали осуществленія предсказаній о близкой кончин'й міра. Мы знаемъ, что въ первобытныхъ христіанскихъ общинахъ это состояніе экстаза и отчужденія отъ всякихъ земныхъ интересовъ поддерживалось именно постояннымъ ожиданіемъ пришествія Сына Божіяго во славъ, для полнаго расторженія узъ плоти и суда надъ міромъ; мы знаемъ также, что по мъръ того, какъ сходили въ могилу первые носители христіанскаго благовфстія, эта идея заволакивалась туманомъ и перестала наконецъ занимать христіанское мышленіе, — что Церкви пришлось считаться съ продолжениемъ земнаго существования и приступить къ выработкъ условій этого существованія, къ приспособленію недосягаемыхъ христіанскихъ идеаловъ къ житейскимъ нуждамъ. Въ

<sup>1)</sup> Главићатије источники данныхъ о монтанизмѣ: Euseb. Hist. Eccl. IV, 27; V, 3, 14—19. Philosoph. VIII, 19; X, 25—26. Epiph. Haer. XLVIII; XLIX. Theod. Haer. fab. comp. III, 2. Philastr. de haer. c. XLIX. Praedest. 26—27. Ps. Tertull c. 21. August. de haer. 26—27. Cyr. Hieros. Catech. XVI, 8. Tertull. passim. Hieron. De vir. inl. XL, LIII. Ep. 41 ad Marcell. и многократно, и мн. др.

<sup>2)</sup> Hieron. ep. 41: «abscisus et semivirus»...

этой уступкъ требованіямъ жизни лежалъ смыслъ всей эволюціи христіанства, созидавшей на долгіе въка кръпкую и жизнеспособную церковную организацію. Но съ этой естественной эволюціей не хотёлъ считаться Монтанъ, бросавшій Церкви упрекъ въ охлажденіи вёры, въ забвеніи былыхъ идеаловъ. Въ своей попыткъ воспламенить вновь сердца страстной проповъдью и возродить невозвратимое прошлое, Монтану пришлось опереться все на ту-же идею, безъ которой толив недоступенъ порывъ къ отрѣшенію отъ всего мірского, — на идею близости кончины міра и упраздненія земнаго бытія. Монтанъ огненными словами предвъщалъ наступленіе страшнаго дня суднаго. Ему чудилось, что весь міръ, недавно просвътленный Христовымъ Откровеніемъ, уже вновь забылся въ тяжкой дремотъ плотскаго ослъпленія. «Человъкъ спитъ, а я бдящій»!—восклицалъ онъ 1), въ болѣзненномъ ощущеній своего призванія разбудить этотъ погрязшій въ матеріи міръ и заставить его вновь встрепенуться въ ожидании неминуемо-близкаго, грознаго конца. Не только самь Монтанъ, но и послѣдователи его, въ особенности двѣ женщины,—Прискилла и Максимилла,—были объяты пророческимъ духомъ и, находясь въ состоянии постояннаго экстаза, возвѣщали о грядущемъ концѣ мірскаго бытія и о необходимости полнаго очищенія отъ плотской скверны. Ихъ прорицанія производили неотразимое впечатлівніе на вітрующихъ, толпившихся вокругъ новоявленныхъ пророковъ. Во Фригіи п сопредъльныхъ ей областяхъ, среди населенія, вообще склоннаго къ религіозной экзальтаціи, усп'яхъ монтанизма былъ подавляющій. Незначительные городки Мизіи, — Пепуза и Тиміумъ, — оказались центрами мистическаго движенія, граничавшаго съ настоящей эпидеміей религіознаго пом'вшательства: здёсь прекратилась всякая обыденная жизнь, земные интересы и нужды были преданы забвенію, супружескія узы растор-гались по взаимному соглашенію, в рующіе безъ различія пола и возраста предавались мистическимъ созерцаніямъ, въ упоеніи религіознаго экстаза, усиленнаго до бол'язненности последствіями крайняго аскетизма.

Вскор'в волна этого восторженнаго мистицизма разлилась по всему христіанству, охватила всю Малую Азію, Сирію, Египеть, проникла въ Римъ, въ африканскія Церкви, въ далекую Гал-

<sup>1)</sup> Epiph. Haer. XLVIII, 4.

лію. Центромъ монтанистскаго движенія оставался попрежнему городокъ Пепуза, получившій значеніе и даже наименованіе «новаго Іерусалима»; толчокъ, даваемый здёсь религіозному сознанію, ощущался во всемъ христіанскомъ мірѣ, всюду вызывая броженіе умовъ и мистическую экзальтацію. Въ этомъ движеніи не было ничего спеціально-еретическаго,—хотя нѣкоторые церковные писатели утверждали, будто Монтанъ самъ себя называлъ Параклетомъ, т. е. Духомъ Святымъ, посланнымъ для завершенія Откровенія и для окончательнаго одухотворенія върующихъ, согласно евангельскому обътованію 1). Обвиненіе это не соответствовало действительности: общій характеръ проповъди Монтана и его пророчицъ скоръе позволяеть думать, что онп сами себя признавали лишь «избранными сосудами» и носителями даровъ Духа Святаго, облеченными особою пророческою миссіею. Но и въ этомъ видѣ ихъ выступленіе и вызванная ими экзальтація представляли для Церкви опасность, которую не замедлили прозрѣть защитники церковнаго авторитета. Монтанистское движеніе по существу подрывало устои этого авторитета: оно противорѣчило тому понятію о незыблемой власти Церкви и іерархической организаціи, которое въ серединів ІІ віжа уже начало выдвигаться въ качестві непреложнаго критерія христіанской жизни. Монтанистсткія грезы были непріемлемы для Церкви потому, что оні являлись послів періода напряженной борьбы съ гностицизмомъ, и Церковь, охраняя свой авторитеть, должна была опасаться мистическихъ идей, вновь возбуждавшихъ вопросъ о безграничной духовной свободъ, о непосредственномъ изліяніи Божественной благодати на особыхъ избранниковъ, помимо іерархическаго начала и внъ всякой церковной дисциплины.

всякой церковной дисциплины.
Обличая Церковь за охлаждение въ ней религіознаго пыла, порицая ея снисхождение къ земнымъ потребностямъ, Монтанъ заявлялъ, что церковное христіанство оскудѣло и въ немъ изсякъ источникъ благодати и даровъ Духа Святаго; онъ сѣтовалъ на то, что чада Церкви уже не сподоблялись дара исцѣленія недугующихъ и дара пророчества, бывшихъ удѣломъ всѣхъ върующихъ въ апостольскія времена. Проявленіе дара пророчества среди экзальтированнаго населенія Пепузы должно было, по мнѣнію Монтана, служить доказательствомъ особой

<sup>1)</sup> Ioan. XIV, 26; XV, 26; XVI, 7-14.

благодати, излившейся на его послѣдователей и содѣлавшей ихъ достойными преемниками апостоловъ. Монтанисты считали пророческій даръ единственнымъ истиннымъ признакомъ апостольскаго преемства; ссылаясь на нѣкоторые евангельскіе тексты, они доказывали, что пророчества не должны оскудѣвать въ христіанствѣ до самаго конца міра. Поэтому Максимилла, пережившая Прискиллу и самого Монтана, впослѣдствіе утверждала, что послѣ нея не будетъ больше пророковъ, въ виду окончательнаго наступленія послѣднихъ дней міра. Монтанисты полагали, что пророческій даръ передавался преемственно и былъ ими полученъ отъ нѣкоего Кодрата и Амміи, пророчицы филадельфійской, въ свою очередь получившихъ этотъ даръ отъ четырехъ пророчицъ—дочерей апостола Филиппа<sup>2</sup>) и другихъ пророковъ апостольскаго времени.

Всв эти утвержденія были равносильны отрицанію церковнаго авторитета и іерархіи. Устои Церкви покоились на традиціи апостольскаго преемства, передаваемаго пастырямъ Церкви черезъ рукоположеніе, и это понятіе о высокомъ значенія іерархическаго посвященія въ разсматриваемое нами время вылилось въ окончательную форму. Этому понятію нынѣ противополагалась монтанистская идея объ особомъ преемствѣ пророческаго дара, знаменующаго высшую степень благодати. Церковныя власти не могли оставить подобное утвержденіе безъ вниманія и возбудили въ свою очередь вопросъ о незаконности и лживости монтанистскихъ пророчествъ.

Мы уже замѣтили, что съ догматической стороны эти пророчества не могли считаться еретическими. Въ нихъ только возвѣщалась близость кончины міра, и эти прорицанія облекались въ форму обычной апокалиптической литературы, съ ея страстнымъ обличительнымъ тономъ и съ нагроможденіемъ мрачныхъ образовъ; они не могли на себя навлечь прямого осужденія со стороны Церкви, уже допустившей и даже принявшей въ богослужебный обиходъ нѣсколько образцовъ подобной литера-

<sup>2)</sup> Euseb. Hist. Eccl. V, 17. О дочеряхъ Филиппа и ихъ пророчествахъ упоминается въ Дъяніяхъ (ХХІ, 9); о нихъ говорятъ и многіе писатели христіанской древности. Поликратъ Ефесскій въ письмѣ къ римскому епископу Виктору (ок. 190 г.), говоря о великихъ свѣтилахъ Азійскихъ Церквей, называетъ Филиппа и его дочерей раньше Апостола Іоанна (Euseb. Hist. Eccl. III, 31). Евсевій сохранилъ намъ свѣдѣніе о томъ, что эти знаменитыя пророчицы скончались при имп. Траянѣ въ Іераполѣ и тамъ-же были погребены (Сf. Hist. Eccl. III, 39).

туры. Оставался вопросъ о томъ, насколько прорицанія Монтана, Прискиллы или Максимиллы заслуживали дов'врія и могли быть признаны боговдохновенными; вопросъ этотъ представлялся тімъ боліве важнымъ, что монтанисты добивались включенія своихъ пророчествъ въ канонъ священныхъ книгъ. Однако рішеніе Церкви по этому вопросу было вынесено далеко не сразу и не единогласно.

Повидимому, предстоятели Церкви прибѣгали неоднократно къ совѣщаніямъ для выясненія своихъ мнѣній по этому дѣлу. Такъ, мы имѣемъ свѣдѣнія о соборѣ 26 епископовъ въ Іераполѣ (въ 70-хъ г.г. И в.), подъ председательствомъ знаменитаго Апполинарія Іерапольскаго, и это собраніе церковныхъ авторитетовъ высказалось противъ катафригійскихъ пророковъ. Но такія осужденія носили м'єстный характерь и далеко не выражали общаго ми'єнія Церкви. Мы не им'ємь указаній на сколько-нибудь рѣшительное обличеніе самого Монтана, на по-пытки отлученія его отъ Церкви и т. п. Нѣкоторые епископы придерживались рѣзко-отрицательной точки зрѣнія, признавали, что монтанистскія пророчества не только не внушены Духомъ Святымъ, но даже исходять отъ духа зла и лжи. Сотасъ, епископъ Анхіальскій 1), пытался даже изгнать «нечистаго духа» изъ Прискиллы, но быль удержанъ приверженцами пророчицы<sup>2</sup>); тёмъ-же кончилась аналогичная попытка Зотика, еп. Команскаго, изгнать «бѣса» изъ Максимиллы<sup>3</sup>). Но наряду съ этимъ другіе пастыри Церкви воздерживались отъ прямого отрицанія монтанизма или даже выражали ему сочувствіе. Римскій епи-скопъ Сотеръ (прибл. 167—175) высказался противъ монтанистекихъ пророчествъ, но преемника его Элевоерія (прибл. 175—189) пришлось отговаривать отъ открытаго признанія ихъ 4). Ириней Ліонскій, написавшій свою книгу «Противъ ересей» въ 80-хъ г.г. II в., т. е. въ разгаръ монтанистскаго движенія, ни словомъ не обмолвился о «катафригіанахъ», хотя быль прекрасно осведомлень о ихъ существовании, такъ какъ до того ему самому пришлось, по порученію Ліонской общины, отвозить въ Римъ къ папѣ Элевоерію письмо, въ которомъ Ліонская Церковь высказывала свои взгляды по монтанистскому

2) Euseb. Hist Eccl. V, 19.

<sup>1)</sup> Анхіаль—городъ во Оракіи, въ предёлахъ нынфшней Болгаріи.

<sup>3)</sup> Ibid., V, 18. Команы-городъ малоазійской Памфиліи.

вопросу 1). Тоть факть, что въ своей книгѣ Ириней воздержался оть обличенія «катафригійской ереси», доказываеть, насколько ліонскій пастырь быль далекъ оть признанія послѣдователей Монтана еретиками. Въ ІІІ части книги «Противъ ересей» мы даже находимъ порицаніе лицъ, отвергавшихъ «современныя пророчества» 2). Наряду съ такими сдержанными выраженіями сочувствія, мы имѣемъ и яркій примѣръ увлеченія монтанизмомъ со стороны знаменитаго христіанскаго писателя,—апологета Церкви и врага гностицизма, — Тертулліана. Талантливый полемистъ сталъ на защиту монтанистскихъ идей съ тѣмъ жаромъ, съ которымъ опровергалъ Валентина или Маркіона; цѣлый рядъ трактатовъ Тертулліана, относящихся къ началу ІІІ вѣка (напр. De exhortatione castitatis, De jejuniis, De pudicitia, семь книгъ de extasi и др.) были проникнуты монтанистскимъ духомъ. Когда въ Церкви вполнѣ опредѣлился отрицательный взглядъ на монтанизмъ, Тертулліанъ остался вѣренъ своему увлеченію и раздѣлилъ участь монтанистовъ, извергнутыхъ изъ церковнаго общенія; имя его оказалось настолько тѣсно связаннымъ съ этимъ движеніемъ, что впослѣдствіе въ африканской Церкви монтанисты были извѣстны подъ названіемъ тертулліанистовъ.

Осужденіе, постигшее Тертулліана и его единомышленниковъ, относится уже къ III в., т. е. ко времени полной поб'яды Церкви надъ монтанизмомъ. Но до самаго конца II в'яка вопросъ о боговдохновенности катафригійскихъ пророковъ оставался открытымъ, а рвеніе къ Христову служенію, проявляемое монтанистами и засвид'ятельствованное кровью ихъ многочисленныхъ мучениковъ во время гоненій, заставляло остерегаться прямого осужденія ихъ фанатизма. Среди мучениковъ, особенно прославившихся въ Галліи во время гоненія при Маркі Аврелів, монтанисты занимали видное м'ясто, а въ Африк'я еще въ 202—203 г., во время гоненія при Септимів Северв, дв'я женщины монтанистки, Перпетуя и Фелицитата, своимъ необычайнымъ мужествомъ среди мученій заслужили чести считаться украшеніемъ христіанской Церкви, а «житіе» ихъ, составленное вскор'я посл'я ихъ славной смерти, вошло въ кругъ излюбленнаго душеполезнаго чтенія христіанской древ-

<sup>1)</sup> Euseb. *Hist. Eccl.* V, 3—4.

<sup>2)</sup> Iren. Adv. haer. III, XI, 9.

ности и принадлежить къ числу стариннвийшихъ мученическихъ «двяній», включенныхъ въ церковные святды.

Полемика, разгоръвшаяся вокругъ монтанистскаго движенія, создала громадную литературу какъ обвинительныхъ, такъ и защитительныхъ трактатовъ, посланій и т. п., большая часть которыхъ, къ сожальнію, до нась не дошла. Самый пенный матеріаль по монтанистскому вопросу даеть намъ нынѣ *Цер-*ковная Исторія Евсевія, въ V-ой книгѣ которой приведены выдержки изъ обличительныхъ сочиненій, направленныхъ противъ Монтана его современниками. Но эти данныя, котя и представляющія драгоцінный вкладь въ исторію Церкви ІІ въка, все-же въ недостаточной мъръ освъщають для насъ явленіе, такъ глубоко захватившее христіанское сознаніе. Такъ, мы почти не имфемъ сведений о жизненной деятельности и судьбъ самого Монтана и его сподвижницъ, Прискиллы и Максимиллы. Даже время ихъ выступленія не поддается точному опредъленію 1). Можно считать установленнымъ лишь то, что Монтанъ и Прискилла умерли раньше Максимиллы, а смерть последней путемъ разныхъ вычисленій можно приблизительно пріурочить къ 179 г. Существуєть преданіе, будто и Монтанъ и Максимилла окончили жизнь самоубійствомь 2), но эти св'ьдвнія никакой достовърностью не отличаются и скорбе похожи на тъ обвиненія, которыя измышлялись въ пылу догматическихъ споровъ. Монтанисты не избъжали этихъ обвиненій, столь обычныхъ у ересеологовъ. Между темъ какъ Ириней Ліонскій, современникъ катафригійскихъ фанатиковъ, умалчиваеть о какихъ-бы то ни было возбуждаемыхъ противъ нихъ обвиненіяхъ, поздн'яміе ересеологи повторяють вздорные слухи, будто монтанисты совершали Евхаристію на крови младенца, т. е. поднимають вновь противъ нихъ старую, нелѣпую клевету, измышленную языческою толпою противъ христіанъ, и применяемую христіанами къ гностикамъ; возможностью повторенія этой клеветы въ приміненіи къ монтанистамъ возмущался еще Тертулліанъ 3). Впрочемъ, легковфристь Епифанія

<sup>1)</sup> Указаніе Исторіи Евсевія на то, что Монтанъ выступиль впервые въ Ардабав'ь «при проконсуль Грать», не можеть быть использовано, в'в виду отсутствія документальныхъ св'ядіній о такомъ проконсуль; время его проконсульства можно гадательно отнести къ 50-мъ гг. П в.

<sup>2)</sup> Euseb. *Hist. Eccl.* V, 16.

<sup>3)</sup> Praedest., XXVI.

и другихъ позднѣйшихъ ересеологовъ здѣсь объясняется именно тѣмъ, что они уже не отдѣляли монтанистовъ отъ остальныхъ, ненавистныхъ имъ гностиковъ. Быстрый ростъ церковной организаціи христіанства заглушалъ всякую возможность пониманія катафригійскаго движенія. Это движеніе являлось, по существу, только отрицаніемъ церковной днециплины: сто лѣтъ спустя, самая возможность подобнаго отрицанія уже не вмѣщалась христіанскимъ сознаніемъ, и возстаніе противъ авторитета Церкви и ея іерархической организаціи уже казалось вполнѣ тождественнымъ съ возстаніемъ противъ догматическихъ и этическихъ основъ христіанскаго ученія.

Мы здъсь подошли къ самой сути монтанистскаго движенія, къ его смыслу и глубокому значенію въ исторіи христіанства. Монтанизмъ быль побѣжденъ и отвергнуть потому, что онъ противорѣчиль новымъ теченіямъ христіанской мысли, оказался въ несоотвѣтствіи съ новымъ укладомъ христіанской жизни. Побѣда, одержанная въ монтанистскомъ вопросѣ церковнымъ авторитетомъ, показала, насколько глубоко измѣнились основныя черты христіанскаго быта. Власть епископа, незамѣтно окрѣпшая за сто лѣтъ, неожиданно проявилась, какъ единственный критерій всѣхъ религіозныхъ запросовъ. До середины П вѣка въ христіанской средѣ могли возникать существенныя разногласія въ толкованіи Христова ученія, и эти разногласія носили характеръ независимыхъ равноправныхъ мнѣній. Но борьба вокругъ гностическихъ идей внесла въхристіанское сознаніе новое пониманіе церковной дисциплины. Послѣ побѣды, одержанной надъ гностицизмомъ, Церковь является уже во всеоружіи своего авторитета: отнынѣ она даетъ отвѣты на всѣ запросы христіанской мысли и совѣсти, а несогласіе съ ея указаніями является тяжкимъ неповиновеніемъ, отпаденіемъ, ересью.

Въ исторіи христіанства II вѣка монтанистское движеніе представляеть глубокій интересъ именно потому, что въ немъ и въ борьбѣ вокругь его идей отразились особенно выпукло всѣ послѣдствія борьбы между Церковью и гностицизмомъ. Монтанизмъ самъ по себѣ понятенъ лишь какъ заключительный эпизодъ этой борьбы, какъ послѣдній отзвукъ гностицизма въ христіанскомъ мірѣ. Въ «катафригійскомъ движеніи» оставались, правда, незатронутыми основные вопросы христіанской догматики, но зато въ немъ выразились всѣ особенности гностиче-

скаго міровоззрѣнія, примѣненныя къ христіанской этикѣ, къ быту христіанскихъ общинъ. Возбужденные имъ вопросы являлись послѣднимъ протестомъ противъ власти Церкви надъ свободной индивидуальностью вѣрующихъ, противъ іерархической организаціи и захвата ею власти надъ свободными порывами религіознаго экстаза. И этотъ протестъ, разбившійся о твердыню Церкви, послужилъ только свидѣтельствомъ объ окончательномъ закрѣпленіи устоевъ церковной власти и завершившейся кристаллизаціи ея идеаловъ.

Въ борьбъ противъ монтанизма Церковь выяснила, что даже Въ борьбъ противъ монтанизма Церковь выяснила, что даже проявленія высшей благодати, въ родѣ дара прорицанія, могутъ быть признаны истинными дарами Духа Святаго лишь при условіи подчиненія ихъ церковному авторитету. Подобно тому, какъ въ борьбѣ съ гностицизмомъ было вынесено осужденіе всякимъ тайнымъ традиціямъ и откровеніямъ, несогласнымъ съ ученіемъ Церкви, такъ и въ продолженіи этой борьбы съ послѣдними отзвуками гностицизма,—съ монтанизмомъ, — были осуждены и отвергнуты порывы мистической экзальтаціи, не укладывавшейся въ рамки церковной организаціи. Въ исторіи Прискиллы и Максимиллы мы видимъ епископовъ въ роли судей надъ свободнымъ дотолѣ пророческимъ вдохновеніемъ. Епископской власти отнынъ предоставляется ръшать, не отъ лукаваго-ли исходить какое либо явленіе экстаза и прорицанія, и это критическое отношеніе къ религіозному вдохновенію должно было выразиться въ опредёленномъ отрицаніи пророчества, какъ особаго проявленія Божественной благодати внё апостольскаго преемства. Церковь разъ навсегда покончила съ притязаніями экзальтированныхъ ясповидцевъ быть провозв'ястниками особыхъ откровеній и вельній Вожіихъ. Не отрицая въ принципа возможности особаго дара предвъдънія, Церковь однако закрыла ему доступъ въ свой канонъ, признала его какъ-бы излишнимъ въ виду совершенства и полноты Божественнаго откровенія, принесеннаго человъчеству Сыномъ Божіимъ, и хранительницею коего является Церковь по праву апостольского преемства. Этимъ критическимъ отношеніемъ къ пророчествамъ Церковь ограждала себя отъ обвиненія, будто она оскуд'єла пророками всл'єдствіе оскуд'єнія въ ней благодати Духа Святаго. Первобытныя христіанскія общины, пребывавшія въ постоянномъ напряженіи мистическаго экстаза, гордились пророческимъ даромъ, посто-янно проявлявшимся среди братіи, но въ Церкви II въка это

явленіе оказалось слишкомъ опаснымъ, съ точки зрѣнія іерархическаго авторитета, и пресѣченіе его было признано необходимымъ. Выло рѣшено, что если въ Ветхомъ Завѣтѣ Богу угодно было открывать свою волю черезъ избранныхъ пророковъ, то въ Новомъ Завѣтѣ пѣтъ нужды въ подобныхъ откровеніяхъ, вполнѣ замѣненныхъ совершеннымъ ученіемъ Церкви и ел толкованіями велѣній Божіяхъ. Замѣтимъ, что это отрицательное отношеніе къ пророчествамъ привело къ неожиданнымъ затрудненіямъ въ дѣлѣ установленія новозавѣтнаго канона: Церкви пришлось бороться за сохраненіе въ канонѣ Апокалипсиса Іоанна, этого древнѣйшаго памятника апостольской литературы, который хотѣли отвергнуть слишкомъ рьяные противники пророческихъ книгъ, подобно тому, какъ были исключены изъ канона другіе Апокалипсисы и книга «Пастырь» Ерма.

Другимъ весьма важнымъ последствиемъ борьбы съ монтанизмомъ было окончательное выяснение отрицательнаго взгляда Церкви на выступленія женщинъ во главѣ общинъ. Мы уже знаемъ, что въ первобытномъ христіанствѣ царилъ принципъ «нѣсть мужескій поль ни женскій», и что это равенство половъ находило ежечасныя подтвержденія и въ повседневной жизни общинъ, и передъ лицемъ гонителей, когда женщины высту-пали безстрашными исповедницами и мученицами за веру не пали оезстрашными исповъдницами и мученицами за въру не только наравив съ мужчинами, но даже вдохновляя и ободряя своимъ примвромъ своихъ сподвижниковъ, какъ Бландина среди ліонскихъ мучениковъ въ 177 г., и Перпетуя въ Кареагенв въ 203 г. Мы знаемъ также, что ограниченіе роли женщины въ Церкви постепенно выяснялось по мврв развитія исторической эволюціи христіанства и перехода его отъ вольнаго экстаза первобытныхъ общинъ къ устойчивымъ формамъ церковной организаціи. Нервная экзальтація женщинъ и пхъ необузданный пыль, такъ трудно поддающійся дисциплинировкѣ, казались уже неудобными въ новыхъ условіяхъ христіанскаго быта; недовъріе Церкви къ женскому элементу еще усиливаобъта; недовърге Церкви къ женскому элементу еще усиливалось при видъ выдающагося положенія, занимаемаго женщинами во всѣхъ мистическихъ сектахъ, въ которыхъ онъ часто играли руководящую роль (какъ напримѣръ Марцеллина у карпократіанъ). Мы знаемъ, что въ гностическихъ кругахъ, наоборотъ, подчеркивалось особенное значеніе женщинъ, и поддерживалась традиція объ особенномъ довъріи и сердечномъ отношеніи Самого Господа Іисуса Христа къ нѣкоторымъ Сво-

имъ ученицамъ, сгоявшимъ къ Нему ближе самихъ апостоловъ. Эта традиція была весьма непріятна церковной іерархін, основавшей свой авторитеть на апостольскомъ преемствъ; она способствовала усиленію вражды Церкви къ женщинамъ. То обстоятельство, что именно въ гностическихъ сектахъ женщины занимали часто первенствующее положеніе, находя здісь просторъ для своихъ мистическихъ порывовъ, — отъ вдохновенныхъ прорицаній до обыкновенныхъ явленій истеріи и кликушества, наконецъ, что именно у гностиковъ женщины бывали облечены священнымъ саномъ и совершали всв таинства, - возбуждало въ Церкви стремление отстранить женщину отъ священнаго служенія. Мы уже видёли, съ какимъ раздраженіемъ Ириней Ліонскій отзывался о спутницахъ валентиніанца Марка и объ участій ихъ въ совершеній тайнственных тобрядовь 1). Женщины священнослужители, пропов'ядницы и пророчицы, пользовавшінся такимъ почетомъ у гностиковъ, навлекали на себя вражду со стороны предстоятелей Церкви именно съ техъ поръ, какъ въ дерковныхъ кругахъ выяснилось стремленіе установить равновъсіе между крайними теченіями христіанской мысли, и создать новые идеалы спокойствія, кротости и безусловнаго подчиненія церковному авторитету. Къ этому идеалу менъе всего подходили женщины, одержимыя религіознымъ экстазомъ, и Церковь начала противъ нихъ упорную борьбу, выразившуюся особенно ярко въ вопроск о катафригійскихъ пророчествахъ. Осужденіе монтанистскаго движенія явилось ръшительнымъ моментомъ въ исторіи постепеннаго развитія въ Церкви антифеминизма; оно послужило поводомъ къ стесненію проповеднической роли женщинъ, къ предъявленію имъ одного лишь требованія скромности и безмолвнаго повиновенія. Такъ совершилось мало-по-малу ниспадение женщины со степени полноправпаго члена христіанской общины. Въ гностическихъ сектахъ, далеко уклонившихся отъ русла церковнаго христіанства, даже въ монтанистскихъ общинахъ посл'в отпаденія ихъ отъ Церкви, мы видимъ еще женщинъ въ руководящей роли предстоятельницъ общинъ, облеченныхъ даже епископскимъ саномъ 2),-въ Церкви такое явленіе уже немыслимо. Церковное христіанство выдвигаеть еще только дивныхъ мучениць: на кровавой аренф

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 325-326.

<sup>2)</sup> Cf. Epiph. Haer. XLIX.

амфитеатровъ женщины въ послѣдній разъ выступають съ братіями, какъ равныя... Но для женщины проповѣдницы и восторженной прорицательницы нѣтъ болѣе мѣста въ новомъ укладѣ христіанской жизни: отнынѣ ей принадлежитъ лишь второстепенная роль вдохновительницы, какъ Макрина для великихъ братьевъ своихъ Василія и Григорія, какъ Моника для сына своего Августина, какъ Павла для Іеронима. Вселенская Церковь уже не увидитъ болѣе великой благовѣстницы, какъ спутница Павла «равноапостольная» Оекла,—великихъ пророчицъ, окруженныхъ всеобщимъ почитаніемъ, какъ дочери апостола Филиппа или какъ Максимилла...

Борьба противъ катафригійскихъ пророчествъ оставила глубокій следь и въ исторіи христіанскаго канона. Притязанія монтанистовъ добиться включенія въ канонъ своихъ новыхъ откровеній-выдвинули на первую очередь вопросъ объ установленіи точныхъ рамокъ этого канона, объ окончательномъ опредъленіи списка священныхъ книгъ христіанства, признанныхъ боговдохновенными. Конецъ борьбы съ монтанизмомъ совпаль съ моментомъ закръпленія общихъ очертаній новозавътнаго канона; къ 80-мъ г.г. И въка относится первая извъстная намъ попытка составленія письменнаго списка канонических книгь, причемъ этотъ перечень сопровождался изложениемъ техъ мотивовъ и соображеній, по которымъ некоторыя книги принимались въ канонъ, а другія отвергались. Мы вернемся далье къ этому важному историческому документу 1), пока-же отмѣтимъ только, что въ немъ устанавливается отрицательный взглядъ Церкви на пророческія книги, признанныя (за исключеніемъ двухъ Апокалипсисовъ) неумъстными въ Новомъ Завътъ. Зато пророчества Ветхаго Завъта не могли быть отринуты, ибо на нихъ основывались мессіаническія толкованія пришествія Христова. Христіанская литература уже пестрѣла ссылками на эти пророчества; христіанская мысль гордилась ими, усматривала въ нихъ историческое подтверждение правоты церковнаго тол-кования миссии Христовой. Псалтырь уже давно заняла въ христіанской жизни м'єсто излюбленной книги и выразительницы порывовъ религіознаго вдохновенія. Наконець, Пятикнижіе Монсеево тоже входило въ кругъ христіанскаго чтенія, подъ покровомъ символическихъ толкованій, обвившихся во-

<sup>1)</sup> См. далье, ч. V, Канонз Мураторія.

кругъ каждаго его слова. Такъ совершилось принятіе Ветхаго Завѣта, какъ священнаго документа христіанства, наравнѣ съ Новымъ Завѣтомъ, явившимся какъ-бы его продолженіемъ. Длительная борьба Церкви съ антиеврейскими идеями гностицизма завершилась признаніемъ боговдохновенности Ветхаго Завѣта и включеніемъ его въ христіанскій канонъ; въ текстахъ его Церковь нашла лучшую опору своего авторитета.

Мы здѣсь наталкиваемся на одно изъ важнѣйшихъ послѣд-

ствій борьбы Церкви съ гностицизмомъ и монтанизмомъ. То было—сближеніе съ еврейской традиціей, въ противовъсъ гностическому антиюданзму. Въ этой традиціи таплась неотразимая сила, привлекавшая симпатіи Отцовъ Церкви: свойственный еврейству духъ дисциплины и незыблемый авторитеть Св. Писанія являлись слишкомъ надежнымъ оплотомъ противъ безпокойныхъ порывовъ Богоискательства, и Церковь безсознательно пошла по пути сближенія съ ними. Церковная іерархія тельно пошла по пути сближенія съ ними. Церковная іерархія признала себя преемницей еврейскаго священства, наслѣдницей его власти и престижа. Церковь, отвергнувшая гностическія созерцанія, приняла эпопею еврейскаго народа, какъ основу своего міросозерцанія и связала исторію «избраннаго племени» со своимъ представленіемъ о Новомъ Завѣтѣ, установленномъ спасительнымъ пришествіемъ Христовымъ. Въ ветхозавѣтной исторіи Израиля Церковь рѣшила усматривать прообразъ собственныхъ судебъ и своей міровой миссін. Бибила проставленнія ветходительных приметально висока проставлення ветходительных судебъ и своей міровой миссін. Вибила проставля простав блейская традиція оказалась настолько удобной для закрѣпле-нія церковнаго авторитета, что христіанскіе писатели охотно на нее ссылались даже въ полемикѣ съ внѣшними врагами: на нее ссылались даже въ полемикъ съ внъшними врагами:
такъ, при опровержении высокомърныхъ указаний язычниковъ
на новизну христіанскаго ученія въ сравненіи съ древними
философскими и религіозными системами, апологеты прибъгали
къ утвержденію, будто откровенія Моисея древнъе всъхъ
иныхъ религіозныхъ формулъ и послужили для нихъ образцомъ.
Само собою разумъется, что подобное уваженіе къ историческимъ преданіямъ еврейства проскальзывало лишь въ пылу

Само собою разумѣется, что подобное уваженіе къ историческимъ преданіямъ еврейства проскальзывало лишь въ пылу полемики съ врагами христіанства; ему мѣста не было во внутренней эволюціи христіанскаго міросозерцанія, уже далеко перешагнувшаго за грани еврейской традиціи. Сближеніе съ юданизмомъ осталось чисто-идейнымъ, внѣ всякихъ признаковъ національности и реально-бытовыхъ условій, безъ всякаго подчиненія бремени еврейской обрядности. Какъ мы указывали уже

неоднократно, Церковь приняла Ветхій Завѣть лишь въ своеобразной обработкѣ символическихъ толкованій, придала ему характеръ міровой поэмы вѣчнаго Богоискательства, приноровленной ко всѣмъ племенамъ и народностямъ.

Насколько глубока была отчужденность библейской традиціи, усвоенной христіанствомъ, отъ истиннаго еврейскаго духа—видно изъ того, что не только съ іудействомъ въ собственномъ смыслѣ, — т. е. съ остатками сыновъ израилевыхъ, пережившихъ свои разбитыя мечты, — но даже съ евіонейскимъ теченіемъ христіанства никакого сближенія не послѣдовало. Для чадъ Церкви еврей остался такимъ-же врагомъ, какимъ онъ являлся для валентиніанцевъ или для маркіонитовъ. Пропасть, разверзшаяся между христіанствомъ и іудействомъ, осталась зіяющей на вѣки. Духъ еврейскаго народа, его историческіе идеалы—оказались совершенно чуждыми новой міровой религіи, сохранившей лишь библейскія формулы обращенія къ Божеству. Разительный примѣръ этой отчужденности мы видимъ въ томъ равнодушіи, съ которымъ христіанство относилось къ реальнымъ, драгоцѣннѣйшимъ остаткамъ еврейской старины, къ ея священнымъ реликвіямъ.

Следуетъ помнить, что после разрушенія Іерусалима Титомъ въ Римъ были привезены, въ виде трофеевъ, всё святыни Іерусалимскаго храма: тутъ были священные сосуды и книги, и таинственный седмисвещникъ, и завеса храма и пр.; по словамъ Іосифа Флавія, Титъ отдалъ часть этихъ трофеевъ въ храмъ Мира, а остальными украсилъ императорскій дворецъ. Можно было-бы ожидать, что со стороны римской христіанской общины эти реликвіи вызвали-бы не только особое вниманіе, но даже благоговейное почитаніе; на самомъ дёлё, христіанскій міръ не проявилъ никакого интереса къ этимъ еврейскимъ святынямъ, оставшимся въ Римъ болье трехъ въковъ. Ни одинъ христіанскій писатель о нихъ не обмолвился, даже позже, когда поклоненіе мощамъ и всякимъ реликвіямъ стало общимъ явленіемъ. О дальнъйшей судьбъ этихъ святынь іерусалимскаго храма мы можемъ почерпнуть сведёнія лишь изъ случайнаго указанія позднѣйшаго византійскаго историка Прокопія (въ его исторіи Готской войны при Іустиніанѣ): по его словамъ, при взятіи Рима Аларихомъ въ 410 г., часть драгоцённыхъ священныхъ сосудовъ попала въ руки Готовъ въ числё прочей награбленной добычи, а остальная часть была

увезена въ Африку Вандалами при вторичномъ взятіи и разграбленіи Рима Гензерихомъ въ 455 г. <sup>1</sup>). Поразительное равнодушіе христіанъ къ судьбѣ этихъ реликвій, о которыхъ нѣтъ ни единаго упоминанія во всей святоотческой литературѣ, краснорѣчиво доказываетъ, насколько усвоеніе Церковью библейской традиціи было чисто-внѣшнимъ, идейнымъ, и не стояло въ связи съ историческими завѣтами еврейства.

Во второй половинъ И въка отдаление Церкви отъ исторически-бытовыхъ условій іудейства сказалось съ особенной силой въ вопросф, взволновавшемъ весь христіанскій міръ, — а именно въ вопрост о времени празднованія Пасхи, бывшей уже тогда главнымъ христіанскимъ праздникомъ. Первобытныя христіанскія общины на Восток'в сохраняли еврейскій обычай празднованія Пасхи въ 14-й день м'єсяца Нисана (перваго весенняго луннаго мѣсяца), и къ этому дню пріурочивали воспоминаніе о Воскресеніи Господнемъ. Съ теченіемъ времени и по мъръ утраты живой связи съ еврействомъ, въ Церкви сталъ упрочиваться обычай праздновать Пасху «въ тоть день, въ который воскресь Господь», т-е. въ день послѣсубботній (получившій названіе воскресенья пли дня Господня), первый после весенняго полнолунія, - даже когда этоть день не совпадалъ съ 14-мъ Нисана по еврейскому счислению. Некоторыя-же азійскія Церкви хранили традицію празднованія Пасхи «какъ самъ Господь ее праздновалъ», т.-е. 14-го Нисана, одновременно съ евреями. Это разногласіе, само по себъ не существенное, пріобр'єтало особое значеніе потому, что въ немъ выражались противоположныя воззрѣнія на отношеніе Христа и Его спасительной миссіи къ Ветхому Завѣту. Сторонники еврейскаго обычая, державшіеся числа 14-го Нисана и получивmie поэтому названіе четыренадесятников (quartodecimani, теббаребхаговахатотаго), видели въ христіанскомъ празднике какъбы замбиу ветхозавътной Пасхи: вкушение агица, установленное Монсеемъ для народа Израильскаго, замѣнялось воспоми-

<sup>1)</sup> Ргосор. De bell. Goth. и De bell. Vandal. Проконій добавляєть, что позже, когда полководець Іустиніана Велизарій разгромиль Вандаловь въ Африкѣ и вернуль часть награбленной ими добычи, въ числѣ доставшихся ему трофеевъ были священные предметы іерусалимскаго храма. Іустиніанъ повелѣль отослать ихъ въ одну изъ христіанскихъ церквей Іерусалима. Дальнѣйшая судьба ихъ неизвѣстна. Cf. Gregorovius, Geschichte d. Stadt Rom, томъ І, кн. І, гл. VI, 21.

наніемъ о спасительныхъ страданіяхъ Христа—Агнца Божіяго, «закалаемаго отъ начала міра»; на этотъ символическій смыслъ Пасхи христіанской указывалъ нѣкогда самъ Апостолъ Павелъ 1). Въ тѣхъ-же Церквахъ, гдѣ празднованіе Воскресенія Господня пріурочивалось ко дию послѣ-субботнему, первому послѣ весенняго полнолунія, независимо отъ еврейскаго календаря,—это празднованіе теряло символическое значеніе и являлось лишь поминовеніемъ величайшаго историческаго момента христіанства. Впрочемъ, на Западъ, гдъ еврейскія колоніи были не столь многочисленны, христіанскимъ общинамъ было-бы даже трудно слъдить за еврейскимъ счисленіемъ, и связь съ ветхозавътнымъ обрядомъ отпадала сама собою. На Востокъ-же были еще живы преданія апостольских времень, и прим'єрь великих основателей азійскихь Церквей,—Апостола Іоанна, Фикихъ основателей азійскихъ Церквей,—Апостола Іоанна, Филиппа, и др.,—соблюдавшихъ при жизни еврейскую пасхальную традицію, поддерживаль уваженіе къ этой традиціи. Именно на эти примъры ссылались Отцы Церквей восточныхъ, когда заходиль вопрось объ установленіи общаго дня празднованія Пасхи для всего христіанскаго міра. Вопрось этотъ поднимался неоднократно; его обсуждаль св. Поликарпъ Смирнскій съ епископомъ римскимъ Аникетомъ во время пребыванія своего въ Римѣ (ок. 155 г.); о немъ спорили въ Лаодикійской Церкви ок. 167 г., послѣ кончины знаменитаго епископа лаодикійскаго Сарариса. Сагариса, и въ спорѣ этомъ приняли участіе лучшіе авторитеты христіанскаго Востока, какъ-то Мелитонъ Сардійскій и Аполлинарій Іерапольскій. Никакого опредѣленнаго рѣшенія однако не было вынесено изъ этихъ преній, и разногласіе во времени празднованія Пасхи не прекращалось, къ немалому неудобству Церквей, изъ которыхъ одит совершали празднество, когда другія еще пребывали въ постт. Такому разногласію захотть положить предта епископъ римскій Викторъ, замънившій на римской канедрт Элевнерія около 189-го г. Борьба за авторитеть Церкви противъ гностицизма и монтанизма была къ тому времени закончена, и устранение всякаго разномыслія по церковнымъ вопросамъ казалось необходимымъ такимъ представителямъ твердаго авторитета, какимъ являлся Викторъ. Опъ обратился къ Церквамъ восточнымъ съ требованіемъ присоединиться къ практикъ западныхъ Церквей въ дълъ праздно-

<sup>1) 1</sup> Кор., V, 7: «пасха наша за ны пожренъ бысть Христосъ»...

ванія Пасхи, и, получивъ отпоръ со стороны ніжоторыхъ предстоятелей Восточной Церкви, желавшихъ сохранить традицію, освященную примеромъ Апостоловъ (особенно резкій отрицательный отвёть быль получень оть Ефесскаго епископа Поликрата) 1), задумаль довести дёло до открытаго разрыва и отсёчь отъ вселенской Церкви сторонниковъ азійскаго обычая. Притязанія Виктора вызвали однако энергичный протесть со стороны большинства христіанскихъ Церквей, заявившихъ о невозможности разрыва съ древними, уважаемыми Перквами, основанными Апостолами, изъ-за одного только обрядового вопроса; въ этомъ смыслѣ высказалась, напримѣръ, Галльская Церковь, отъ лина которой маститый Ириней Ліонскій написаль Виктору образцовое посланіе, проникнутое истиннымъ миролюбіемъ п христіанской кротостью <sup>2</sup>). Неум'єстное рвеніе Виктора было осуждено и на Восток'є, причемъ Іерусалимская Церковь ставила въ примъръ собственный обычай: устанавливать день пасхальнаго празднованія по соглашенію съ сос'ядней Александрійской Церковью 3). Это мирное настроеніе восторжествовало, и угрозы Виктора остались безъ последствій; разрывъ быль изобътнуть, а Церкви азійскія постепенно и безъ борьбы присоединились къ обычаю праздновать Пасху въ первый следующій за весеннимъ полнолуніемъ воскресный день, не справляясь съ еврейскимъ календаремъ; обычай этотъ былъ повсемъстно принять и наконецъ закръпленъ постановленіемъ перваго вселенскаго Никейскаго собора 325 г.

Великій «споръ о Пасхѣ», разгорѣвшійся съ такой силой между 190—192 гг., не имѣлъ, такимъ образомъ, реальныхъ послѣдствій. Но онъ имѣетъ большое значеніе въ исторіи христіанства, какъ показатель внутренняго состоянія Церкви, завершившей эволюцію своей прочной организаціи. Мы здѣсь видимъ идею церковнаго авторитета, доведенную до возможности суда надъ отдѣльными Церквами по вопросу, касающемуся не христіанскаго догмата, а лишь обряда и церковной дисциплины. Кромѣ того, здѣсь можно видѣть первое примѣненіе идеи соборнаго начала, призванной пграть такую роль въ послѣдующей жизни Церкви.

<sup>1)</sup> Euseb. Hist. Eccl., V, 24.

 <sup>2)</sup> Ibid. loc. cit.
 3) Ibid., V, 25.

Съ конца I и въ теченіе ІІ вв. мы могли проследить постепенное сосредоточение власти и моральнаго достоинства христіанской общины въ рукахъ предстоятеля ея, — епископа, — п постепенное ограничение индивидуальныхъ правъ членовъ общины. Къ концу И въка эта эволюція уже вполит закончена, а усложнение условій христіанскаго быта и быстрое расширеніе церковныхъ общинъ вызываеть къ жизни новое явленіе: необходимость совъщаній между епископами для выясненія всьхъ вновь назръвающихъ вопросовъ. Такіе совъщанія и съъзды представителей Перквей имали масто уже въ дала монтанизма, а въ исторіи пасхальнаго спора они являются уже вполив оформленными: по предложению одного изъ главныхъ предстоятелей Церкви (въ данномъ случав епископа Виктора римскаго) повсюду происходять соборы епископовъ, устанавливающіе мижніе Церкви по возбужденному вопросу 1). Отнына это явление неразрывно съ самой сущностью церковной организаціи. Въ III в. такими соборами опредъляется весь ходъ христіанской жизни; въ нихъ выливается въ окончательной форм'в идея церковнаго авторитета, въ нихъ сосредоточивается вся дальнъйшая исторія христіанства. Посл'ядніе вопросы, оставшіеся нер'яшенными со времени борьбы съ гностицизмомъ, находять здісь свое окончательное рашеніе, и эти соборныя опредаленія уже являются обязательными для христіанской сов'єсти. Ими были установлены, въ теченіе III вѣка, этическія основы христіанской жизни.

Мы уже знаемъ, что этическіе вопросы, наравнѣ съ догматическими, были выдвинуты съ особенной остротой во время борьбы съ гностицизмомъ и монтанизмомъ. Въ первобытномъ христіанствѣ ихъ быть не могло; проповѣдь религіознаго экстаза заключала въ себѣ по существу всѣ требованія нравственной чистоты, а то равнодушіе къ внѣшнимъ жизненнымъ условіямъ, которое мы уже отмѣтили въ апостольской проповѣди, не оставляло мѣста для моральныхъ предписаній. Мы видѣли, съ какой неохотой такія указанія давались даже апостоломъ Павломъ, нанболѣе трудившимся въ дѣлѣ устройства Церквей и упорядоченія ихъ быта. Вспомнимъ отношеніе Павла къ преступнику-кровосмѣсителю въ Кориноской Церкви: съ нимъ нечего

<sup>1)</sup> Въ исторіи «спора о Пасхѣ» 190—192 г. упоминаются соборы Церквей Александрійской, Коринеской, Понтійской, Палестинской, Осроенской, Ефесской, Галльской и др.

разсуждать, ему надо лишь напомнить о последствіяхъ его тяжкаго гръха и затъмъ предоставить его печальной участи: Церковь передъ нимъ закроется 1). Если таковъ былъ взглядъ на гръхъ, не нарушавшій союза върующихъ, то нечего и говорить, каково могло быть отношение къ проступку противъ этого союза. «Аще кто не любить Господа Інсуса Христа,—да будеть проклять 2)», т. е. да погибнеть съ міромъ, осужденнымъ на погибель. Христіанинъ, отпавшій отъ Христа, ipse facto нарушалъ союзъ съ Церковью и ему не могло быть больше маста въ христіанской общинъ. При общемъ восторженномъ подъемъ духа, при страстномъ напряжении всёхъ духовныхъ силъ, членъ общины, равнодушный къ экзальтаціи своихъ братій, темъ самымъ разрывалъ съ нимъ общение: Церкви пе приходилось его карать, тъмъ менъе отсъкать его; — онъ самъ отпадаль, съ нимъ больше не считались. Христіанство требовало полнаго духовнаго возрожденія и принесенія всёхъ духовныхъ силь на алтарь Христа; кто не могъ удовлетворить этимъ требованіямъ, тотъ не могъ быть и членомъ общины. Христіанство требовало внутренняго горфнія, а человфкъ, не умѣвшій пламенфть, не имъть части въ благодатномъ царствін Духа, возвъщенномъ міру. «Понеже тепль еси, и ни студень еси ниже горящь, имамъ тя изблевати изъ усть Моихъ<sup>3</sup>)», — въ этомъ энергичномъ выражения Апокалипсиса сказалось истинное отношение христіанства І въка къ своимъ чадамъ.

Но со II вѣка, когда рамки христіанскихъ общинъ широко раздвинулись, когда членами ихъ оказались не горсточки людей, охваченныхъ восторгомъ пламенной в'вры, а народныя массы, нестія къ алтарямъ Христа свои немощи, когда Церкви пришлось вырабатывать свою организацію и озаботиться оцінкой духовныхъ силъ этихъ массъ, — тогда дѣленіе рода человѣческаго на «просвѣтленныхъ» и не достигшихъ просвѣтлѣнія пришлось значительно расширить и смягчить. Пришлось убъдиться, что и среди «просвѣтленныхъ», «призванныхъ», возможны всякія паденія, возможны затмѣнія въ душахъ свѣта Христова. Пришлось считаться съ человъческой немощью и понизить уровень нравственных требованій, недоступных для

<sup>1) 1</sup> Kop. V, 1—13. 2) 1 Kop. XVI, 22.

<sup>3)</sup> Anoka.unc. III, 16.

массы. Мы уже знаемъ, что эволюція церковнаго христіанства заключалась именно въ этомъ приспособленіи христіанскихъ идеаловъ къ повседневной жизни. Церковь стала все болѣе и болѣе снисходительно относится къ духовной немощи своихъ чадъ и, не возлагая на нихъ непосильныхъ тяготъ, открыла имъ путь къ спасенію, — въ смиреніи и въ покаяніи. Авторитетъ Церкви оставиль за собой право все простить; безпрекословное подчиненіе ему стало считаться лучшей добродѣтелью. Идея «стада Христова» воплотилась въ реальныя формы. И образъ вѣчно-Искомаго Божества заслонился образомъ Пастыря добраго, ищущаго заблудшихъ овецъ Своихъ...

Но эта эволюція совершилась не безъ борьбы, не безъ

жгучаго протеста со стороны приверженцевъ былыхъ идеаловъ христіанства. Мы знаемъ, что этотъ протесть лежаль въ основъ гностическаго движенія, выдвигавшаго идею особаго христіан-скаго посвященія, недоступнаго для толпы. Гностики, заявляв-шіе, что ихъ ученіе обращено лишь къ одному человѣку изъ тысячи, имѣли при этомъ въ виду не однѣ только тайны выстысячи, имъли при этомъ въ виду не однъ только таины выс-шаго созерцанія, но и аскетическія требованія, предъявляемыя ими къ однимъ лишь «пневматикамъ» и внѣ которыхъ не мо-жетъ быть полноты Божественнаго озаренія. Тѣ гностическіе учители, которые мирились съ существованіемъ Церкви «для малыхъ сихъ» наравнѣ съ союзомъ особыхъ избранниковъ (какъ напр. Валентинъ), все-же не допускали возможности просвътленія и полноты благодати для этого стада званныхъ, но не избранныхъ; тѣ-же гностическія секты, въ которыхъ этическіе вопросы были выдвинуты на первый планъ, какъ напр. энкратиты, относились съ открытымъ пренебрежениемъ и негодованиемъ ко всякимъ попыткамъ приноровления къ человъческой немь ко всикимъ попыткамъ приноровлени къ человъческой немощи. Гностики настапвали на томъ, что христіанство должно быть религіей сильныхъ, а не слабыхъ, гордыхъ Богоискателей, а не смиренниковъ, алчущихъ Истины, а не малодушныхъ. Церковь создала себъ иные идеалы, открывая доступъ къ своимъ алтарямъ всъмъ чающимъ спасенія; она отвергла понятіе объ особомъ таинственномъ посвящении, оберегаемомъ отъ взоровъ толпы и провозгласила принципъ равнаго на всёхъ изліянія Божественной благодати. Но противники ея могли съ злорадствомъ указывать на пониженіе нравственнаго уровня ея чадъ, и мы видёли, что монтанисты бросали ей прямой упрекъ въ опошленіи, и въ явномъ оскудёніи въ ней даровъ Духа Святаго. Въ этой тягостной борьбѣ Церковь одержала наконецъ побъду, и въ свою очередь заклеймила пренебреженіемъ всѣ враждебныя ей идеи, поборники которыхъ оказались въ положеніи отщепенцевъ. Но этическіе вопросы, возбужденные гностицизмомъ и монтанизмомъ, все-же не сразу могли найти рѣшеніе, и отголоски ихъ еще долго тревожили христіанскую совѣсть, вызывая разногласія и даже расколы въ средѣ самой Церкви.

Следуетъ помнить, что эти вопросы затрагивали глубочай-шія основы христіанскаго міросозерцанія, что въ нихъ заклю-чалась критическая оценка Божественной благодати, изливаемой на чадъ Церкви. Крещеніе совершалось надъ взрослыми людьми, переходившими въ христіанство по внутреннему убъжденію,—слѣдовательно, оно знаменовало глубокій переломъ въ жизни человъка, истинное «второе рожденіе». Каково могло быть отношеніе къ возможности впаденія въ тяжкій грѣхъ послѣ такого просвѣтленія и правственнаго возрожденія? Въ первобытной Церкви подобная возможность была слишкомъ редкимъ явленіемъ и надъ ней можно было не задумываться, но въ Церкви расширенной, обратившей свой призывъ къ массамъ народнымъ, такое явленіе было уже обыденнымъ. Въ гностическихъ кружкахъ вопросъ разрѣшался тѣмъ, что крещеніе само по себѣ являлось лишь первой ступенью къ дальнъй посвящению, предназначенному только для избран-ныхъ: знакомъ этого высшаго посвящения было вторичное крещеніе или соотв'єтствующій ему мистическій обрядъ. Но Церковь не хот'єла мириться съ подобной постановкой вопроса: остановившись на идей общедоступной проповиди Царствія Божьяго «не отъ міра сего», —проповѣди, обращенной не только къ сильнымъ духомъ, но и ко всѣмъ «малымъ симъ», не имѣющимъ возможности подняться на вершины нравственнаго совершенства, — она отвергла всѣ признаки высшаго посвященія, недоступнаго всъмъ ея чадамъ безъ различія. Въ крещеніи она признавала полноту Божественной благодати, не нуждающейся въ повтореніи; идея дополнительнаго посвященія была непріем-лемой и съ точки зрвнія церковнаго авторитета, оставившаго за собой право «вязать и разрёшать» по своему усмотрёнію, по власти свыше данной, поставляющей пастырей стаду Христову. Такимъ образомъ, въ Церкви удержалась лишь одна формула «дополнительнаго посвященія», а именно священство,

рукоположеніе пастырей церковныхъ по праву апостольскаго преемства,—для простыхъ-же чадъ Церкви эта идея была отвергнута. Но этимъ рѣшеніемъ вопроса усложнялись затрудненія, созданныя все учащавшимися фактами тяжкихъ прегрѣшеній, совершаемыхъ послѣ крещенія и нестерпимыхъ для христіанской совѣсти, осквернявшихъ идею братскаго союза людей, озаренныхъ Христовымъ Откровеніемъ.

Поставленная передъ такой дилеммой, Церковь думала найти изъ нея выходъ въ смягченіи своихъ моральныхъ требованій, устраняя, такимъ образомъ, понятіе о грѣховности многихъ жизненныхъ явленій, оказавшихся неизбѣжными. Начавъ съ жизненныхъ явлени, оказавшихся неизовжными. Начавъ съ отступленія отъ недосягаемыхъ аскетическихъ идеаловъ, признавъ святостъ брака и семейнаго очага, Церковъ пошла еще дальше по пути уступокъ немощамъ плоти: она допустила и вторичное супружество, стала проявлять снисхожденіе и къ грѣху прелюбодѣйства, совершенно нетерпимому съ точки зрѣнія первобытныхъ христіанскихъ идеаловъ; эта снисходительность простерлась постепенно на всѣ проявленія малодушной привязанности къ жизни и къ телеснымъ наслажденіямъ... Попривязанности къ жизни и къ тѣлеснымъ наслажденіямъ... Понятіе о грѣхѣ потеряло свою остроту; то, что ранѣе казалось несмываемымъ оскверненіемъ, было признано обыденнымъ явленіемъ, не нарушавшимъ общенія съ Церковью, а для наиболье тяжкихъ проступковъ противъ христіанской этики оставалась открытой возможность покаянія, причемъ эта возможность, допускавшаяся въ первобытной Церкви не болѣе одного раза, оказалась также повседневной и общедоступной. Облегченіе покаянія вмѣсто требованія нравственной чистоты было тѣмъ каянія вмісто требованія нравственной чистоты было тімь средствомь, которымь Церковь увлекла за собой широкія массы и побідила гностицизмь съ его нетерпимостью къ немощамь плоти. Но приміненіе этого средства иміло и печальныя послідствія, въ виді пониженія нравственнаго уровня членовь христіанскихь общинь. Не одни только гностики бросали Церкви упрекь въ оскудініи духовной мощи: этоть упрекь быль опаснымь оружіемь и въ рукахь внішнихь враговь христіанства. Оригень въ своей книгі «Противь Кельса» отмітиль то презрініе, съ которымь языческій философь отзывался о нравственности христіанъ. Наши таинства, — говориль Кельсь, — требують чистыхь рукь, мудраго сердца, а христіане призывають грішниковь, слабоумныхь, нечестивыхь, людей оскверненныхь, пригодныхь разві только въ составі разбойничьей

шайки 1)! Подобными обвиненіями можно было пренебрегать, признать ихъ пристрастными и несправедливыми,—все-же оставался на лицо фактъ пониженія христіанской морали, духовнаго измельчанія, и не одни только противники христіанства могли замѣтить, что Церковь въ своемъ отрицаніи высшаго сокровеннаго посвященія, въ своемъ приспособленіи къ уровню толны, иногда упускала изъ виду завѣть своего Основателя: «Тако да просвѣтится свѣть вашъ предъ человѣки, яко да видять ваша добрая дѣла и прославять Отца вашего, Иже на небесѣхъ» 2).

Эта эволюція въ сторону терпимости и снисхожденія къ немощамъ плоти вызывала ръзкія порицанія и въ самыхъ авторитетныхъ церковныхъ кругахъ. Многіе пастыри Церкви сокрушались о забвенія былыхъ христіанскихъ идеаловъ; не касаясь вопроса о дополнительномъ посвящении для избранныхъ, они требовали, чтобы Церковь держала высоко знамя своихъ идеаловъ, хотя-бы въ видъ неосуществимой мечты, недосягаемой цъли, къ которой могъ-бы стремиться, по мъръ силь, человъческій духъ. Усилія нікоторыхъ пастырей, направленныя къ утверждению новаго строя христіанской жизни съ его облегченными моральными принципами, вызывали нерѣдко отпоръ со стороны ихъ коллегъ, — боле ревностныхъ блюстителей завътныхъ идеаловъ. Такъ, когда великій епископъ Кориноскій Діонисій, о которымъ мы уже упоминали<sup>3</sup>), обратился къ своему собрату Пиниту, епископу города Кноссоса на о. Крить, съ увъщаніемъ воздержаться отъ предъявленія слишкомъ строгихъ аскетическихъ требованій къ своимъ пасомымъ, и не возлагать на нихъ непосильнаго бремени безбрачія, то Пинитъ отвѣтилъ ему въ проническомъ тонъ: воздавая должное мудрости Діонисія и прославляя его доброд'втели, онъ въ то же время даваль Кориноскому пастырю со своей стороны совъть: не держать ввъренную ему паству на молокъ, т. е. въ младенческомъ состояніи, но питать ее и болже твердой пищей, чтобы она не осталась пребывать на въки въ духовномъ младенчествъ 4). Въ этихъ словахъ критскаго пастыря определенно выразился взглядъ партіи ригористовъ на христіанскую этику. Пусть Церковь при-

<sup>1)</sup> Orig. C. Cels. III, 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) *Мато.* V, 16.
<sup>3</sup>) См. выше, стр. 379.

<sup>\*)</sup> Easeb, Hist, Eccl. IV, 23, Cf. Hieron, De vir. inl. XXVIII.

зываеть въ свое лоно всёхъ безъ разбора: истинными сынами ея все-же могутъ быть только тѣ, которые въ забвеніи плотскихъ потребностей предаются вѣчному стремленію къ духовному совершенствованію.

Этоть споръ о принципахъ, по существу неразрѣшимый, ръзко обострился вопросомъ объ отношении Церкви къ отступникамъ, не выдержавшимъ тягости гоненій. Вопросъ этоть назръвалъ уже съ начала II въка, со времени выясненія враждебнаго отношенія языческаго міра къ христіанству и возникновенія оффиціальных гоненій на него. Мы уже знаемъ, что преследованія противъ христіанъ возбуждались на законномъ основаніи (religio illicita), но что поводомъ къ нимъ были доносы и нелѣпыя клеветы, распространяемые языческой толпой 1). Естественно, что при такихъ условіяхъ возникалъ вопросъ о пользв открытаго исповеданія веры, встречаемой такимъ злобнымъ непониманіемъ; многіе христіанскіе мыслители считали, что христіанство, какъ религія избранныхъ, должна остерегаться такихъ безполезныхъ столкновеній съ общественнымъ мижніемъ и оберегать тайну Божественнаго Откровенія оть взоровъ тупой и враждебно-настроенной черни. Подобное возэржнее находило сторонниковъ преимущественно среди гностическихъ учителей; мы знаемъ, что многимъ изъ нихъ (какъ напр. Василиду) бросался упрекъ въ отрицаніи пользы мученичества за въру<sup>2</sup>). Церковь придерживалась противоположнаго воззрѣнія, именно потому, что она вообще боролась съ гностическимъ понятіемъ о высшемъ и замкнутомъ посвященіи, недоступномъ толив. Раскрывъ широко свои объятія всёмъ чающимъ спасенія, она поощряла всякое публичное исповъдание въры, даже когда оно не вызывалось необходимостью и носило характеръ бравады передъ гражданской властью. Блестящій сонмъ мучениковъ, запечатлъвшихъ кровью свою преданность Христу, признавался лучшимъ украшеніемъ Церкви; она гордилась ими, обанніемъ ихъ украпляла свой престижъ, свое высокое званіе хранительницы той Истины, за которую люди такъ безстрашно претерпъвали муки и такъ радостно умирали.

Но эта радость не всегда бывала неомраченной. Именно потому, что къ стаду Христову пріобщались иногда люди не-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. выше, стр. 119—135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, стр. 268-269.

подготовленные къ высшимъ подвигамъ самоотреченія, они не всегда выказывали непоколебимую стойкость передъ страхомъ смерти, передъ лютыми пытками. Случан отпаденія отъ вѣры учащались по мѣрѣ распространенія христіанства среди широкихъ массъ; они стали слишкомъ обычнымъ прискорбпирокихъ маесъ, они стали слишкомъ обычнымъ прискоро-нымъ явленіемъ, когда, съ конца II и начала III в., гоненія приняли характеръ планомѣрной и безпощадной борьбы противъ христіанства со стороны государственной власти, вмѣсто преж-нихъ отдѣльныхъ вспышекъ ненависти къ непонятному мистическому ученію. Въ середин'я III вака правительство Декія ческому ученю. Въ серединъ III въка правительство дектя задалось цѣлью совершенно искоренить христіанство, и прибѣгло для этого къ систематическому разгрому христіанскихъ общинъ, подвергая предстоятелей ихъ аресту и казни, и принуждая вѣрующихъ къ принесенію жертвы оффиціальнымъ богамъ. Арены цирковъ обагрились кровью несмѣтныхъ мучениковъ; ряды безстрашныхъ исповѣдниковъ не рѣдѣли, несмотря на жестокость преслѣдованія и на изобрѣтательность палачей, измышлявшихъ новыя ужасныя пытки. Но наряду съ этими славными мученическими подвигами случаи отреченія отъ Христа стали настолько обычными, что по окончаніи гоненія Церковь была поставлена въ необходимость войти въ соглашеніе съ этими массами отпадшихъ (lapsi) и открыть имъ путь къ обратному пріему въ свое общеніе. Вопросъ этотъ былъ настолько болѣзненнымъ для христіанскаго сознанія, что рѣшеніе его сопровождалось раздорами и цѣлымъ расколомъ.

Въ сущности, этотъ жгучій вопросъ заполняеть собою весь ПІ вѣкъ исторіи христіанства. Онъ находился въ тѣсной связи съ общимъ стремленіемъ Церкви облегчить доступъ къ своимъ алтарямъ людямъ немощнымъ, замѣнивъ для нихъ невыполнимыя моральныя требованія возможностью покаянія; въ немъ выражался послѣдній фазисъ борьбы церковнаго авторитета съ гностицизмомъ и съ аскетическими идеалами монтанизма. Медленная эволюція Церкви по пути снисхожденія къ «малымъ симъ» должна была завершиться терпимостью даже къ такому правственному паденію, какимъ было отреченіе отъ Христа. Противники этой политики уступокъ предвидѣли ея послѣдствія, когда они возставали противъ всякаго снисхожденія къ тяжкому грѣху, совершенному послѣ крещенія. Уже въ концѣ П вѣка христіанскіе мыслители, одобрявшіе ригоризмъ монтанистовъ (какъ напр. Тертулліанъ), не дѣлали различія между тяжкими

грѣшниками и отступниками, порицая въ одинаковой мѣрѣ дарованіе возможности покаянія и тѣмъ и другимъ. Въ первой четверти III вѣка это разногласіе въ этическихъ принципахъ привело къ расколу въ Римской Церкви, когда папа Каллистъ (217—222) призналъ нужнымъ распространить возможность покаянія на грѣхи, считавшіеся дотолѣ неизгладимыми. Эта мѣра Каллиста была встрѣчена съ такимъ негодованіемъ, что даже часть его клира, во главѣ съ знаменетымъ Ипполитомъ, отложилась отъ него 1). Ипполитъ помѣстилъ въ своихъ Философуменах завительное обличение Каллиста и его преступной, по его мнѣнію, снисходительности къ грѣшникамъ, осквернявшей благодать крещенія; римскій епископъ самъ оказался въ положеніи полуеретика и недостойнаго пастыря стада Христова. Преемники Каллиста продолжали его политику, а Ипполить оставался во главъ партіи непримиримыхъ ригористовъ, пока гоненіе при имп. Максиминъ не соединило его съ папой Понтіаномь въ общемъ страданіи за имя Христово и тяжкой ссылкі (въ 235 г.). Эволюція церковнаго христіанства уже не могла быть задержанной. Церковь, упрекавшая гностиковъ въ пре-небреженіи къ идеалу мученичества, уже сама склонялась къ отрицанію его пользы въ нѣкоторыхъ случаяхъ. Во время го-ненія при Девіѣ выдающіеся пастыри и Отцы Церкви, какъ св. Кипріанъ Кареагенскій и св. Діонисій Александрійскій, св. Кипріанъ Кареагенскій и св. Діонисій Александрійскій, признали нужнымъ скрыться и слѣдить издали за своей паствой, ободряя ее посланіями; ихъ поведеніе далеко не всѣми одобрялось, но все-же не навлекло на нихъ осужденія. Когдаже, по окончаніи Декіева гоненія, вопросъ о покаяніи Іарѕі и возвращеніи ихъ въ лоно Церкви былъ возбужденъ съ особенной остротой, то примирительная тенденція одержала верхъ надъ всѣми протестами. Сторонники непримиримой строгости остались въ меньшинствѣ, но они образовали цѣлую партію, отринавшую всякую возможность согламсція ст. Помесь отрицавшую всякую возможность соглашенія съ Церковью по этому жгучему вопросу. Во главѣ этой партіи оказался въ Римѣ талантливый и пылкій пресвитеръ Новатіанъ.

На почвъ разногласія съ римской Церковью по вопросу о милосердіи къ падшимъ Новатіанъ вступилъ въ открытую борьбу съ папой Корнеліемъ (избраннымъ въ 251 году на римскую каоедру, остававшуюся незамъщенной болье года послъ

<sup>1)</sup> Объ Ипполить см. выше, стр. 170-172.

мученической кончины папы Фабіана), и добивался даже низ-ложенія Корнелія и признанія его избранія незаконнымъ. Этотъ конфликть вышель изъ предёловъ м'єстныхъ интересовъ: мнолуженической кончины папы Фаогана), и доонвался даже низложенія Корнелія и признанія его избранія незаконнымъ. Этотъ
конфликтъ вышель изъ предфловь мёстныхъ интересовъ: многіе епископы Востока и Запада, хотя и отказавшіеся отъ поддержки притязаній самого Новатіана на римскую каоедру, всеже одобрали его вягляды на недопустимость общенія съ Іарзі,
и высказывали ему сочувствіе и уваженіе; въ числѣ ихъ были
предстоятели крупиѣйшихъ восточныхъ Церквей, окруженные
особымъ обаяніемъ, какъ Фабій Антіохійскій и Фирмиліанъ
Кесарійскій. Даже Діонисій Александрійскій, оказавшійся въ
лагерѣ противниковъ строгости, все-же относился къ Новатіану
съ уваженіемъ и писаль ему въ примирительномъ духѣ Врати
Новатіана пытались подорвать къ нему довъріе, распространяя
слухи о незаконности его крещеній и рукоположенія, но партія
его оставалась весьма сильной и вызвала на Западѣ настоящій
расколъ, пережившій смерть самого Новатіана (претерпѣвшаго
мученичество во время гопенія при Валеріанѣ). Новатіанство,
отколовшеся отъ Римской Церкви, продолжало существовать
самостоятельно болѣе трехъ вѣковъ, отличаясь отъ господствующей Церкви лишь строгостью своей нравственной дисциплины.
На Востокѣ оно слилось съ пережитками монтанизма. Свѣдѣнія
о новатіанахъ проскальзываютъ въ христіанской литературѣ до
VI в. и окончательно замолкаютъ только въ VII вѣкѣ.

Между тѣмъ, вопросъ о возможности обратнаго пріема падшихъ, даже безь вторичнаго крещенія, постоянно в повсемѣстно
рѣлался Церковью въ утвердительномъ смыслѣ. Это рѣшеніе
было нензбѣжно, оно являлось логическимъ завершеніемъ зволюців всего церковнаго христіанства. Авторитетъ Церкви сосхраниях за собой право всепрощенія, и постепенно смягчиль
даже формы покаянія, бывшія въ первое время столь тагостными, что грѣшники отступали передъ перспективой прохожденія черезъ эти суровые искусы. Церковь признала, что Божественная благодать, даруемая черезь ея посредство въ крещеніи, не можегъ уже покинуть крещеннаго, какія-бы тяккія
прегубненна благодать, даржанности обрання съ отсту

пельзя смыть съ себя воду крещенія. Эта идея была закрѣплена постановленіемъ вселенскаго собора, выработавшаго догматическую формулу: «вѣрую во едино крещеніе во оставленіе грѣховъ»...

Если-бъ мы проследили дальнейшее развитие этой идеи, то увидъли-бы позднъйшее превращение ея въ понятие о неистощимости Божьяго милосердія, почти устраняющаго различіе между добромъ и зломъ, самоотверженной вёрой и равнодушіемъ. Христіанское сознаніе постепенно пріучилось возлагать все упованіе на это безграничное милосердіе, и зам'внило имъ не только былые идеалы самосовершенствованія, но даже подвиги покаянія 1)... Разсмотрівніе этой дальнівней эволюціп христіанской этики завлекло-бы насъ слишкомъ далеко. Мы здісь должны лишь отмітить, что въ ней завершилась побіда надъ гностическими идеалами, оказавшимися совершенно недосягаемыми для широкихъ массъ чадъ Церкви. Но, съ другой стороны, христіанское сознаніе не могло опуститься до полнаго забвенія этихъ идеаловъ. Церковь не могла отъ нихъ совершенно отречься, не порвавъ со своими лучшими завътами. Въ средв самой Церкви не умолкаль призывъ къ мистическимъ радостимъ аскетизма; всячески заглушаемый, осуждаемый, онъ все-же настойчиво раздавался среди върующихъ, пробуждалъ въ нихъ въчную тоску Богонскательства и самоотреченія. Уже съ конца II века, независимо отъ всякихъ догматическихъ споровъ, начинается то стремленіе къ уединенному созерцанію вдали отъ жизненной суеты и ея искушеній, которое въ концѣ III в. вызвало къ жизни новые идеалы монашества и расцвило въ суровомъ подвижничестви Отцовъ пустыни Оивандской... Этоть порывъ увлекъ въ свою очередь Церковь. Христіанская этика вновь раздвоилась. Толив вврующихъ, широкимъ массамъ стада Христова, была предоставлена облегченная, снисходительная мораль, приспособленная къ житейскимъ интересамъ, и съ теченіемъ времени расплывшаяся въ безграничной терпимости. Но христіанскіе аскетическіе идеалы нашли себѣ убѣжище среди людей, не желавшихъ пользоваться этой

<sup>1)</sup> Какъ навъстно, въ римско-католической Церкви эта идея доведена до ученія объ избытки благодати у святыхъ, иричемъ этоть излишекъ святости составляетъ какъ-бы капиталъ, находящійся въ распоряженіи Церкви, и изъкотораго черпаются крупицы благодати, распредъляемыя между гръшниками по усмотрънію папы (черезъ индульгенціи).

терпимостью, брезгливо сторонящихся суеты мірской. И Церковь признала это разд'яленіе, дала ему свою санкцію и одобреніе. Слова Христа о «многихъ званныхъ и немногихъ избранныхъ» получили реальное осуществленіе. Но въ этомъ явленіи заключался возвратъ къ т'ямъ самымъ гностическимъ идеямъ особаго посвященія, съ которыми Церковь такъ долго не хот'яла мириться. Монашеское постриженіе явилось новой, церковной формулой все т'яхъ-же идей, не умершихъ въ христіанскомъ сознаніи...

Но мы далеко отвлеклись отъ твхъ догматическихъ вопросовъ, въ которыхъ заключалась суть гностическаго движенія. Они также нашли свое разрѣшеніе лишь въ соборный періодъ церковной исторіи, выработавшій окончательныя формулы христіанскаго богословія, и завершившій такимъ образомъ эпоху страстнаго Богонскательства, выраженнаго въ гностическихъ идеяхъ. Но выработкъ этихъ формулъ предшествовалъ періодъ мучительныхъ исканій, занимающій полтора стольтія исторін христіанской мысли, отъ момента напряженной борьбы съ гностицизмомъ и побъды надъ нимъ до эпохи вселенскихъ соборовъ. Церковь отвергла гностическое учение о Непознаваемомъ Высшемъ Божествъ, отдъленномъ отъ міра и непричастномъ созданію его, проявляющемся въ мір'в лишь черезъ посредство цёлаго ряда эманацій. Именно противъ этого ученія (а не противъ языческаго многобожія) была направлена формула, выработанная первымъ вселенскимъ соборомъ: «Вѣрую во Единаго Бога Отца Вседержителя, Творца неба и земли и всего видимаго и невидимаго». Но эта формула, закрѣпившая сближеніе христіанскаго богословія съ ветхозавѣтнымъ монотеизмомъ, далеко не сразу могла опредёлиться и восторжествовать надъ другими теченіями христіанской мысли, надъ старой закваской гностическихъ умозрѣній.

Эта идея Единаго Божества была, конечно, основой всего христіанскаго ученія, но согласованіе ея съ вѣрой въ Божественность Христа представляло не мало затрудненій, и первобытное христіанство поэтому уклонялось оть разграниченія этихъ двухъ, одинаково дорогихъ ему понятій и остерегалось выясненія ихъ путемъ точныхъ опредѣленій. Въ евіонейскихъ кружкахъ, державшихся строгаго еврейскаго монотеизма, вопросъ разрѣшался отрицаніемъ божественности Іисуса Христа и признаніемъ Его простымъ человѣкомъ, но мы знаемъ, насколько

это ученіе было чуждо и ненавистно христіанскому сознанію. Когда-же эллинская мистика, нашедшая выраженіе въ гностическихъ системахъ, увлекла христіанскую мысль въ ширь отвлеченныхъ созерцаній Божества, мыслимаго какъ чистая Идея, лишенная всякой связи съ матеріальнымъ началомъ и вполнѣ отдѣленная отъ Творческаго Принципа, создавшаго вселенную, тогда церковный авторитетъ, вступившій въ борьбу съ гностицизмомъ, сталъ искать опоры въ монотеизмѣ и былъ вынужденъ заняться догматическимъ опредѣленіемъ своихъ понятій о Сущности Божества, познаваемаго во Отцѣ и Сынѣ и Святомъ Духѣ.

Эта терминологія была уже давно усвоена христіанскимъ сознаніємъ, и богословской мысли надлежало лишь разобраться въ ея оттінкахъ, выяснить суть взаимоотношеній понятій объ Отців и Сынів въ трансцедентальной тайнів Божества. Но именно здѣсь возникали тягостныя недоразумѣнія. Понятіе о Сыню Божсієм, открытое христіанскому міру уже съ евангельскихъ временъ, могло подвергаться всевозможнымъ толкованіямъ. Мы знаемъ, что въ гностической системѣ Василида идея Божественнаго *Сыноветва* расширялась до отвлеченнаго пантеизма въ представленіи о троякомъ проявленіи Божественныхъ потенцій <sup>1</sup>). Тѣ христіанскіе мыслители, которые были воспитаны на эллин-ской философіи, охотно склонялись къ символизаціи термина Сына Божбяго, обозначая имъ лишь выдёление Творческой Силы Вожества, отношение Божественнаго Принципа къ мірозданію. Но эту туманную символику трудно было примѣнить къ реальному понятію о Христѣ—Сынѣ Божіемъ, къ исторической Личности Іисуса Христа. Оттого послѣднее понятіе находило противниковъ среди приверженцевъ чистаго монотензма, создавнихъ въ церковномъ христіанствъ особое теченіе монар-хіанства: этимъ терминомъ обозначалось убъжденіе въ незыблемости и нераздѣльности принципа Божественнаго Единства (΄η μοναρχία τοῦ Θεοῦ). Въ цѣляхъ сохраненія цѣльности этого принцина монархіане отрицали божественность Іисуса Христа, а все церковное ученіе о Божественность писуса христа, а все искупленіи относили къ Богу Единому безъ выдёленія изъ Него ипостаси Сына. Однако и эта идея вызывала разныя толкованія, и при дальн'яйшемъ опред'яленіи ея выяснялось не мало

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 262 sq.

разногласій среди сторонниковъ монархіанства. Личность Іисуса Христа облекалась одними въ докетическую символику и раз-сматривалась, какъ явленіе міру Самого Единаго Бога Отца, между тёмъ, какъ для другихъ Она представлялась соедине-ніемъ Единаго Божественнаго Принципа съ человёческимъ естествомъ Іисуса. Согласно послѣднему толкованію, Іисусъ «Христосъ былъ Богочеловѣкомъ лишь постольку, поскольку Онъ былъ облеченъ «Силою Всевышняго», приведшей Его къ обожествленію.

Защитникомъ этой теоріи явился некій Өеодотъ, кожевникъ по профессіи, богатый и весьма образованный христіанинъ изъ Византіи, выступившій въ Римѣ при папѣ Викторѣ (ок. 190 г.). Враги Өеодота впоследствіе утверждали, что онъ во время гоненія отрекся оть веры, а затёмъ, въ цёляхъ примиренія съ Церковью, сталъ увѣрять, что онъ отрекся не отъ Бога, а лишь отъ человѣка—Іисуса Христа; это позднѣйшее обвиненіе не заслуживаеть вниманія, въ виду пав'єстной уже намъ неразборчивости средствъ у древнихъ ересеологовъ при полемикъ съ противниками. Ученіе Осодота не имъ было измышлено: оно, такъ сказать, носилось въ воздухѣ и было только выражено имъ съ большей опредвленностью, въ виду наступившей потребности въ выяснении терминологии монархіанства. Слъдуетъ замѣтить, что Өеодотъ не отрицалъ сверхъестественнаго рожденія Іисуса отъ Дѣвы; такимъ образомъ, Іисусъ Христосъ не быль для него простымъ человфкомъ.

Эти идеи нашли дальнъйшее развитіе въ ученіи другого Өеодота, называемаго Минялою или Банкпроми по роду профессін; въ своихъ попыткахъ установить способъ обожествленія Інсуса Христа онъ ухватился за текстъ исалма 109-го: «Ты іерей во в'єкъ по чину Мелхиседекову» 1) и доказываль, что Христось быль отраженіемъ Бога Вышняго по особому таинственному избранію, возв'єщенному въ Ветхомъ Зав'єт вленіемъ Мелхиседека <sup>2</sup>). Эта идея Оеодота была уже знакома церковной богословской мысли и впосл'єдствіе таинственный образъ Мелхиседека заняль прочное м'єсто въ христіанской мистикт. Но въ томъ опредъленномъ видъ, въ которомъ была высказана эта идея Өеодотомъ, она не могла не вызвать осуж-

<sup>1)</sup> *Исал.* CIX, 4. Ср. посл. къ *Евр.* V, 6; VII, 17. <sup>2</sup>) *Быт.* XIV, 18—20.

денія со стороны Церкви. Өеодоть и последователь его Асклепіодоть пытались создать п'ялый расколь въ Рим'я при пап'я Зефиринъ (198-217); у нихъ появился даже особый епископъ, нъкій Наталій, вскоръ покаявшійся и вновь принятый въ церковное общение Зефириномъ 1). Идеи оеодотіанъ не могли имъть особеннаго успъха: въ нихъ слишкомъ ясно сквозила евіонейская закваска, болбе близкая къ ветхозавѣтному ученію о Богв, нежели къ эллино-христіанскимъ воззрвніямъ. Въ нихъ выражалось стремленіе изобразить отношеніе Христа къ Высшему Вожеству въ видъ особаго избранія: Христосъ является Сыномъ Вожіимъ черезъ усыновленіе Его Всевышнимъ Божествомъ, -- отсюда эта отрасль монархіанства получила названіе адоптіонизма. Наиболже видными представителями этихъ идей явились на Запада (лать 30 посла выступленія Өеодота) накій Артемонъ, а на Востокъ, во второй половинъ III въка, знаменитый антіохійскій епископъ Павелъ Самосатскій. Но монархіанство получило бол'є широкое богословское толкованіе въ другомъ своемъ видѣ, обозначаемомъ терминомъ модализма.

То теченіе монархіанскихъ идей, которому присвоено это названіе, являлось въ сущности попыткой примиренія христіанскаго понятія о Сын'в Вожіємъ съ гностическими идеями о постепенныхъ проявленіяхъ Вожества въ мірѣ. Терминъ «Сына Божьяго» прилагался здёсь къ Божественному Проявленію Творческой Силы Божества, пріемлющей на себя бремя искупленія міра и конечнаго очищенія его. При такомъ толкованіи совершенно исключалась идея о Сын'в Божіемъ, какъ объ особой Ипостаси Божества: Единое Нераздѣльное Высшее Божество Само проявляется то въ образѣ Сына, то въ образѣ Духа; если допускалась идея Самостоятельной Ипостаси Сына Божьяго, то лишь какъ временное выдъленіе изъ Божественнаго Первоисточника, для осуществленія предначертанныхъ Промысломъ Божінмъ цёлей, причемъ въ этомъ смыслё возможно и воплощеніе (или видимое проявленіе) Сына Божьяго въ Інсусъ Христъ, но это выдъление Особаго Втораго Божественнаго Лица отнюдь нельзя представлять Самостоятельнымъ Началомъ,

<sup>1)</sup> Главиваниям источником сведений о двухь Осодотах и иколе ихъ является Ипполить, стоявшій во главе ихъ противниковь: см. Philosophumena VII, 35—36; IX, 3, 12; X, 23, 27. Его-же Contra Noët. III, а также Euseb. Hist. Eccl. V, 28. Epiph. Haes. LIV, LV. Theodor. Haer. fab. comp. II, 4—6. Philastr. h. L. Ps.-Tertull. c. XXVIII—XXIX, и мн. др.

Единосущнымъ и Приспосущимъ Вѣчному Непознаваемому Вожеству (по позднѣйшей богословской терминологія). Термины Отиа, Сына или Слова Божіяго (Λόγος), Духа или Утвишителя (Παράχλητος)—соотвѣтствовали здѣсь не реальнымъ понятіямъ о Троичномъ Естествѣ, а лишь разному образу (modus) проявленія Единаго и Нераздѣльнаго Божества. Связь этихъ воззрѣній съ гностической метафизикой вполнѣ

очевидна: разница состояла лишь въ томъ, что многочисленныя у гностиковъ преемственныя эманаціи Божества замѣнялись лишь двумя проявленіями Бога Всевышняго, и такимъ образомъ совершалось сближеніе съ чистымъ монотеизмомъ. Даже второе Божественное проявленіе, — въ Дух в Святомъ, — сравнительно мало занимало богословскіе умы въ разсматриваемую нами эпоху: выясненіе идей о Святомъ Духі и окончательное опреділеніе Его Ипостасныхъ отношеній къ Первосущности Божества отно-сится уже всецѣло къ соборному періоду. Эпоха, предшество-вавшая вселенскимъ соборамъ, и затронутая здѣсь нами потому, что въ ней выразилось дальнъйшее направление и судьба гностическихъ идей, занималась по преимуществу выяснениемъ формуль и понятій о Сын'я Божіемъ; эти понятія касались наиболье важных основъ христіанскаго ученія, и именно съ этой стороны приступало къ нимъ богословское мышленіе, колебавшееся между различными оттѣнками «монархіанства». Стремясь оградить христіанское ученіе о Богѣ отъ обвиненія въ «двубожіи» или «трехбожіи», монархіане-модалисты остере-гались выд'ёленія Сына Божьго въ особую Ипостась и призна-вали въ Немъ лишь modus Бога Единаго, проявившаго Себя и въ явленіи Іисуса Христа; на эту тайну, по ихъ мивнію, указаль Самъ Христось словами: «видввый Меня видвлъ Отца» 1) и «Азъ и Отепъ едино есма» 2).

Наиболъ яркимъ выразителемъ этихъ идей явился на Востокъ въ послъдней четверти П въка Ноетъ (Nоητός), родомъ изъ Смирны; послъдователи его назывались сперва ноетіанами и одинъ изъ нихъ, Епигонъ, распространилъ это ученіе въ Римъ при папъ Зефиринъ. Еще до того, при папъ Элевоеріъ (174—189), монархіанство имъло въ Римъ представителя въ лицъ другаго азіата, Праксея, принимавшаго горячее участіе

<sup>1)</sup> Ioan. XIV, 9.

<sup>2)</sup> Ioan. X, 30.

въ борьбъ противъ монтанизма. Повидимому, въ монтанистскомъ ученій объ особыхъ откровеніяхъ Духа Святаго Монтану и его пророчицамъ Праксей усматривалъ слишкомъ резкое отделение Духа и Слова Божілго отъ Единаго Божества, и въ этомъ смысл'в подвергалъ монтанистскія иден особенно жестокой критик'; именно подъ его вліяніемъ папа Элевоерій отказался оть признанія катафригійскихъ пророковъ. Но это выступленіе противъ монтанизма создало Правсею сильнаго врага въ лицъ Тертулліана, — убіжденнаго монтаниста, какъ намъ уже извістно. Тертулліанъ посвятиль целый трактать безпощадному обличенію и осм'внию ненавистнаго ему противника; онъ выставлялъ его еретикомъ, хулителемъ Бога, отрицалъ даже его заслуги въ дълъ исповъданія въры во время гоненія (Праксей пользовался славой безстрашнаго исповъдника, пострадавшаго за въру), а дъятельность его въ Римъ характеризовалъ насмъщливымъ замъчаніемъ, что онъ, Праксей, «Луха Святаго пзгналь, а Бога Отца распяль!» 1) Въ этомъ выраженіи содержалась суть монархіанской иден въ томъ видѣ, въ какомъ представлялась она противникамъ: если нътъ выдъленія Ипостаси Сына изъ Сущности Всевышняго Отца, если Самъ Богъ-Отецъ проявилъ Себя въ Інсусъ Христь, то, значить, Самъ Богъ-Отецъ пострадаль на кресть. Отсюда названіе nampunaccians (patripassiani), придуманное Тертулліаномъ для монархіанъ-модалистовъ.

Съ догматической стороны это опредъление невърно, ибо, если Отецъ пострадалъ въ образъ (modus'ъ) Сына, то, значитъ, Всевышній Отецъ, какъ Таковой, непричастенъ искупительнымъ страданіямъ. Но кличка «патрипассіанъ» все-же осталась за модалистами, которые, въ свою очередь называли своихъ противниковъ двубожениками. Споръ обострился, закипълъ по всему христіанскому міру; новыя формулы никого не удовлетворяли и вызывали безконечныя пререканія. Въ Римъ конфликтъ осложнился внутренними раздорами, такъ какъ во главъ противниковъ модализма стоялъ знаменитый Ипполитъ, авторъ «Философуменъ», открыто враждовавшій съ папой Зефириномъ и въ особенности съ совътникомъ его и впослъдствіи преемникомъ,—Каллистомъ. Зефиринъ былъ человъкъ мягкій и

Adv. Praxeam, I: «Ita duo negotia diaboli Praxeas Romae procuravit, prophetiam expulit et haeresim intulit, Paracletum fugavit et Patrem crucifixit».

мало образованный; окончательно сбитый съ толку разгоръвшимися вокругъ него богословскими спорами, онъ не решался высказаться опредъленно и только безпомощно повторяль: «я знаю только Одного Бога-Христа Іисуса, и кромф Него никого другаго рожденнаго и пострадавшаго», — но туть-же добавляль: «не Отецъ пострадалъ, а Сынъ» 1). Каллистъ, замѣнившій ок. 217 г. Зефирина на римской канедръ, болъе открыто склонялся на сторону модализма, и въ спорахъ съ Ипполитомъ не преминулъ упрекнуть последняго въ двубожін 2). Но идеи Ипполита, защищавшаго формулу Логоса—Сына Божіяго, лучше выражали мнвнія церковнаго большинства, съ которыми Каллисть не могъ не считаться, и подъ давленіемъ ихъ онъ быль наконецъ принужденъ осудить модализмъ въ лицъ новаго и наиболъе яркаго выразителя его, —Савеллія 3).

Савеллій прибыль въ Римъ также съ Востока: повидимому, онъ быль родомъ изъ Пентаполя Ливійскаго. Въ его ученіи модализмъ нашелъ свои окончательныя формулы, весьма отдаленныя отъ церковнаго понятія о Сынь Словь Божіемъ; Савеллій отвергаль всякое разділеніе Божественныхъ Ипостасей, признаваль, что всѣ modus'ы проявленія Божества должны сливаться въ понятін о Единомъ и безличномъ Божествъ, п предлагалъ сохранить наименование Сыпа лишь въ применени къ Самому Нерожденному Отцу, обозначая этимъ терминомъ Сыноотиа (Υιοπάτωρ) проявление Непознаваемаго Божества въ мірѣ, - нбо Непостижимая Божественная Монада, по Собственному произволенію, проявляется то въ образѣ Отца, то Сына, или Духа.

Въ этой форм'в модализмъ слишкомъ явно обнаруживалъ свою связь съ гностическими созерцаніями, и осужденіе его Церковью было неизбежно. Но победа падъ нимъ досталась не легко и не сразу: савелліанство, въ которомъ слились всв теченія модалистическихъ идей, продолжало существовать внѣ Церкви, пользовалось большимъ успѣхомъ и распространеніемъ, и не мало озабочивало христіанскихъ мыслителей даже соборнаго періода, какъ напр. Аоанасія Александрійскаго и Василія Великаго. И окончательное исчезновение его (приблизительно

Philos. IX, 11: «'Εγὼ δίδα ἕνα θεὸν Χριστὸν 'Ιησοῦν, καὶ πλὴν ἀυτοῖ ἕτερον δυδένα γενητὸν καὶ παθητὸν». «Οὐχ ὁ πατήρ ἀπέθανεν, ἀλλὰ ὁ ὑιός».
 Philos. loc. cit.: «ἀπεκάλει ἡμᾶς διθέους».

<sup>3)</sup> Philos. IX. 12.

къ концу IV вѣка) объясняется только тѣмъ, что Церковь, ополчившаяся на модалистовъ, не могла однако всецѣло отрѣшиться отъ ихъ идей и не малую долю ихъ усвоила въ своей догматикѣ, въ своемъ ученіи о Логосѣ—Сынѣ Божіемъ, Единосущномъ Отцу 1).

Ученіе о Логосъ, воспринятое Церковью, было формулировано современникомъ Савеллія, однимъ изъ глубочайшихъ мыслителей христіанства, — великимъ Оригеномъ. Съ его именемъ мы уже выходимъ изъ круга ересеученій и расколовъ и вступаемь въ область исканій догматическихъ формуль уже въ предвлахъ церковнаго богословія. Некоторыя мивнія Оригена подверглись впоследствіе осужденію и пометали его зачисленію въ списки великихъ Отцовъ Церкви, но по общему облику своему онъ-учитель Церкви, христіанскій богословъ, проложившій для христіанскаго мышленія пути, съ которыхъ оно уже никогда не уклонялось. Съ Оригеномъ завершается эпоха смутнаго Богопскательства первобытнаго христіанства, и начинается новая, не менфе интересная эра богословскихъ созерцаній, опредълившихъ формулы христіанской догматики. Но, къ сожальнію, разсмотрівніе этихъ формуль и выясненіе ихъ дальнъйшей эволюціи и постепенной кристаллизаціи уже не входить въ предвлы настоящаго труда.

Мы здёсь не можемъ даже остановиться подолгу на личности и ученіи самого Оригена: подробное разсмотрёніе его идей завлекло-бы насъ слишкомъ далеко, а біографическія данныя о немъ и изслёдованіе его д'ятельности заслуживаютъ тщательнаго изученія, и не вмёщаются съ достаточной полнотой въ нашемъ б'ёгломъ очерк' в гностическаго движенія. Кром'в того, Оригена нельзя отд'ёлить отъ общаго броженія философскихъ идей, очагомъ которыхъ служила Александрійская школа. Мы уже упоминали о томъ, что съ ІІ в'ёка по Р. Х. Александрія являлась міровымъ культурнымъ центромъ, въ которомъ философскія созерцанія эллинизма достигли пышнаго рас-

<sup>1)</sup> Главнъйшіе источники свъдъній о модализм'є содержатся въ трактатъ Тертулліана Adversus Praxeam и въ Философуменахъ Инполнта (IX, 7—12, X, 27), а также Нірр. Contra Noët., Euseb. Hist. Eccl. VII, 6. Epiph. haer. LVII, LXII. Philastr. haer. LIII, LIV. Ps.—Tertull. c. XXX. Praed. c. XXXVI, XLI. Theod. Haer. fab. comp. II, 9; III, 3 и др., и въ сочиненіяхъ Оригена, Аванасія Александрійскаго, Меводія (Conv. VIII, 10), Василія Великаго, Григорія Нисскаго и мн. др.

цвъта 1). Здъсь появились христіанскіе мыслители, — главари гностическихъ школъ, какъ Василидъ, Карпократъ, Валентинъ; здесь, наряду съ языческими философскими кружками, теснившимися вокругъ знаменитой библіотеки и музея и подготовлявшими расцвъть неоплатонической школы, было основано христіанское «огласительное училище», въ которомъ эллинская философія проходила черезъ горнило христіанскаго мышленія и создавала блестящую плеяду богослововъ-созерцателей, соединявшихъ глубину познанія съ порывами пламеннаго Богонскательства. Мы не имфемъ возможности остановиться здёсь на интересной личности перваго изв'естнаго намъ руководителя этого христіанскаго училища,—Пантена (Па́утакую, Pantaenus), сицилійца родомъ, посл'єдователя стоической философіи, въ поискахъ за истиной объёздившаго всё святилища познанія и древней мудрости, побывавшаго и въ Индіи, откуда, по преданію, онъ привезъ экземплярь Евангелія «двѣнадцати апостоловъ», будто-бы завезеннаго въ Индію апостоломъ Варооломеемъ. Вфроятно въ концъ своей жизни онъ оказался руководителемъ Александрійскаго училища, гдв въ числв его уче никовъ былъ Александръ, впоследствии знаменитый епископъ Іерусалимскій, и Климентъ, замѣнившій его во главѣ училища. Клименть Александрійскій, родомъ авинянинъ, прозванный Строматевтом (Κλήμης ὁ Στρωματεύς) по ваглавію важивійшаго своего сочиненія, уже хорошо намъ изв'єстенъ; неоднократно приходилось намъ ссылаться на его драгоденныя Строматы и отмичать громадное значение этой книги въ исторіи христіанской литературы: мы знаемъ, что Климентовы Строматы являются однимъ изъ напболве серьезныхъ источниковъ по изучению гностическихъ системъ, и въ частности валентиніанства, для ознакомленія съ которымъ необходимо считаться съ данными, собранными Климентомъ въ такъ называемыхъ «Excerpta ex Theodoto» 2). Кромъ того, «Строматы» представляють неисчерпаемый источникъ свъдъній о египетскихъ мистеріяхъ и религіозно-философскихъ возгрѣніяхъ древняго эллино-восточнаго міра. Клименть быль хорошо знакомъ съ тайнами этого міра и его мистическихъ созерцаній; порывы неутолимаго Богоискательства и его увлекали къ полножію

<sup>1)</sup> См. выше, ч. І, стр. 11-15; ч. ІІ, стр. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, стр. 284—285 sq.

всёхъ алтарей познанія, и въ числ'в его учителей, по его-же словамъ 1), были и представители эллинскихъ философскихъ школь, и сирійцы, и евреи; наконець, посл'в долгихъ странствованій, оказался онъ въ числе учениковъ Пантена въ Александріи, и, повидимому, раздёляль потомь его труды по огласительному училищу до того времени, когда самъ сталъ во главъ училища. Изъ одного указанія Александра Іерусалимскаго, сохраненнаго Евсевіемъ 2), можно заключить, что Клименть имѣлъ санъ пресвитера въ Александрійской Церкви. Но міросозерцаніе знаменитаго александрійскаго учителя было далеко отъ тѣхъ теченій церковнаго христіанства, съ которыми мы недавно ознакомились. Климентъ былъ чистымъ гностикомъ по своимъ возарѣніямъ на Откровеніе Христово, какъ на высшее озареніе, недоступное толив. Въ его Строматах, какъ и во всёхъ другихъ изв'єстныхъ его сочиненіяхъ, съ любовью обрисовывается идеаль христіанскаго мыслителя, достигнаго посвященія въ глубочайшія тайны Богопознанія, и весьма близкаго къ «пневматикамъ» гностическихъ школъ. Клименть употребляеть слово «гностикъ» лишь въ хорошемъ смысль, обозначая имъ именно такого «посвященнаго», носителя высшихъ христіанскихъ идеаловъ. Следуеть заметить, что даже гностическая традиція особаго, эсотерическаго ученія, переданная Христомъ лишь достойнъйшимъ ученикамъ, не была чужда Клименту: въ его книгъ «Υποτοπωσεις» упоминалось объ откровеніи высшей истины, дарованномъ Божественнымъ Учителемъ Петру, Іакову и Іоанну, и переданномъ ими другимъ апосто-ламъ и затъмъ 70 избраннымъ ученикамъ<sup>3</sup>). Христологія Климента была проникнута докетизмомъ: онъ склонялся къ признанію призрачности плоти Інсуса Христа и ссылался на свидътельство «Дъяній апостола Іоанна», нынъ извергнутыхъ изъ канона.

Подъ вліяніемъ этого учителя, сочетавшаго мистическія увлеченія съ глубиной всесторонняго познанія и съ изумительной эрудиціей, развилось и окрѣпло мышленіе Оригена, происходившаго изъ христіанской семьи и съ юныхъ лѣтъ бывшаго въ числѣ учениковъ Климента. Въ 202 г. жестокое гоненіе при

<sup>1)</sup> Strom. I, 1.

<sup>2)</sup> Hist. Eecl. VI, 11.

<sup>3)</sup> Ibid. II, 1.

император'в Септимі Север'в принудило временно закрыть огласительное училище и заставило самаго Климента удалиться изъ Александрін навсегда 1). Оригену было въ то время около 17 лівть; отепъ его Леонидъ въ числе другихъ мучениковъ пострадалъ за имя Христово во время гоненія, оставивъ на попеченіе юнаго своего сына многочисленную семью (мать и шесть младшихъ братьевъ). Мы не имфемъ возможности остановиться здфсь на преданіяхъ, окружившихъ дѣтскіе годы Оригена, но должны лишь отм'втить, для характеристики воспитавшей его среды, что Леонилъ прозрѣвалъ блестящую будущность своего сына: порою, по словамъ Евсевія 2), когда отрокъ Оригенъ спалъ, отецъ подходилъ къ нему и съ восторженнымъ благоговъніемъ цівловаль его грудь — «обиталище Духа Святаго», прославляя Бога за дарованіе ему такого сына. Во время гоненія 202 г. шестнадцатильтній Оригенъ ободряль отца къ подвигу исповъданія и страданія за въру, и радовался его мученическому вѣнцу; оставшись во главѣ осиротѣлой семьи безъ всякихъ средствъ къ поддержанію ея 3), ему удалось, несмотря на юный возрасть, найти занятія преподавателя риторики. Вскоръ геніальный юноша быль окружень многочисленными слушателями; по желанію епископа Димитрія онъ сталъ во главъ возрожденнаго Александрійскаго училища, и здысь въ теченіе долгихъ літь пропов'ядываль благов'ястіе Христово, обогащая его сокровищами эллинской философіи, основательно имъ изученной. Вмъстъ съ тъмъ Оригенъ оставался върнымъ завътнымъ христіанскимъ идеаламъ аскетизма: спаль на голой земль, буквально исполняль слова Христа объ отказъ отъ лишней одежды, изнуряль себя строжайшимъ постомъ и воздержаніемъ отъ всякихъ плотскихъ удовлетвореній; наконецъ, онъ дошель до самоискальченія, до буквальнаго исполненія евангельскаго текста о «скопдахъ, исказившихъ себя ради царствія небеснаго 4)», — отчасти изъ жажды аскетическаго подвига, отчасти

<sup>1)</sup> По нѣкоторымъ даннымъ можно заключить, что въ 211—212 г. Климентъ былъ еще въ живыхъ, но ок. 215 г. о немъ упоминаютъ уже, какъ о покойникъ (Сf. Euseb. Hist. Eccl. VI, 11 и VI, 14). Неизвъстно, гдѣ находился Климентъ по удаленіи изъ Александріи; можно предположить, что онъ былъ въ Кесаріи у епископа Александра, въ посланіяхъ котораго содержатся указанныя упоминанія, сохраненныя Евсевіемъ.

<sup>2)</sup> Hist. Eccl. VI, 2.

в) По закону, имущество мучениковъ подвергалось конфискаціи.

<sup>4)</sup> Mamo. XIX, 12.

въ цёляхъ устраненія всякихъ грязныхъ подозрівній при постоянномъ общении съ женщинами, толпившимися вокругъ его каоедры 1). Этотъ поступовъ Оригена былъ впоследствіе поставленъ ему въ вину Димитріемъ, епископомъ Александрійскимъ, когда слава молодого философа и богослова возбудила наконецъ нъкоторую зависть со стороны адександрійскаго пастыря. Къ тому времени имя Оригена дъйствительно гремъло по всему христіанскому міру. Его вдохновенная пропов'ядь привлекала безчисленныхъ слушателей, его ученые труды возбуждали всеобщее благоговъйное изумление. Не довольствуясь изучениемъ и разъясненіемъ священныхъ книгъ христіанства, онъ углублялся въ мистическій эклектизмъ эллинской философіи; по словамъ его біографовъ «Платонъ быль его постояннымъ спутникомъ», но съ одинаковымъ рвеніемъ предавался онъ изученію мыслителей неопинагорейской школы и былъ въ числѣ слушателей и почитателей Аммонія Сакка, полагавшаго тогда въ Александрін начало неоплатонической школь, Аммонія Сакка, властителя думъ всьхъ Богонскателей этого бурнаго времени, Аммонія, при встрѣчъ съ которымъ 26-льтній Плотинъ прекратиль всякіе иные поиски за Истиной и воскликнуль: «воть тоть, кого я искаль!» Но Орпгенъ не довольствовался мистической метафизикой возрожденнаго пинагорейства и платонизма. Поиски за истиной, за новыми формулами религіознаго созерцанія, увлекали его во всѣ стороны, побуждали его предпринимать повздки во всв центры міровой культуры; побываль онь и въ Римв (между 212 и 215 г.г.), гдъ ему довелось познакомиться съ знаменитымъ Ипполитомъ. Иногда эти подздки совершались по чьему нибудь приглашенію (такъ, ок. 218 г., его выписывала въ Антіохію просвъщенная любительница философіи Юлія Маммея, мать императора Александа Севера), иногда-же онъ имъли цълью розыски старинныхъ текстовъ Св. Писанія, сличеніемъ которыхъ Оригенъ занимался съ особеннымъ рвеніемъ. Онъ не отступиль даже передъ трудностями изученія еврейскаго языка, признавъ его необходимымъ для тщательнаго ознакомленія съ подлиннымъ текстомъ Ветхаго Завъта и для провърки его переводовъ. Ветхій Завъть къ тому времени уже занялъ прочное мъсто въ числъ священныхъ документовъ христіанства, но лишь въ греческомъ переводъ LXX толковниковъ, а евреи въ полемикъ съ христіанами

<sup>1)</sup> Cm. Euseb. Hist. Eccl. VI, 8.

оспаривали точность нѣкоторыхъ выраженій и считали переводъ LXX искаженнымъ. Оригенъ отыскаль еще три самостоятельныхъ перевода Ветхаго Завѣта на греческій языкъ (Акилы, Өеодотіона и Симмаха), и предприняль гигантскій трудъ сличенія ихъ съ еврейскимъ подлинникомъ: плодомъ его работъ явилось изданіе Гекзапловъ, т. е. текста Вибліи въ 6 параллельныхъ столбцахъ, содержавшихъ 1) подлинный еврейскій тексть, 2) транскрипцію его греческими письменами, 3) переводъ LXX, 4) переводы Акилы, Өеодотіона и Симмаха. Этоть колоссальный трудь могь самъ по себѣ обезсмертить имя любаго ученаго, но Оригенъ дополнилъ его еще пространными толко-кованіями и изъясненіями всёхъ книгъ Ветхаго и Новаго Закованіями и изъясненіями всъхъ книгъ Ветхаго и Новаго За-вѣта; особенно замѣчательно его Толкованіе на Ев. Іоанна, въ которомъ сказалось вліяніе труда того-же заглавія валентиніанца Гераклеона. Въ своихъ изъясненіяхъ Св. Писанія Оригенъ при-держивался символическаго смысла, отвергая буквальное пони-маніе текстовъ съ рѣзкостью, достойной ученика Климента и Аммонія, друга валентиніанца Амвросія. Но гностическая закваска, столь ясно выраженная иногда у Оригена, не мѣшала ему относиться критически къ попыткамъ введенія въ христіанскій канонъ книгъ подозрительнаго происхожденія. Его научная добросовъетность заставляла его разбираться съ должной осторожностью въ исторіи каждой книги, заявляющей притязаніе на боговдохновенность; его проницательная критика выясняла достовфрность всёхъ документовъ христіанской письменности, указывала ихъ мёсто въ канонё или внё его. Оригену принадлежить честь окончательнаго разбора христіанскаго канона; имъ было введено деление книгъ на несомненно церковныя (όμολογόυμενα) и уважаемыя, но не боговдохновенныя (ἀντιλε-γόμενα). Его критика текстовъ стала краеугольнымъ камнемъ христіанской экзегетики.

Наряду съ этими трудами, Оригенъ посвящалъ свое перо изъясненію глубочайшихъ основъ христіанской догматики. Его знаменитая книга «О началахъ» (Пєрі 'αρχῶν) представляетъ первый въ церковно-христіанской литературѣ опытъ пространнаго богословскаго трактата, раскрывающаго основныя понятія о Божествѣ и мірозданіи въ стройномъ синтезѣ. Именно въ этой книгѣ Оригенъ излагалъ ученіе о Сынѣ Вожіемъ,—Единосущномъ и Единородномъ Логосѣ,—въ законченныхъ формулахъ, призванныхъ вытѣснить изъ христіанской догматики идеи

монархіанства. Авторъ книги «О началахъ» могъ занять по праву первое мъсто среди христіанскихъ богослововъ, но нъкоторыя идеи, выраженныя въ его книгѣ, вызвали неодобреніе и послужили поводомъ къ осужденію великаго учителя. Эти догматическіе споры возгорѣлись позже, въ концѣ жизни Оригена, но еще до того, вскорѣ послѣ появленія книги Περὶ 'αρχῶν, его положеніе въ Александріи было поколеблено конфликтомъ съ епископомъ Димитріемъ, уже давно таившимъ неудовольствіе передъ громкой славой Оригена. Поводомъ къ разрыву послужило то обстоятельство, что епископы іерусалимскій и кесарійскій, искренно почитавшіе Оригена, въ бытность его въ Палестинѣ (ок. 230 г.) посвятили его въ іерейскій санъ, и Палестинъ (ок. 250 г.) посвятили его въ терейскии санъ, и Димитрій заявилъ протесть противъ посвященія евнуха, и притомъ въ чужой епархіи. Замѣчательно, что во время разгорѣвшагося спора не было упомянуто о какихъ-либо еретическихъ мнѣніяхъ Оригена, и протесть Димитрія касался лишь формальной стороны дѣла. Какъ-бы то ни было, Оригену пришлось покинуть Александрію, гдѣ замѣстителемъ его во главѣ огласительнаго училища быль ученикь его Геракль, а съ возведеніемъ посл'ядняго на александрійскую каоедру (посл'я смерти Димитрія, ок. 232 г.)—другой ученикь его Діонисій (впосл'ядствіе тоже епископъ Александрійскій, съ 247 по 264 г.). Ориствіе тоже епископъ Александрійскій, съ 247 по 264 г.). Оригенъ удалился въ Кесарію палестинскую, и здѣсь продолжаль свою неутомимую дѣятельность; здѣсь также стекались къ нему отовсюду ученики, среди которыхъ былъ Григорій, впослѣдствіе знаменитый епископъ Неокесарійскій и чудотворецъ; здѣсь Оригенъ закончилъ свое изданіе Гекзапловъ и написалъ цѣлый генъ закончиль свое изданіе Гекзапловъ и написаль цёлый рядь трактатовъ по всёмъ вопросамъ, волновавшимъ христіанское сознаніе. Однимъ изъ послёднихъ его капитальныхъ трудовъ было «Опроверженіе Кельса», — языческаго философа, написавшаго въ 70-хъ гг. II вёка книгу противъ христіанъ, подъ заглавіемъ «Истинное слово» (Λόγος 'αληθής); отповёдь на эту книгу была составлена Оригеномъ въ концѣ 40-хъ гг. III вёка, по просьбѣ вѣрнаго друга и мецената его Амвросія, вообще игравшаго роль неизмѣннаго вдохновителя Оригена и нобуждаривато, ото писать бога отныха Обламистал писать кога отныха нобуждавшаго его писать безъ отдыха. Объемистая книга Ката Келоо (въ 8 частяхъ) является однимъ изъ замѣчательнъйшихъ трудовъ Оригена и принадлежитъ къ числу драгоцъннъйшихъ памятниковъ христіанской литературы по обилію разсыпанныхъ въ ней указаній на всё теченія христіанской мысли:

мы уже имѣли случай замѣтить, какъ часто приходится ссылаться на эту книгу при изученіи гностическихъ идей. Кромѣ того, личность самого автора книги здѣсь обрисовывается во всемъ блескѣ могучаго таланта и полемической добросовѣстности: опровергая Кельса, Оригенъ нигдѣ не пытается исказить его слова или его доводы, и съ удивительной безпри-страстностью цитируетъ всё его ёдкія обличенія грубости библейскаго текста, всё его указанія на несообразность евангельскихъ повёствованій, на ничтожность и безцёльность приписываемыхъ Іисусу Христу чудесъ, на невозможность признанія Божествомъ Того, Чье сошествіе на землю прошло незамѣчен-нымъ... Кельсъ употреблялъ въ своей полемикѣ то оружіе насмѣшки и тупого глумленія, которымъ впослѣдствіе пользовался Вольтеръ и всѣ убѣжденные враги христіанства до нашихъ дней; Оригенъ опровергалъ его съ обычной силой и талантомъ, во имя немеркнущихъ въ человъческой душт религіозныхъ идеаловъ. Къ сожалтнію, мы не можемъ остановиться здёсь на разсмотрёніи этой интереснёйшей книги. Нёть возможности зд'ясь заняться и разборомъ другихъ трудовъ великаго Александрійца. Мы не будемъ упоминать и о вс'яхъ превратностяхъ его жизненной судьбы, о скитаніяхъ его среди своихъ ненавистниковъ и своихъ почитателей. Эта бурная, добсвоихъ пенавистниковъ и своихъ почитателеи. Эта оурная, доо-лестная жизнь увѣнчалась наконецъ славой мученичества: въ 250—251 г. во время гоненія при Деків Оригенъ былъ схва-ченъ, подвергнутъ пыткамъ и тяжкому заключенью, но никакія страданія не могли заставить стараго борца за истину отречься отъ Христа. Угрозы лютой казни почему-то не были приведены въ исполненіе: Оригенъ пережиль гоненіе и былъ освобожденъ изъ темницы; духъ его оставался несокрушимымъ, но физическія силы были надломлены. Въ 254 г. великій св'яточъ христіанской мысли угасъ (въ Тирф).

стіанской мысли угасъ (въ Тиръ).

Мы уже знаемъ, что его богословскіе труды встрѣтили не мало возраженій; въ нихъ слишкомъ часто иногда сквозила гностическая тенденція, несомнѣнно близкая міросозерцанію Оригена. Въ его ученіи о матеріи, какъ продуктѣ огрубѣнія духовной сущности, можно было уловить слѣды валентиніанскихъ идей; его воззрѣнія на загробную жизнь были въ тѣсной связи съ гностическими понятіями о постепенномъ очищеніи духовной сущности для возвращенія къ Божественному Первоисточнику. Особеннымъ нападкамъ подверглись воззрѣнія

Оригена на міровое зло, какъ на нѣчто преходящее. Матерія есть зло, но матеріальное начало само по себѣ не противопоставляется Всевышнему Всеблагому Божеству; зло возникло внъ матерін въ сферахъ низшихъ проявленій Вожества, среди духовъ, отпавшихъ отъ Первобытной Влагости и чистоты, вследствіе охлажденія въ нихъ пламенной любви къ Первоисточнику Божественной благости. И видимый міръ созданъ для очищенія оскверненной духовной сущности черезъ искусы матеріальнаго существованія 1). Логическимъ последствіемъ этой теорін была идея метемисихозы, ибо очищение духа отъ матеріальной скверны не можеть быть завершено въ течение одной лишь кратковременной жизни. Оригенъ дъйствительно допускалъ не только переселеніе душъ, но и предсуществованіе ихъ; по этой мысли, пребывание въ несовершенномъ мір'я является лишь временнымъ испытаніемъ, содъйствующимъ укръпленію духа и его освобожденію отъ всякой слабости и нечистыхъ побужденій, ради достиженія полнаго сліянія съ Божествомъ. Такимъ образомъ, міровое зло будетъ устранено, когда вся духовная сущность пройдеть черезъ необходимое искупление и вернется къ первобытному состоянію, къ своему Божественному Первоисточнику. Даже злые духи, отпавшіе отъ Бога, современемъ достигнуть этихъ высшихъ степеней совершенствованія и очищенія отъ зла; по теоріи Оригена, даже діаволъ, этотъ символь низшей враждебной силы, не останется навъкъ заключеннымъ въ гордыни и злобномъ упорствъ: ему также предстоить постепенное восхождение по ступенямъ добра и, наконецъ, реинтеграція въ Вожественную Сущность. Оригенъ стремился такимъ образомъ устранить изъ христіанскаго міросозерцанія всякій признакъ дуализма; разъ Церковь признала, что міръ сотворенъ не низшими силами, а Всевышнимъ Всеблагимъ Богомъ, то зло и страданіе въ этомъ мірів не могуть быть візчными, они — лишь временныя явленія и закончатся вм'вст'в со всей драмой бытія торжествомъ добра и Всевышней Благости. Но эти идеи Оригена подверглись жестокой критикъ. Церковь отвергала откровенный дуализмъ некоторыхъ гностическихъ системъ, но она не могла вполнъ отръшиться отъ дуалистическихъ тепденцій: пдея ко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нельзя не зам'ятить въ этихъ идеяхъ большаго сходства съ валентиніанской системой и ея представленіемъ о паденіи посл'ядняго зона, внесшаго въ Божественную Сущность тоску неудовлетворенности и вызвавшаго такимъ образомъ творческое возд'яйствіе на низшія стихіи.

нечнаго примиренія діавола съ Богомъ казалась ей непріемлемой, а мысль о вѣчности страданія, въ видѣ наказанія за упорство во злѣ, уже просачивалась въ ен воззрѣніяхъ, хоти и не нашла еще вполнѣ опредѣленныхъ выраженій. Ученіе Оригена именно съ этой стороны навлекло на себя осужденіе, и церковные авторитеты, возставшіе противъ смѣлаго мыслителя, вынесли ему приговоръ, затмившій его безсмертную славу. Для послѣдующихъ поколѣній Оригенъ явплся уже полу-еретикомъ, и ему никогда не было возвращено подобающее ему мѣсто въ сонмѣ Отцовъ Церкви.

Но зато христологическая часть ученія Оригена наложила неизгладимый отпечатокъ на всю позднѣйшую церковную догматику. Его опредѣленіе ученія о Единородномъ и Единосущномъ Сынѣ Вожіемъ — Логосѣ, вочеловѣчившемся въ Іисусѣ Христѣ для искупленія рода человѣческаго, — легло въ основу всѣхъ позднѣйшихъ богословскихъ формулъ и замѣнило всѣ теченія модализма, неудовлетворявшія христіанское сознаніе. Можно сказать, что послѣ Оригена изложенное имъ ученіе о Св. Троицѣ, о Нераздѣльной и Несліянной Основной Троичной Сушности Божаства, ута не подвергалось знанительными изгородительными послъ Сущности Божества, уже не подвергалось значительнымъ из-мѣненіямъ. Въ выработанныхъ имъ формулахъ Церковь нашла свое догматическое ученіе, и уже не отступала отъ него. Даль-нѣйшему выясненію подлежали только понятія объ истинномъ образъ воплощения и вочеловъчения Сына Божьяго, образъ явленія въ мірѣ Присносущнаго Логоса въ Іисусѣ Христѣ, — Богочеловѣкѣ (не только Θεός, но и Θεάνθρωπος). Въ системѣ Оригена этотъ вопросъ разрѣшался тѣмъ, что, по его ученю о предсуществованіи душъ, человѣческая душа Іисуса Христа существовала до Его рожденія отъ Дѣвы Маріи, и, слѣдовательно, соедпненіе ея съ Ипостасью Сына Божіяго совершилось также до Его чудеснаго рожденія, въ области непознаваемыхъ тайнъ духовной сущности. Церковь, отвергшая эту сторону ученія Оригена, признала, что соединеніе Божественной Ипостаси съ человъческимъ естествомъ Інсуса Христа совершилось уже въ моментъ воплощенія Сына Божьяго, и здѣсь было заложено начало многихъ позднѣйшихъ недоумѣній и догматическихъ споровъ. Церковному авторитету пришлось посте-пенно, шагъ за шагомъ, выяснять свое представление о непо-стижимомъ двойственномъ естествъ Спасителя; послъ опредъле-нія догмата о соединеніи Божества съ человъчествомъ въ лицъ Інсуса Христа, пришлось рішать, съ какого момента Своего

земнаго существованія Іисусъ Христосъ сталъ Богочеловѣкомъ, какимъ образомъ обитало въ немъ Божество, замѣняла-ли въ Немъ Божественная Ипостась человѣческую душу, или Онъ былъ цѣльнымъ человѣкомъ съ тѣломъ и душею и вмѣстѣ съ тѣмъ Богомъ; когда послѣдній вопросъ былъ рѣшенъ въ утвердительномъ смыслѣ, пришлосъ выяснять, насколько человѣческая душа въ Христѣ была свободной, т. е. могла имѣть выборъ между добромъ и зломъ, не была-ли Его человѣческая свободная воля поглощена Его божественностью и т. д. Всѣ эти вопросы тревожили богословское мышленіе въ теченіе столѣтій, рѣшеніе ихъ было дѣломъ вселенскихъ соборовъ IV, V, VI вв. Мы здѣсь не будемъ надъ ними останавливаться. Соборный періодъ исторіи христіанства выходить изъ предѣловъ настоящаго очерка; та эпоха, которой мы здѣсь занимались, — эпоха борьбы Церкви и ея іерархическаго авторитета съ гностическими идеями, — заканчивается I вселенскимъ соборомъ и вынесенной имъ формулой догмата о Единомъ Творцѣ Вседержителѣ, познаваемомъ черезъ Присносущнаго и Единосущнаго Сына Своего, воплощеннаго въ Господѣ Іисусѣ Христѣ.

Здёсь умёстно лишь еще разъ вспомнить, что въ этихъ богословскихъ формулахъ церковнаго христіанства сказалось вліяніе тахъ самыхъ гностическихъ пдей, надъ которыми Церковь произнесла суровый приговоръ. Понятіе о Троичной Сущности Божества, проявляющейся въ мір'в черезъ Творческую Силу Логоса и черезъ непостижимое изліяніе Духа Святаго, ближе къ гностическимъ теоріямъ Вожественныхъ эманацій, нежели къ еврейскому монотензму. Тѣ безконечные споры о сущности явленія Христа въ мірѣ, въ которыхъ изощрялись позже богословскіе умы, —находились въ зародышть въ разныхъ гностическихъ системахъ: идею патрипассіанства мы можемъ проследить въ христологической части маркіонизма, понятіе о двухъ естествахъ въ Інсусъ Христъ можно усмотръть уже въ ученіи Кериноа... Гностицизмъ, оффиціально отвергнутый Церковью, явился все-же для нея неисчерпаемымъ источникомъ идей и мистическихъ созерцаній, въ которыхъ христіанское мышленіе, хотя-бы нехотя, черпало свои вдохновенія и находило откликъ своимъ смутнымъ порывамъ къ Богоискательству. Гностицизмъ, явившійся продуктомъ эллинской мистики, былъ истинной основой христіанскаго богословія въ гораздо большей мъръ, нежели міросозерцаніе ветхозавътнаго еврейства.

Поиски за истинной формулой Богопознанія, начатые эллинскимъ мышленіемъ, нашли себф почву и готовые образы въ религіозныхъ созерцаніяхъ еврейства и въ его религіозно-національной эпопев, — Библіи. Но въ христіанскомъ сознаній должно вічно жить воспоминаніе о томъ, что основныя черты его Богопониманія—эллинскія, арійскія, а не еврейскія, что іудео-семитическая основа ихъ была лишь твиъ пассивнымъ началомъ, которое, по гностическому выражению, аморфно и неспособно къ плодотворному проявленію до изліянія на него живительнаго активнаго начала. Тамъ, гдф христіанская мысль не довольствовалась эллинскою метафизикою, — она переступала за предълы созерцательнаго эллинизма и искала отвъта на свои запросы въ религіозныхъ преданіяхъ Востока, въ смутныхъ пережиткахъ старыхъ халдейскихъ культовъ съ ихъ мрачнымъ дуализмомъ. Мы только-что видёли, что въ вопросв о правовъріи Оригена Церковь отнеслась отрицательно къ его попыткъ разрѣшить проблему міроваго зла съ помощью валентиніанскаго онтимизма, — черезъ отрицаніе вѣчности зла и страданія: мы указывали на то, что въ сознаніи церковнаго христіанства закрадывались дуалистическія тенденцій, болбе ясно выраженныя въ нъкоторыхъ гностическихъ системахъ. Въ концъ III въка дуализмъ далъ яркую вспышку въ манихействъ.

Религіозное движеніе, созданное Манесомъ и носящее его имя <sup>1</sup>), выходить изъ области нашего изслѣдованія. Жизнь и дѣятельность Манеса протекли въ Персіи, внѣ того эллиноримскаго міра, въ которомъ развернулась исторія христіанства; основатель манихейства уже давно закончиль свою жизнь страдальческой смертью <sup>2</sup>), когда ученіе его стало распространяться

<sup>1)</sup> Имя это писалось разно: Μάνης, Manes, Μανιχαΐος, Manichaeus; отъ последниго наименованія произошло названіе Манихейства, подъ которымъ это ученіе распространилось на Восток'в и на Запад'в.

<sup>2)</sup> Ок. 276 г. Манесъ, выступавній въ столицѣ Персія, быль предань казни по наущенію маговъ: его распяли и затѣмъ содрали съ него кожу, по персидскому обычаю. Манесъ и его ученики распространяли свое ученіе не только въ самой Персіи, но и во всей Средней Азіи, въ Западномъ Китаѣ и въ Индіи, но свѣдѣнія о проповѣди самого Манеса въ предѣлахъ Римской державы лишены достовѣрноств. Древнѣйшимъ свидѣтельствомъ о столкновеніи христіанъ съ манихеями являются такъ наз. Акты Архелая, содержащія диспутъ христіанскаго епископа Архелая съ Манесомъ въ Месопотаміи въ городкѣ Сагсһаг (?) въ концѣ ІП в.; эти «акты» составлены какимъ-то Гегемоніемъ въ первой половинѣ IV в., по мнѣнію ученыхъ, и подлинность ихъ подвержена сомнѣнію. Книга Гегемонія дошла до насъ лишь въ древ-

на Западъ и оказало вліяніе на христіанскую мысль; съ IV въка это вліяніе было настолько сильно, что следы его въ христіанскомъ міросозерцаній не изгладились донынѣ. Въ первоначальномъ своемъ видѣ ученіе Манеса близко подходило къ парсизму: въ основъ его было понятіе о въчной борьбъ двухъ первобытныхъ и равносильныхъ началъ Света и Тьмы. Области Света и Тьмы сами по себъ безпредъльны, какъ въчность, -- но одной своей стороной онъ соприкасаются, и въ этой точкъ соприкосновенія происходить смішеніе противоложных элементовь, дающее толчокъ творческой эволюція бытія; въ этомъ неестественномъ смъщении противоположныхъ началъ лежитъ разгадка міроваго зла, конецъ котораго-въ освобожденіи духа отъ матеріи, Світа отъ Тьмы, для возвращенія къ первобытной обособленности и покою. Суровый, ничёмъ не прикрашенный дуализмъ этихъ теорій н'всколько смягчался по мірт распространенія манихейства къ западу оть своей родины; въ христіанскомъ мірѣ оно нашло себѣ родственныя воззрѣнія въ нъкоторыхъ гностическихъ сектахъ, въ особенности въ маркіонизмъ, съ которымъ почти-что слилось, — съ тѣмъ большей легкостью, что строгая этика манихейства, основанная на презрѣніи и ненависти ко всему матеріальному, также встрічала сочувствіе въ маркіонитскихъ кругахъ, гдв, какъ мы видвли, царилъ строжайшій аскетизмъ. Въ этомъ видё манихейство получило широкое распространение наравив съ христіанствомъ и мъстами успѣшно соперничало съ нимъ. Церковный авторитетъ не замедлилъ прозрѣть надвигавшуюся опасность и поднялъ знамя борьбы противъ манихейскихъ идей, но вліяніе ихъ было неотразимо. Одинъ изъ величайшихъ мыслителей Западной Церкви, Августинъ, въ теченіе долгихъ лѣтъ быль манихеемъ, и даже послѣ окончательнаго перехода на лоно Церкви не могъ вполнѣ отрішиться отъ дуалистическихъ воззріній: они сказались въ его мрачныхъ представленіяхъ о первородномъ граха, въ томъ

немъ латинскомъ переводѣ; на какомъ языкѣ она была первоначально написана (греческомъ или сирскомъ) опредѣлить трудно. Новѣйшее изданіе латинскаго текста: С. Н. Beeson, Hegemonius, Acta Archelai (Leipzig 1906). Кирилтъ Герусалимскій, Епифаній и др. позднѣйшіе христіанскіе ересеологи пользовались отими «Актами» при изложеніи манихейскаго ученія. Изъ западно-христіанской литературы лучшимъ источникомъ свѣдѣній о манихействѣ являются творенія блаж. Августина, въ особенности Contra Faustum Manichaeum.

Необходимыя пособія для наученія манихейства: Beausobre, Histoire critique de Manichée et du manichéisme (1734), Kessler, Mani (1889) и др.

понятіи о предопредоленіи, которое было внесено Августиномъ въ богословское мышленіе христіанства западнаго. Манихейство существовало наряду съ Церковью въ видѣ самостоятельной секты въ теченіе нѣсколькихъ вѣковъ, но и въ средѣ самого христіанства оно порождало расколы; въ преемственной связи съ нимъ находились ученія павликіанъ, богомиловъ и др. на Востокѣ, а на Западѣ его филіацію можно прослѣдить до средневѣковыхъ дуалистическихъ сектъ, въ родѣ альбигойцевъ ХІІ вѣка. Но еще интереснѣе слѣды этого дуализма въ ученіи самой Церкви, въ постепенномъ развитіи идеи діавольской силы, постоянно препятствующей торжеству Божественной Благости. Если Церковь ІІ в. уже осуждала ученіе Оригена о конечномъ искупленіи діавола и примиреніи его съ Всеблагимъ Божествомъ, то въ Церкви послѣдующихъ вѣковъ Сатана пріобрѣталъ все большее значеніе и почти-что доросъ до представленія о неизбѣжной и всемогущей враждебной силѣ, вѣчно оскверняющей Божій міръ...

Но мы опять далеко отвлеклись отъ нашего обзора гностическихъ системъ. Мы попытались вкратцѣ очертить судьбу гностическихъ идей въ дальнѣйшей эволюціи христіанской догматики, но подробное разсмотрѣніе этой эволюціи уже не входить въ рамки настоящаго очерка. Намъ удалось лишь выяснить, что гностицизмъ былъ побѣжденъ и отвергнутъ только съ формальной стороны, что заложенныя въ немъ пдеи не умерли для христіанскаго сознанія, что полное отрѣшеніе отъ нихъ было невозможно для христіанства, выросшаго на той почвѣ пламеннаго Богоискательства, въ которомъ была суть и смыслъ гностицизма. Даже въ главнѣйшемъ вопросѣ, выдвинутомъ гностиками и безусловно отвергнутомъ Церковью, — въ вопросѣ о необходимости особаго посвященія для уразумѣнія высшихъ тайнъ Вожественнаго Откровенія, — побѣда Церкви и ея идеаловъ общедоступной міровой религіи была только призрачной: основная мысль гностическаго посвященія уцѣлѣла въ христіанскомъ монашествѣ, въ томъ идеалѣ созерцателя-аскета, въ которомъ Церковь признала свой высшій идеалъ и свое лучшее украшеніе.

Этотъ пережитокъ гностическихъ мечтаній въ церковномъ христіанствѣ тѣмъ болѣе знаменателенъ, что внѣшній ходъ исторіи наталкивалъ Церковь на иной путь. Конецъ борьбы церковнаго авторитета съ гностицизмомъ совпалъ съ историче-

скими событіями, изм'внившими вст условія христіанскаго быта; начало IV вта ознаменовалось примиреніемъ Церкви съ ттта гражданскимъ строемъ, въ которомъ она такъ долго находила жестокаго врага. Съ 313 г. христіанство перестало быть недозволеннымъ втроученіемъ; цвтадцать літь спустя оно уже является оффиціальной религіей и самъ императоръ представтельствуеть на первомъ вселенскомъ соборт, созванномъ по его желанію; еще черезъ полвѣка императорская власть сама уже добивается полной побѣды христіанства надъ пережитками языческой старины и уничтожаеть ея слѣды рядомъ запретительныхъ эдиктовъ. Въ концѣ III вѣка еще могъ возникать вопросъ о томъ, стоитъ-ли открыто исповедывать имя Христа передъ гонителями и идти на мученичество за идеи, непонятныя враждебной толие; сто лётъ спустя сама Церковь является ныя враждебной толив; сто льть спустя сама Церковь является уже гонительницею, и при этихъ новыхъ условіяхъ вопросъ о тайнѣ христіанства отпадаетъ самъ собою. Торжествующая Церковь уже не помышляеть о такой тайнѣ: въ ней зарождаются новыя стремленія, новые пдеалы теократическаго государства, въ которомъ гражданская власть должна являться не только союзницей Церкви, но послушнымъ орудіемъ въ ея рукахъ. И этотъ пдеалъ почти осуществляется въ новой римской державѣ, перенесенной съ Запада на Востокъ, въ самый центръ мистицизма и религіознаго рвенія.

Въ этихъ новыхъ условіяхъ христіанской жизни не оставалось мѣста для замкнутыхъ кружковъ идеалистовъ, оберегавшихъ отъ толпы недоступныя ей созерцанія. Глубочайшіе вопросы христіанской догматики были вынесены на улицу, на судъ общественнаго мнѣнія; Отцы Церкви впослѣдствіе сѣтовали на то, что богословскія пренія о Божественной Сущности обсуждались на городскихъ торжищахъ, что по вопросамъ о таннственномъ раздѣленіи Божественныхъ Ипостасей дерзали высказываться уличные торговцы... Но Церковь сама шла на встрѣчу этимъ запросамъ неподготовленной толпы; въ угоду ей она вступила на путь раціонализма, приложила всѣ старанія къ изложенію свопхъ догматовъ въ общедоступной формѣ, силилась привлечь всѣхъ своихъ чадъ къ уразумѣнію неизреченныхъ тайнъ Божественнаго Откровенія. Эти стремленія къ популяризаціи христіанства принесли горькіе плоды впослѣдствіе, когда раціонализмъ овладѣлъ христіанскимъ мышленіемъ и подготовилъ, десять вѣковъ спустя, крушеніе престижа самой

Церкви, когда Реформація на Запад'в провозгласила принципъ полной свободы толкованія догмата, и каждый полуграмотный тупица почелъ себя въ правъ изъяснять смыслъ христіанскаго ученія. Опошленное, разсудочное христіанство протестантскихъ секть, лишенное всякаго признака религіозно-философскаго мистицизма, сведенное къ роли сухого моральнаго ученія и подчиненное требованіямъ «здраваго смысла», дѣйствительно далеко ушло отъ христіанства Іоанна или Оригена, отъ величавыхъ созерцаній, едва доступныхъ на высочайшихъ вершинахъ человъческаго мышленія! Но эти уродливыя явленія христіанской исторіи были не единственными свид'втельствами искаженія Христова Откровенія подъ напоромъ толпы. Даже въ христіанствъ церковномъ, сохранившемъ духъ древняго таинственнаго ученія и пониманіе мистическихъ потребностей, присутствіе толпы и ея интересовъ измѣнило самую суть христіанскаго Богонскательства. Метафизическія созерцанія отошли на второй планъ; на первомъ осталась только человъческая сторона ученія о Божественномъ Искупитель. Кроткій обликъ Спасителя сіяеть по-прежнему падъ христіанскимъ міромъ, но лишь какъ въчно-ободряющій призывъ къ утьшенію для слабыхъ и несчастныхъ; человъчество несетъ къ алтарямъ Христа свои скорби и смутныя надежды, но христіанство точно забыло, что оно было призвано быть религіей сильныхъ духомъ, завътной цёлью искателей вёчной Истины, а не милосерднымъ словомъ для обездоленныхъ и для тъхъ, кого приводитъ къ подножію алтарей страхъ передъ смертью или желаніе «помо-литься за дорогихъ усопшихъ». И самый обликъ Вожественнаго учителя сохраниль свою неотразимую силу и обаяніе лишь въ *человючности* Інсуса Христа, въ тайнѣ Его страданій. Родъ людской отвыкъ отъ созерцанія непостижимыхъ тайнъ Божества и пріучился только умиляться передъ изліяніемъ Христовой крови, передъ язвами на святомъ тѣлѣ Христовомъ. Въ этомъ подчеркиваніи *страданія* въ спасительной миссіи Сына Божіяго кроется немощь мышленія, неспособнаго парить у вершинъ Божественнаго созерцанія 1); сіяніе Божественнаго Свъта почти недоступно человъчеству, ищущему у алтарей

<sup>1)</sup> Эта идея нашла глубокое выражение у одного наъ средневъковыхъ мистиковъ: «Si nescis speculari alta et caelestia, requisce in passione Christi, et in sacris vulneribus eius libenter habita» (Thomas a Kempis, De imitatione Christi, II, сар. I, 4).

Христа не радость духовнаго озаренія, а подкрѣпленіе въ жизненной борьбѣ. Для толпы христіанство стало религіей только Распятаго Господа, а не Воскресшаго и Присносущнаго. Но и для тѣхъ, кому доступно и дорого свѣтлое созерцаніе Божественнаго Учителя, принесшаго міру радость духовнаго удовлетворенія, образъ Его окутанъ поэтической дымкой, мѣшающей разсмотрѣть Ликъ Непостижимаго Божества за чуднымъ мотивомъ средневѣковой христіанской поэзіп,— изображеніемъ Младенца на рукахъ Пречистой Матери...

Младенца на рукахъ Пречистой Матери... Идея мистической радости, восторга передъ Божественнымъ озареніемъ, далеко ушла отъ массы современнаго человъчества. Въ этомъ не вина Церкви, ибо мистика радости по существу недоступна толп'в. Но идея міровой религіи, открывающей всімь безъ изъятія доступъ къ своимъ святилищамъ, оказалась не въ силахъ вмѣстить порывы къ высшему Богоискательству. Неуто-лимые созерцатели, которымъ не по душѣ «религія толны», продолжали и въчно будутъ продолжать свои поиски за Божественной Истиной, не омраченной никакими житейскими интересами или эгопстичными побужденіями,—но та христіанская среда, въ которой преданы забвенію мистическіе пдеалы духовнаго совершенствованія, не даеть удовлетворенія искателямъ Высшей Мудрости, и эти искатели нередко отходили отъ самой Церкви, становились даже въ ряды ея враговъ. Именно тамъ, гдѣ опредѣленнѣе выражался отрицательный взглядъ современнаго христіанства на мистическія созерцанія, это опошленное христіанства на мистическій созерцаній, это опошленное христіанство вызывало отрицательное къ себѣ отношеніе со стороны одинокихъ мыслителей, добивающихся удовлетворенія запросамъ философскаго ума. Нельзя не замѣтить, что именно въ протестаніствѣ съ его оффиціальнымъ культомъ, лишеннымъ мистическаго смысла, выдвинулись наиболѣе ожесточенные хулители христіанства, его уб'яжденные и непримиримые враги. Борьба научной мысли съ христіанской традиціей стала воз-можной именно потому, что въ этой традиціи уже не было внутренней силы, дающей смыслъ жизни и цель всемъ духовнымъ запросамъ человъчества; эта борьба явилась слъдствіемъ искаженія христіанской идеи, забвенія ея истинной сущности. Оффиціальная Церковь точно забыла о своемъ призваніи,—под-готовлять человѣческое мышленіе къ воспріятію высшихъ тайнъ Богопознанія, къ вкушенію радостей Божественнаго созерцанія. Но старыя, завѣтныя мечтанія еще живы въ тайникахъ хри-

стіанскаго сознанія. Церковь сама оставила имъ мѣсто въ своемъ идеал подвижника аскета, восходящаго по ступенямъ мистическаго совершенствованія, и только въ этомъ идеалѣ кроется непобъдимая сила Церкви и залогъ возрожденія христіанства. Раціонализмъ, отвлекшій челов'яческую мысль отъ выспреннихъ созерцаній, — лишь временное явленіе въ многовѣковой исторіи человѣческаго духа. Хочется вѣрить, что когда-нибудь рушится искуственно-созданная преграда между научнымъ мышленіемъ и религіозными потребностями, и философская мысль вновь найдетъ забытую дорогу къ алтарямъ Непознаваемаго Божества. Возврать къ старымъ идеаламъ таинственнаго Богопознанія нензбѣженъ. И въ тотъ часъ, когда онъ совершится, Церковь оцінить ті усилія внести въ христіанское сознаніе исканіе высшаго гносиса, которыя, быть можеть, слишкомъ далеко увлекли см'ялыхъ мечтателей отъ спокойнаго русла христіанской жизни, но все-же свидетельствовали о благородныхъ порывахъ духа къ Божественной истинъ. Выть можеть, старый суровый приговоръ Церкви надъ гностическими созерцаніями будеть пересмотрфнъ..... Самъ Христосъ благословилъ «алчущихъ и жаждущихъ правды», и въ этихъ дивныхъ словахъ-истинно-Вожественное понимание всёхъ неутолимыхъ духовныхъ потребностей человъчества и истинный смыслъ и оправдание всъхъ блужданій мысли, всей тоски по недосягаемымъ пдеаламъ, всёхъ мучительныхъ поисковъ за Божествомъ.

V.

## приложение.

Мы неоднократно упоминали о таинственной литературф, оставшейся внф рамокъ церковнаго канона, и въ которой мистическія теченія христіанской мысли черпали свои вдохновенія и свое разумфніе тайнъ Христова Откровенія. Настоящій трудъ нельзя не закончить бфглымъ разсмотрфніемъ свфдфній объ этой литературф и жалкихъ ея остатковъ, уцфлфвшихъ, большею частью, лишь въ отрывочныхъ цитатахъ Отцовъ Церкви. Къ сожалфнію, эти остатки настолько незначительны, что мы принуждены иногда довольствоваться одними только заглавіями разныхъ «евангелій» и «дфяній апостольскихъ», нынф безвозвратно утерянныхъ.

I. Евангеліе от Евреев (καθ' Ἑβραίους, secundum Hebraeos). Это евангеліе нельзя назвать апокрифическимъ въ томъ смыслѣ, которое придается нынѣ этому слову; оно является не позднѣйшимъ измышленіемъ или переработкой болѣе древнихъ текстовъ, а, наоборотъ, принадлежитъ къ числу древнѣйшихъ памятниковъ христіанской письменности. Къ сожалѣнію, свѣдѣнія о немъ безнадежно перепутаны съ указаніями на «Евангеліе 12 апостоловъ» (см. далѣе) и на какое-то неизвѣстное «Евангеліе евіонеевъ»; на это смѣшеніе мы наталкиваемся уже съ глубокой древности, и разобраться въ этомъ вопросѣ уже не представляется возможнымъ. Повидимому, Евангеліе от Евреев было въ употребленіи въ іудео-христіанскихъ кругахъ. Уже въ древности возникло предположеніе, что это евангеліе было первоначальнымъ еврейскимъ текстомъ нашего каноническаго евангелія Матоея; новѣйшая критика высказывала другую догадку о тождествѣ этого евангелія съ недошедшимъ до насъ сборникомъ реченій Христовыхъ, составленнымъ во ІІ в. Папіемъ Іерапольскимъ подъ

заглавіемъ Λογίων κοριακών ἐξήγησις, но ни одна изъ этихъ гипотезъ не подкрѣплена серьезными данными. Во всякомъ случаѣ, уже со П вѣка Евангеліе от Евреевъ было извѣстно въ эллинскомъ мірѣ на греческомъ языкѣ, хотя, повидимому, Іеронимъ позже переводилъ его съ еврейскаго языка на греческій и на латинскій 1).

Іеронимъ является главнымъ источникомъ свѣдѣній нашихъ о «Евангеліи отъ Евреевъ», вмѣстѣ съ Евсевіемъ и, еще ранѣе, Оригеномъ. Къ сожалѣнію, эти писатели не дають намъ пространныхъ цитать изъ этого евангелія; изъ массы неясныхъ указаній ихъ можно извлечь слѣдующіе интересные тексты:

1. «Мать Моя (т. е. Іисуса Христа), Духъ Святой, взяла Меня за

волосы и перенесла на гору Өаворскую...» 2)

2. «... Явился Господь (посли воскресснія) Іакову, ибо Іаковъ даль объть, съ той поры, какъ пилъ Чашу Господню, ничего не вкушать, пока не узрить Его (Господа) возставшимъ отъ усопшихъ... Принесите столь и хлѣбъ, сказалъ Господь... И пріявъ хлѣбъ благословилъ его и преломилъ и даль Іакову Праведному и сказалъ ему: братъ Мой, вкуси хлѣба сего, ибо Сынъ Человѣческій восталъ...» 3).

3. «Пріидите, осяжите Меня и видите, что Я недемонъ безтълесный» 1).

Последній тексть цитируется св. Игнатіємъ Богоносцемъ въ опроверженіе докетическихъ воззреній на явленіе Христа.

П. Евангеліе 12 апостоловз (εὐαγγέλιον τῶν δώδεκα) мы не можемъ отдѣлить отъ предъидущаго, въ виду указанной выше неопредѣленности нашихъ свѣдѣній. Это евангеліе восходило къ первобытнымъ временамъ христіанства; Оригенъ въ своемъ Толкованіи на каноническое евангеліе Луки высказывалъ мнѣніе, что къ числу упомянутыхъ св. Лукою евангельскихъ повѣствованій 5) относилось это Евангеліе XII и Евангеліе Египтяліз (см. далѣе). Это указаніе Оригена заставляеть еще больше сожалѣть объ утратѣ столь древняго и цѣннаго

<sup>1)</sup> Cf. Hieron. Comm. in Matth. XII, 13. De vir. inl. II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Orig. In Ioh. II, 6, In Ierem. IV. Hieron. Comm. in Is. XL, 9. In Ezech. XVI, 13. Отмѣтимъ, что Лухъ Святой здѣсь женеваго рода.

<sup>3)</sup> Ніегоп. De vir. int. П. Характерно, что зд'ясь Господь является сперва Іакову, любимому апостолу іудео-христіанъ.

<sup>4)</sup> Ignat. ad Smyrn. III, 2. Hieron. De vir. inl. XVI. Comm. in Is. XVIII, b) Лук. I, 1: «Понеже убо мнози начаща чинити повъсть о извъствованныхъ въ насъ вещехъ... изволися и мнѣ послъдовавшу выше вся испытно поряду писати тебъ, державный Өеофіле»...

текста, отъ котораго сохранилось только заглавіе; мы не имфемъ даже сколько-нибудь значительныхъ цитатъ изъ этого евангелія, и совершенно лишены возможности возстановить его содержаніе: ученая критика не можеть даже рішить, было-ли оно евіонейскимъ, или-же въ немъ проскальзывали гностическія тенденціи. Въ 1904 г. изв'єстный ученый Ревильу (Revillout) обнародоваль найденный имъ въ контской рукописи отрывокъ какого-то евангелія, признаннаго имъ евангеліем 12 апостолов. но съ этимъ определениемъ трудно согласиться, такъ какъ фрагменть, изданный Ревильу съ подстрочнымъ французскимъ переводомъ, носить явные следы позднейшаго происхожденія; его ни въ какомъ случат нельзя отнести ко времени предшествовавшему написанію евангелія св. Луки, и, следовательно, нельзя отождествить съ древнимъ Евангеліем 12 апостолов, о которомъ упоминалъ Оригенъ 1).

III. Евангеліе от Египтянз (κατ' 'Αιγυπτίους, secundum Aegyptios), наряду съ предшествующимъ, причислялось Оригеномъ къ древивишимъ памятникамъ евангельской литературы и пользовалось большимъ распространеніемъ внѣ іудео-христіанскихъ кружковъ, среди христіанъ-мистиковъ. Мы имѣемъ свѣдвнія о богослужебномъ употребленіи его во многихъ гностическихъ сектахъ, но, повидимому, оно пользовалось уваженіемъ и въ церковномъ христіанствъ. Климентъ Александрійскій ссылается на него, какъ на св. Писаніе; пользовались имъ, по словамъ Епифанія, и савелліане, изъ чего можно заключить, что оно входило въ кругъ священныхъ книгъ первобытнаго христіанства, иначе трудно объяснить его появленіе у савелліанъ, отколовшихся отъ Церкви, какъ мы видёли, лишь въ концѣ П в., вслѣдствіе разногласія въ формулировкѣ догмата св. Троицы, но сохранившихъ въ общихъ чертахъ церковную традицію и церковный канонъ священныхъ книгъ. Эти свѣденія заставляють еще более оплакивать неоценимую утрату этого древняго евангелія, отъ котораго уціліли лишь незначительныя цитаты въ Строматах Климента Александрійскаго

<sup>1)</sup> Упомянутый евангельскій фрагменть издань въ сборникѣ Revillout Les apocryphes coptes (tome II, fasc. 2 de la Patrologia Orientalis éd. par Graffin et Nau).

и въ такъ называемомъ 2-мъ посланіи Климента Римскаго къ Коринеянамъ. Изъ этихъ цитатъ можно усмотрѣть, что Евангеліе Египтяли было проникнуто крайнѣ-мистическимъ духомъ и содержало ученіе о необходимости строжайшаго аскетизма и презрѣнія къ плоти. Собесѣдницей Христа въ этихъ цитатахъ является ученица Его Саломія, лишь вскользь упоминаемая въ нашихъ каноническихъ евангеліяхъ, но роль которой въ гностическихъ евангеліяхъ была весьма значительной; имя Саломіи было связано съ таинственными откровеніями, приписанными Христу, и въ этомъ ореолѣ любимой ученицы, дерзающей вопрошать Божественнаго Учителя, является Саломія и въ знакомой намъ валентиніанской книгѣ Pistis Sophia.

1. Въ одной изъ цитатъ, сохраненнихъ Климентомъ Александрійскимъ, на вопросъ Саломіи: «доколъ будетъ царствовать смерть?» Христосъ отвичаетъ: «доколъ вы, жены, будете рождать». Саломія спрациваеть: «такъ корошо дълала я, что не рожала?» и получаетъ отвитътъ всякаго растенія (?), но не отъ имущаго горечь» 1).

2. На вопрост: «когда пріндеть царствіе Божіе?» Христост даста отвітть: «(тогда) когда совлечете и поперете ногами покровь стыда, когда двое будуть единымъ, и внутреннее станеть какъ внышнее, и мужескій полъ, какъ женскій,—ни мужескимъ, ни женскимъ».

3. Въ другомъ фрагменти Христу приписываются слова: «Я пришелъ упразднить дъла женскія» (т. е. плоть).

1V. Евангеліе Петра (хата Пєтроч). Мы уже упоминали 2) о томъ, что ок. 200 г. епископъ Антіохійскій Серапіонъ обратился къ подвідомственной ему Росской общиніє съ увіншаніемъ отказаться отъ богослужебнаго употребленія Евангелія Петра; изъ этого посланія Серапіона, сохраненнаго въ Церковной Исторіи Евсевія, видно, что антіохійскій пастырь уже раньше зналь о распространеніи этого евангелія и не препятствоваль пользованію имъ, пока его не убідили въ вредномъ направленіи евангелія, проникнутаго докетическимъ духомъ 3). Объ этомъ евангеліи Петра упоминаетъ Оригенъ 4) и мн. другіе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эту цитату и следующія см. у Климента Александрійскаго, Strom. III, 6, 9 п др. и Excerpta ex Theod. LXVII, а также II Clem. ad Corint. XII, 2. Сf. Philosoph. V, 7. См. выше, стр. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, ч. II, стр. 153.

<sup>3)</sup> Easeb. Hist. Eccl. VI, 12.

<sup>4)</sup> In Matth. X, 17. Оригенъ здъсь ссылается на Евангеліе Петра въ подтвержденіе того, что «братья Господни» были сыновьями Іосифа отъ перваго брака.

церковные писатели, но, къ сожалвнію, безъ приведенія какихъ нибудь выдержекъ или цитатъ. Евсевій уже причисляеть его къ апокрифамъ 1), и осуждение его мы находимъ въ такъ называемомъ декретъ папы Геласія (ок. 495 г.), но во II в. оно несомнанно было въ перковномъ употреблении, и ученая критику даже склоняется къ мнвнію, что именно къ этому евангелію относятся цитаты св. Іустина (въ его «Апологіи» и «Діалогф съ Трифономъ»), не вполнф согласныя съ нашимъ каноническимъ текстомъ. Этими неясными указаніями и догадками исчернывались всё свёдёнія о Евангеліи Петра до конца XIX в. Но въ 1887 г. французскій ученый Буріанъ (U. Bouriant) нашель въ Египтъ (въ Акмимъ), въ гробницъ христіанскаго инока VIII—IX в., рукописный фрагменть, содержавшій отрывокъ Апокалипсиса Петра и часть какого-то евангельскаго текста, который быль признанъ ученой критикой отрывкомъ древняго Евангелія Петра. Эта драгоцінная находка была издана Буріаномъ въ 1892 г. въ сборникъ французской археологической коммиссін въ Египть 2) и съ тъхъ поръ неоднократно издавалась въ разныхъ переводахъ: такъ, упомянутый евангельскій отрывокъ вошель въ німецкій сборникъ апокрифовъ, изданный Неппеске въ 1904 г. Мы здёсь даемъ переводъ съ этого немецкаго текста Hennecke. Следуетъ однако замѣтить, что въ этомъ отрывкѣ нѣть ясныхъ слъдовъ докетизма, отмъченнаго Серапіономъ Антіохійскимъ, и принадлежность его Евангелію Йетра нельзя считать безспорно доказанной. Нашъ тексть начинается съ разсказа о распятіи и воскресенін Господнемъ, изложенномъ въ форм'я довольно близкой къ нашимъ каноническимъ евангеліямъ (признаки докетизма можно усмотръть лишь въ опущении подробностей о крестныхъ страданіяхъ Спасителя).

«.... Изъ Гудеевъ-же никто не умылъ себѣ рукъ, ни Иродъ, ни кто либо изъ судей. И когда не хотъли они умытъ себѣ руки, Пилатъ отступилъ, и царъ Иродъ повелълъ тогда схватитъ Господа и сказалъ имъ: все, что приказано сдълатъ Ему, исполните.

«Предстоялъ тамъ Іосифъ, другъ Пилата и Господа, и узнавъ, что они хотятъ Его распять, приступилъ онъ къ Пилату и просилъ отдатъ тъло Господне. И Пилатъ послалъ къ Ироду, прося выдатъ тъло; Иродъ-же сказалъ: Братъ Пилатъ, еслибъ никто не истребовалъ (мъла),

<sup>1)</sup> Hist. Eccl. III, 25.

<sup>2)</sup> Mémoires publiés par les membres de la mission archéologique française au Caire. Tome IX, fasc. 1.

мы-бы сами погребли, ибо наступаеть суббота, и въ законъ писано:

солнце да не зайдеть надъ трупомъ казненнаго.

«И Его предали народу въ день передъ Пасхой, праздникомъ ихъ. И взяли они Господа, и били, говоря: вотъ, Сынъ Божій въ нашей власти. И облекли Его въ порфиру, и посадили на съдалище 
судейское, говоря: суди праведно, царь Израилевъ. И одинъ изъ нихъ 
принесъ терновый вънецъ и возложить на чело Господне, другіе-же 
предстоящіе плевали Ему въ лицо, иные били Его по щекамъ, другіе 
кололи Его тростью и бичевали Его, говоря: таковой почетъ воздаемъ 
мы Сыну Божію.

«И привели двухъ разбойниковъ и распяли Господа посреди нихъ. Онь-же безмолствовалъ, какъ не чующій боли. И воздвигши крестъ, написали они на немъ: сей есть царь Израилевъ. И разложили они одежду Его передъ собой и подълили ее, метая жребій. Одинъ-же изъ разбойниковъ обличалъ ихъ и говорилъ: мы страдаемъ за преступленія, нами содъянныя, а Сей, спасающій людей, какое зло сотвориль вамъ? Они-же ожесточались противъ Него и приказали не пере-

бивать Ему голеней, дабы Онъ скончался въ страданіяхъ.

«Былъ-же полдень, и нашла тьма на всю Іудею, и они обезпокоились и боялись, какбы не зашло солнце, пока Онъ еще живъ, нбо писано у нихъ: солнце да не зайдетъ надъ казненнымъ. И одинъ изъ нихъ сказалъ: дайте Ему испить желчь съ уксусомъ,—и смѣшавъ, напоили Его. И (такъ) исполнили они все, и беззаконія ихъ превзошли главу ихъ. Многіе-же выходили съ свѣтильниками, думая, что наступила ночь... И Господь возгласилъ: Сила Моя, Сила, Ты Меня покинула! и когда изрекъ это былъ взятъ.

«И въ этотъ мигъ разодралась на-двое завъса храма Іерусалимскаго. И вынули они гвозди изъ рукъ Господнихъ и положили Его на землю, земля-же сотряслась и былъ великій страхъ. И возсіяло вновь солнце, и оказалось, что уже девятый часъ. Іудеи-же радовались, и отдали тъло Его Іосифу для погребенія..... Онъ-же взялъ (тело) Господа, обмылъ и обвилъ полотнянымъ покровомъ и положилъ въ гробницу, называемую садомъ Іосифовымъ.

«Тогда уразумѣли Іудеи и старѣйшины и священники сотворенное ими самими эло, и стали бить себя въ грудь и говорить: Горе грѣхамъ нашимъ! Близокъ судъ, и конецъ Іерусалима! Я-же (Петръ?) и спутники мои были въ тоскѣ, и съ болію въ сердцѣ скрывались мы, ибо насъ искали, какъ преступниковъ, намѣревавшихся поджечь храмъ (?). Мы пребывали въ постѣ и въ скорби и въ слезахъ день и ночь до субботы.

«Собрались-же книжники и фарисеи и старъйшины, и услышали что весь народъ ропщетъ и біетъ себя въ грудь и говоритъ: если изъ-за смерти Его столь неслыханныя знаменія, то воистину великій былъ Онъ праведникъ,—и убоялись старъйшины и пришли къ Пилату, прося его: дай намъ воиновъ, дабы мы три дня стерегли гробъ Его, чтобы не могли придти ученики Его и украсть (толо Его), и народъ не повърилъ-бы, что Онъ возсталъ отъ мертвыхъ, и не озлобился-бы на насъ. Пилатъ-же далъ имъ сотника Петронія съ воинами для охраны гроба, и съ ними пришли ко гробу старъйшины и книжники, и вмѣстъ съ сотникомъ и воинами привалили большой камень къ двери гроба и запечатали семью печатями, и приставили стражу. Утромъ-же, на заръ дня субботняго, много пришло народа изъ Герусалима и окрестностей, чтобы видъть запечатанный гробъ.

«Въ ночь-же передъ днемъ Господнимъ, когда вопны стояли по-двое на стражѣ, раздался громъ съ небесъ, и увидѣли они небо отверстымъ и двухъ людей сходящихъ въ свѣтломъ сіяніи и приближающихся къ гробу. И камень, приставленный къ двери, самъ отвалился въ сторону, и гробъ открылся, и оба юноша вошли туда. Когда воины это увидѣли, то разбудили сотника и старѣйшинъ,—ибо и тѣ оставались на стражѣ,—и пока они разсказывали о видѣнномъ, вновь узрѣли они трехъ людей, изъ коихъ двое поддерживали третьяго, и крестъ слѣдовалъ за ними, и у двонхъ (поношей) голова достигала неба, а у ведомаго ими голова была превыше небесъ. И съ неба раздался гласъ: проповѣдалъ-ли Ты спящимъ? И въ отвѣтъ послышалосъ съ креста: да! Они-же (воими) заспорили, не уйти-ли имъ тогчасъ и увѣдомить обо всемъ Пилата. И пока они (это) обсуждали, вновь отверзлись небеса, и сошелъ одинъ человѣкъ и вошелъ въ гробъ.

«Когда сотникъ и его спутники это увидѣли, то поспѣшили ночью къ Пилату, покинувъ стерегомый гробъ, и разсказали все видѣнное, въ великомъ смятеніи, и говоря: воистину былъ Онъ Сыномъ Божіимъ! Пилатъ отвѣчалъ: чистъ я отъ крови Сына Божіяго! вы все это рѣшили. Тогда приступили къ нему всѣ и стали проситъ, чтобы онъ приказалъ сотнику и воинамъ ничего не разсказывать о видѣнномъ, ибо, —говорили они, —лучше намъ въ тягчайшемъ грѣхѣ быть повинными передъ Богомъ, чѣмъ впасть въ руки Гудеевъ и быть побитыми камнями. И Пилатъ приказалъ сотнику и воинамъ ничего не разска-

зывать.

«На зарѣ-же дня Господняго Марія Магдалина, ученица Господа, не успѣвшая страха ради іудейскаго сотворить у гроба Господняго то, что женщины дѣлаютъ для усопшихъ и дорогихъ имъ людей, взяла еъ собой подругъ и пришла съ ними ко гробу, гдѣ былъ положенъ Господь. И онѣ боялись, какъ-бы не увидѣли ихъ Іудеи, и говорили: мы не могли Его оплакивать въ тотъ день, когда былъ Онъ распятъ, и сдѣлаемъ это хоть теперь на гробѣ Его! Но кто отвалитъ намъ камень отъ двери гроба, чтобы мы могли войти и исполнить все подобающее? Ибо великъ былъ камень, и мы боимся бытъ замѣченными. Если-же не удастся (отврыть гробъ), то хотъ у двери положимъ все приготовленное нами для поминовенія, и будемъ плакать и скорбѣть до возвращенія домой.

«И когда онъ пришли, то увидъли гробъ открытымъ, и вошли, и узръли юношу сидящаго посреди гроба, прекраснаго обликомъ и въ сверкающихъ одеждахъ; онъ сказалъ имъ: Почему вы пришли? кого ищете? не Распятаго-ли? Онъ возсталъ и нътъ Его здъсы! Если-же не върите, то наклонитесь и взгляните на мъсто, гдъ Онъ лежалъ; Его тамъ нътъ, ибо Онъ воскресъ и вернулся туда, откуда былъ посланъ.

« Тогда женщины въ страхѣ бѣжали.

«Былъ-же послѣдній день Пасхи, и многіе разошлись по домамъ, ибо окончился праздникъ. Мы-же, двѣнадцать учениковъ Господнихъ, плакали и были въ смятеніи, и каждый возвращался смущенный о бывшемъ въ домъ свой.

«Я-же, Симонъ Петръ, и Андрей братъ мой, взяли наши съти и пошли къ морю, и съ нами былъ Левій, сынъ Алфеевъ...»

V. Евангеліе Матвія (хата Матвіач). Сь этимъ евангеліемъ мы возвращаемся къ кругу мистической литературы, бывшей въ особомъ почетъ у гностиковъ и содержавшей таинственныя откровенія Христа, не вошедшія въ нашъ каноническій евангельскій тексть. Наши Дюянія Апостольскія сохранили намъ имя Матоія, какъ одного изъ учениковъ и неразлучныхъ спутниковъ Господа Іисуса Христа «отъ крещенія Іоаннова до вознесенія», взбраннаго двінадцатымь апостоломь послі отпаденія Іуды 1), но древняя традиція издавна дополнила это краткое указаніе догадкой о тождеств'я этого Матоія съ Закхеемъ-мытаремъ, обращение котораго къ Христу содержится въ нашемъ евангеліи Луки<sup>2</sup>). Съ именемъ Матеія гностики связывали преданіе объ особыхъ таинственныхъ бесфдахъ Христа съ избранными учениками, записываемыхъ, по повеленію Самого Господа, Оомою, Филиппомъ и Матеіемъ 3), — и этимъ тремъ апостоламъ приписывалось, поэтому, составление особыхъ евангелій, которыми пользовались гностики. Евангеліе Матеія было въ особомъ почетъ у василидіанъ, по свидътельству Климента Александрійскаго 4). Оригенъ имѣлъ его въ рукахъ. Къ сожальнію, во всей ересеологической и святоотческой литературы не сохранилось ни одной цитаты изъ этого евангелія, и столь интересныя мистическія откровенія его намъ совершенно неизвѣстны.

VI. Евангеліе Филиппа. Мы только-что видели, что Апостолу Филиппу, наравив съ Оомою и Матејемъ, приписывалось составление сборника мистическихъ бесъдъ Христа съ достойнъйшими учениками. Подъ именемъ Филиппа издревле было извъстно евангеліе чисто-гностическаго направленія, распространенное среди египетскихъ гностиковъ; отъ него сохранилась одна интересная выдержка, приводимая Епифаніемъ 5), но, къ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дпянія, I, 22—26. <sup>2</sup>) XIX, 2—9.

<sup>2)</sup> Въ книгь Pistis Sophia, сохранившей эту традицію, поименованы Оома, Филиппъ, и Матоей, но ученой критикъ, съ Цаномъ во главъ, удалось доказать, что здёсь лишь ошибка переписчика и вмёсто Матеея, автора каноническаго евангелія, следуеть разуметь Матоія. См. Zahn, Geschichte des Neutest. Kanons, TOM'D II, CTP. 751-761.

<sup>4)</sup> Cm. Strom. II, 9; III, 4; IV, 6; VII, 13, 17. Cf. Philosoph. VII, 20. Orig. Hom. I in Luc. Euseb. Hist. Eccl. III, 25 и мн. др.

<sup>5)</sup> Haer. XXVI, 13.

сожальнію, свыдынія объ этомъ евангеліи настолько скудны, что мы даже не можемъ определить, какой именно Филиппъ считался его авторомъ, — апостоять ли Филиппъ, неръдко упоминаемый въ каноническихъ евангеліяхъ 1), или Филиппъдіаконъ, отецъ четырехъ дочерей-пророчицъ, о которомъ говорится въ нашихъ Дъяніях в Апостольских 2). См вшеніе личностей этихъ двухъ учениковъ Господнихъ произошло уже въ первыя времена христіанства; въ концъ ІІ въка Поликрать Ефескій въ письм' къ римскому епископу Виктору называлъ апостоломъ Филиппа-отца четырехъ пророчицъ, столпа малоазійскихъ Церквей 3), но наши Дюянія опредёленно указывають на этого Филиппа, какъ на одного изъ 7 діаконовъ апостольскихъ временъ 4). Трудно рѣшить, къ которому изъ двухъ Филипповъ относится повъствование Дюяній (VIII, 5-40) о пропов'єди въ Самаріи, положившей начало апостольскому благовъстію вив Герусалимской общины. Діаконъ-Филиппъ называется въ нашихъ Дъяніях (ХХІ, 8) благовъстником. т. е. евангелистомъ, но, повидимому, авторомъ апокрифическаго евангелія, которымъ мы здёсь занимаемся, признавали скоре Филиппа-апостола, пользовавшагося особымъ почетомъ въ гностическихъ кругахъ. По свидътельству Климента Александрійскаго 5), гностики относили къ апостолу Филиппу евангельскій тексть объ ученикъ, которому Христосъ отвътилъ на просьбу отпустить домой для погребенія отца: «оставь мертвыхъ погребать мертвецовъ, а ты иди за Мною» 6); эти слова Господни толковались, какъ призывъ къ полному отрешенію отъ всякихъ плотскихъ узъ ради высшаго посвященія въ тайны духовной сущности. И гностическая традиція д'яйствительно изображала Филиппа сторонникомъ совершеннаго воздержанія и строжайшаго аскетизма. Эта аскетическая тенденція вполн'я выражена п въ отрывкъ изъ Евангелія Филиппа, сохраненномъ у Епифанія:

« . . . Господь открыль мнѣ, что изрекають души при восхожденіи на небеса, и что каждая изь нихъ должна отвѣтить высшимъ силамъ

<sup>1)</sup> Ioan. I, 43-46; VI, 5-7; XII, 21-22; XIV, 8-9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дъян. VI, 5; XXI, 8—9. О дочеряхъ Филиппа,—знаменитыхъ пророчицахъ, см. выше, стр. 384.

<sup>3)</sup> Cf. Euseb. Hist. Eccl. III, 39; V, 24.

<sup>4)</sup> Диян. XXI, 8.

b) Strom. III, 4, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Мато. VIII, 22. Лук. IX, 60.

(эонамь?): я себя познала, и собрала свое отовсюду, и Міровому Началу не породила дѣтей, но корни его (т. е. матеріальнаго начала) вырывала, и собирала разрозненные члены, и знаю нынѣ, кто ты (эонъ?), ибо сама принадлежу къ Высшимъ. И такъ освобождается она (душа). А если-бъ она заявила, что породила сына, то была-бы задержана внизу, доколѣ не оказалась-бы въ состояніи привлечь дѣтей своихъ къ себѣ и возвыситься вмѣстѣ съ ними...»

Этимъ краткимъ, но весьма характернымъ отрывкомъ гностическаго Евангелія Филиппа исчерпываются наши данныя объ этомъ интересномъ памятникѣ древне-христіанской мистической литературы. Есть указаніе на то, что этимъ евангеліемъ пользовались впослѣдствіи манихеи; по свѣдѣніямъ писателя VI вѣка, Леонтія Византійца, то было особое евангеліе Филиппа, составленное самими манихеями (быть можетъ, на основаніи древней традиціи о мистическихъ откровеніяхъ этого апостола?). Но всего вѣроятнѣе, что Леонтій просто не зналь о существованіи весьма древняго Евангелія Филиппа, пользовавшагося большой извѣстностью и почетомъ въ мистическихъ кругахъ христіанства съ самаго начала П вѣка, и, быть можетъ, нѣсколько переработаннаго впослѣдствіи манихеями.

VII. Евапгеліе Өомы (хата Өфрау). Третьимъ изъ учениковъ Господнихъ, которымъ поручено было, согласно сохраненной въ Pistis Sophia традиціи, записывать высшія откровенія Христовы, являлся Өома. Съ именемъ этого апостола было связано много любопытныхъ преданій; «дѣянія» его (къ которымъ мы вернемся) являются однимъ изъ интереснѣйшихъ памятниковъ древне-христіанской литературы, и личность Өомы вообще притягивала къ себѣ особенное вниманіе христіанъ-мистиковъ, среди которыхъ приписанное ему евангеліе пользовалось широкимъ распространеніемъ. Изъ многочисленныхъ ссылокъ на это евангеліе Өомы видно, что оно занимало выдающееся мѣсто въ гностической литературѣ и что впослѣдствіе оно было въ большомъ употребленіи у манихеевъ 1). Позднѣйшіе церковные писатели, боровшіеся противъ манихейства, и слабо освѣдомленные въ исторіи первобытной христіанской письменности, пола-

<sup>1)</sup> Ct. Philosoph. V, 7. Orig. Hom. I in Luc. Euseb. Hist. Eccl. 111, 25. Cyrill. Hierosol. Catech, IV, 36. Decr. Gelasii. Innoc. ad Exsup. (туть говорится о нѣсколькихъ книгахъ sub nomine Thomae; вѣроятно имѣются въ виду и чисто-гностическія Длянія Өомы). August. Contra Faust. XXX, 4,—и мн. др.

гали, что евангеліе Оомы, какъ и евангеліе Филиппа, было составлено самими манихеями, но это ошибочное мивніе давно отвергнуто научною критикою, установившею, что древній гностическій тексть Евангелія Оомы подвергался не разъ переработкь; возможно, что въ рукахъ манихеевъ была какая-нибудь особенная передвлка его. Другая, еще поздивишая передвлка принадлежала къ числу излюбленныхъ книгъ христіанскаго средневвковья и сохранилась донынв въ разныхъ варіантахъ.

Повидимому, древнее *Евангеліе Оомы*, весьма извѣстное въ гностическихъ кругахъ II в., содержало символическіе разсказы о дѣтскихъ годахъ Іисуса Христа, проникнутые докетическимъ духомъ. На это указываетъ единственная краткая цитата изъ него, сохраненная въ Философуменахъ (V, 7); изъ этого-же евангелія заимствовано сказаніе, переданное Иринеемъ Ліонскимъ, о томъ, какъ Христосъ въ дѣтствѣ учился азбукѣ и разъяснялъ пораженному учителю таинственное значение буквы альфа<sup>1</sup>). Это сказаніе сохранилось и въ уцѣлѣвшемъ позднѣй-шемъ Евангеліи Өомы, являющемся искаженной передѣлкой древняго гностическаго текста. Дѣтскіе годы Спасителя естественно привлекали всегда вниманіе христіанъ, и старое евангеліе, содержавшее разсказы объ этихъ годахъ, не могло поэтому исчезнуть безследно изъ христіанской литературы, хотя и было отброшено изъ канона по догматическимъ соображеніямъ. Но символическій смыслъ этихъ разсказовъ быль утерянъ навсегда, и тъ сказанія, въ которыхъ слишкомъ ясно чувствовалось отсутствіе забытаго смысла, были просто исключены изъ поздивитей бездарной передвлки. Еще въ IX ввив автору Стихометріи Никифора (патріарха Константинопольскаго съ 806 по 815 г.) было изв'єстно Евангеліе Өомы, содержавшее 1300 стиховъ; дошедшіе до насъ искаженные тексты не достигають и трети указанныхъ размфровъ. Повидимому, старое гностическое евангеліе въ теченіе цілыхъ віковъ всячески уръзывалось и искажалось до неузнаваемости, приспособляясь къ вкусу средневъковаго читателя. Древнія, докетическія сказанія о чудесахъ Отрока Іисуса имъли цълью доказать призрачность Его явленія среди сыновъ челов'вческихъ; въ позднъйшихъ грубыхъ передълкахъ, лишенныхъ всякой гностической окраски, глубокая символика этихъ сказаній исчезла безъ слъда,

<sup>1)</sup> Iren. Adv. haer. I, XX, 1. См. выше, стр. 332.

и они превратились въ рядъ нелѣпыхъ анекдотовъ о мальчикѣволшебникѣ, одаренномъ великой, но совершенно безсмысленной и подчасъ вредной силой. Въ этомъ обезображенномъ видѣ дошло до насъ нѣсколько варіантовъ «евангелій дѣтства Іисусова», носящихъ имя Өомы, иногда-же имя какого-то Матеея,—или совершенно утерявшихъ имя предполагаемаго автора, какъ напримѣръ такъ называемое Арабское Евангеліе Дѣтства (Evangelium Infantiae arabicum) 1).

Эти поздивийнія переработки заставляють лишь въ большей мёрё сожалёть объ утратё первобытнаго древняго Евапіслія Оомы. Наши жалкіе тексты настолько далеки отъ подлинника, что мы здёсь не будемъ приводить ихъ полностью, и можемъ ограничиться краткимъ пересказомъ содержанія главнійшаго изъ нихъ (по изданію Тишендорфа, Evangelia аростурна, рр. 134—149). Слёдуеть замётить, что въ этомъ греческомъ текств разсказъ ведется отъ имени какого-то Оомы, не апостола, а «философа израильскаго» (?):

«Я, Өома израильтянинъ, рѣшилъ оповѣстить всѣхъ братьевъ изъ язычниковъ о дѣтскихъ великихъ дѣяніяхъ Господа нашего Іисуса Христа, совершенныхъ Имъ въ странѣ нашей, въ которой Онъ родился»...

Далѣе слѣдуетъ разсказъ о чудѣ пятилѣтняго Младенца Інсуса: играя на берегу рѣчки, въ субботу, Онъ вылѣпилъ изъ густого ила двѣнадцать воробьевъ, и когда Его упрекнули въ нарушеніи дня субботняго, то Онъ захлопалъ руками и приказалъ воробьямъ улетѣть, и они ожили и улетѣли съ чириканіемъ.

Другой мальчикъ, сынъ Анны книжника, вздумалъ помѣшать играмъ Іисуса, и по слову разгнѣваннаго Іисуса изсохъ, какъ дерево, къ великой скорби своихъ родителей.

Въ другой разъ, когда Іисусъ проходилъ по селу, разбъжавшійся мальчикъ сильно толкнулъ его; Іисусъ сказалъ ему: «ты не дойдешь до конца пути своего», и мальчикъ упалъ и тотчасъ умеръ. Родители его пришли въ сильный гиѣвъ, но, по слову Іисуса, ослѣпли (впослѣдствіи они прозрѣли, когда познали силу таинственнаго Отрока). При этомъ Іисусъ изрекалъ загадочныя слова:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Всѣ эти позднѣйшіе тексты изданы Тишендорфомъ въ его сборникѣ апокрифическихъ евангелій (Tischendorf, Evangelia apocrypha, Lipsiae, MDCCCLIII).

«нынъ безплодныя принесутъ плодъ и слъпые сердцемъ прозрятъ. Я сошелъ свыше для осужденія вашего, но и для призванія вашего въ высь, какъ повельль Пославшій Меня»... и т. д.)

въ которыхъ можно уловить искаженный отзвукъ древняго, непонятаго текста.

Далве следуеть известный уже намъ разсказъ объ учитель, который взялся обучить Отрока Інсуса грамоть, но быль посрамленъ своимъ ученикомъ, разъяснившимъ ему мистическое значеніе начальной буквы—альфы. Затімь сообщается о разныхъ другихъ чудесахъ Божественнаго Отрока: Онъ воскрешаетъ мальчика, разбившагося на смерть при паденіи съ крыши дома, исцъляетъ юношу, повредившаго себъ ногу при рубкъ дровъ; однажды, Пречистая Мать Его посылаеть Своего Божественнаго шестильтняго Сына за водой, по дорогь кувщинъ разбивается, но Інсусь береть воду въ подоль Своего плаща и приносить ее домой. Іисусь помогаеть также нареченному отцу Своему Іосифу въ разныхъ работахъ и при этомъ также творить чудеса: однажды Онъ принимаеть участіе въ посівві, сажаеть отдёльно одно зерно и получаеть сто мёрь хлёба, которыя раздаеть нищимъ; въ другой разъ Онъ помогаеть отцу въ столярной работъ, и, видя затруднение Іосифа передъ невозможностью найти доску опредёленной длины для заказанной кровати, - растягиваетъ руками короткую доску до нужной длины. Іосифъ вновь отдаетъ Его въ ученіе, но учитель, попытавшійся наказать дивнаго ребенка, лишается жизни, и огорченный Іосифъ решается не выпускать больше Іисуса изъ дома, «ибо всв прогнавившие Его погибають». Затымь Інсусь вновь исцълнеть брата Своего Іакова, укушеннаго змѣею, воскрешаеть умершаго сына сосъдки и другого человъка, убитаго при постройка дома. Всв эти разсказы сладують одинь за другимъ безъ всякой внутренней связи; ясно, что мы здёсь имбемъ дёло съ сборникомъ «анекдотовъ», заимствованныхъ изъ другого болъе древняго и осмысленнаго повъствованія о чудесныхъ проявленіяхъ Силы Божіей въ Отрокъ Інсусъ. Нашъ тексть заканчивается упоминаніемь о выступленіи двінадцатилітняго Іисуса въ Герусалимскомъ храмф передъ книжниками и старъйшинами, пораженными Его мудростью и дивными познаніями, согласно разсказу каноническаго евангелія Луки (II, 41-52). Разные варіанты этого разсказа приводятся и въ другихъ упомянутыхъ нами «евангеліяхъ Детства Інсусова» (латинскомъ

текств «Оомы», ев. псевдо-Матеея, арабскомъ Еванг. Двтства и др.). Содержаніе этихъ наивныхъ псевдо-евангелій мало отличается отъ пересказаннаго здвсь текста, и лишь дополнено нвъкоторыми еще болве грубыми и безсмысленными чудесами, въродв борьбы Отрока Іисуса съ драконами и т. п. Эти жалкія искаженія древняго текста приближаются къ типу народныхъ волшебныхъ сказокъ и не заслуживаютъ никакого вниманія.

VIII. Евангеліе Рождества или Протоевангеліе Іакова. Подъ заглавіемъ Протоевангелія (πρωτευαγγέλιον) Іакова извѣстно съ XVI в. повѣствованіе о рождествѣ Пречистой Дѣвы и Самого Господа Іисуса Христа, открытое на Востокѣ извѣстнымъ ученымъ, алхимикомъ и оккультистомъ Вильгельмомъ Постелемъ († 1581 г.) и изданное впервые въ Базелѣ на латинскомъ языкѣ Библіандромъ (Бухманомъ) въ 1552 г. и затѣмъ на греческомъ языкѣ Неандромъ (Нейманомъ) въ 1564 г. Греческая рукопись, найденная Постелемъ, затерялась, но въ другихъ старыхъ рукописяхъ съ тѣхъ поръ открыто много кодексовъ этого «протоевангелія», вошедшихъ въ сборники апокрифовъ Фабриціуса, Тило и др. Тишендорфу удалось сличить 18 разныхъ кодексовъ для своего изданія «Протоевангелія» (по гречески), помѣщеннаго въ его сборникѣ Evangelia аростурһа; древнѣйшій изъ этихъ греческихъ текстовъ относится къ IX в., а одинъ сирскій фрагментъ—къ VI вѣку.

Названіе «протоевангелія», повидимому, изобрѣтено Постелемъ, пришедшимъ въ восторгъ отъ найденнаго имъ текста и думавшимъ видѣть въ немъ подлинное древнѣйшее свидѣтельство о чудесномъ рожденіи Дѣвы Маріи и Спасителя. На самомъ дѣлѣ, это свидѣтельство врядъ-ли можно отнести ко времени предшествовавшему написанію каноническихъ евангелій Матоея и Луки, но, во всякомъ случаѣ, какая-то «книга Іакова», содержавшая многія подробности чудеснаго Рождества Христа и Пречистой Матери Его, была извѣстна въ христіанскомъ мірѣ съ древнѣйшихъ временъ. Этой книгой пользовались во ІІ в. св. Іустинъ и Клименть Александрійскій; на нее ссылался Оригенъ, она была въ рукахъ св. Григорія Нисскаго, Епифанія Кипрскаго и многихъ позднѣйшихъ церковныхъ писателей: Андрея Критскаго, патріарха Германа, Іоанна Дамаскина, патріарха Фотія, Никиты Пафлагонійскаго, Георгія Никомидій-

скаго, Епифанія инока и мн. др.; ссылки на нее не поддаются подсчету. Авторомъ книги, повидимому, въ древности выставляли апостола Іакова брата Господня, но позже его имя опускалось, замѣнялось указаніемъ на какого-то «старца Іакова»; иногда называли «Іакова малаго»; подъ послѣднимъ названіемъ (evang. Iacobi minoris) книга осуждена на Западѣ въ концѣ V вѣка въ декретѣ папы Геласія. Эта «Книга Іакова» не имъла опредъленно-гностическаго направленія, и поэтому пережила гоненіе на гностицизмъ; Церковь хотя и не одобрила ее оффиціально, но все-же кое-гдѣ закрывала глаза на ея употребленіе въ церковномъ обиходъ, въ виду безвредности ея съ догматической точки зрвнія и неудобства полнаго отрицанія того единственнаго документа первобытной христіанской письменности, на которомъ основывались всё преданія объ умилительныхъ подробностяхъ рождества и отроческихъ годахъ Пресвятой Богородицы. Этихъ подробностей жаждало христіанское сознаніе, этими преданіями жило религіозное чувство народа, ими питалось благоговъйное почитаніе родителей Пречистой Дъвы, ими украшалось воспоминаніе предивнаго Рождества Спасителя. На Востокъ «книга Іакова» долго держалась въ церковномъ обиходъ, даже читалась при богослужении въ Богоро-дичные дни, напр. 8 сентября, а также 9 сентября и 25 іюля, въ дни памяти свв. Богоотецъ Іоакима и Анны. На Западъ не въ дни памяти свв. Богоотецъ поакима и Анны, на западъ не допускалось церковнаго употребленія этой книги послі осужденія ея авторитетомъ Рима, но несффиціально были внесены въ церковную обрядность вст подробности, заимствованныя изъ этихъ поэтическихъ разсказовъ о рождестві и дітскихъ годахъ Дівы Маріи и Божественнаго Сына Ея. Доныні въ римскокатолической Церкви празднование Рождества Христова обставляется этими трогательными подробностями пещеры, ясель съ быкомъ и осломъ и пр. Восточная Церковь съ ея болъе строгимъ ритуаломъ и пр. Босточная Церковь съ ея болъе строгимъ ритуаломъ не воспроизводить этихъ наивныхъ обравовъ при богослужения въ день Рождественскаго праздника, но зато восприняла цѣликомъ духъ старой, поэтической книги, почерпнула изъ нея основныя черты своего культа Богородицы и Ея святыхъ родителей, — традици о бездѣтномъ бракѣ свъ. Іоакима и Анны, благословеннаго наконецъ по молитвѣ св. Анны рожденіемъ Присноблаженной Маріи, о святой чистоть дътской жизни Богородицы, о введеніи Ея во храмъ (разсказъ, занимающій донын'я такое видное м'ясто въ иконографіи Право-

славной Церкви и въ кругѣ ея праздниковъ), о подробностяхъ обрученія Пречистой Дѣвы съ праведнымъ Іосифомъ,— наконець, о всѣхъ подробностяхъ Рождества Господа нашего Іисуса Христа, дополняющихъ данныя каноническихъ евангелій Матоея и Луки. Преданія, заимствованныя изъ «книги Іакова», вошли въ илоть и кровь христіанства, обвѣяли его трогательно-наиввъ плоть и кровь христіанства, обвѣяли его трогательно-наивной поэзіей, какъ свѣтлою грёзою; ими создалась дивная поэма, вдохновившая не только всю церковную обрядность, но и все искусство христіанскаго міра. Христіанская живопись почерпнула изъ этихъ преданій свои прекраснѣйшіе образы; обычныя въ христіанской иконографіи подробности изображеній Богородицы, свв. Іоакима и Анны, св. Іосифа Обручника,—цѣликомъ заимствованы изъ того-же сборника благоухающихъ легендъ: такъ, обычай изображать св. Іосифа старцемъ съ зеленой вѣтвью въ рукахъ или съ голубемъ на посохѣ—находитъ объясненіе лишь въ разныхъ эпизодахъ повѣствованія о чудесномъ обрученіи его съ Пречистою Дѣвою. На Западѣ всѣ эти преданія легли въ основу «Золотой легенды», вдохновившей все средневѣковое христіанство. На Востокѣ они окрылили христіанскую мистику, явились неисчерпаемымъ источникомъ вдохновенія для создателей церковнаго пѣснопѣнія. Достаточно бѣглаго сравненія и сличенія церковныхъ каноновъ, рождественскихъ и Богородичсличенія церковных каноновъ, рождественских и Богородичныхъ, хотя-бы съ искаженнымъ текстомъ нашего Протоевангелія, чтобы оцівнить значеніе этихъ старыхъ легендъ въ исторіи созданія того облика Божественнаго Младенца и Пречистой Матери Его, которому донынѣ поклоняется съ умиленіемъ и во-сторгомъ весь христіанскій міръ. По вѣрному замѣчанію одного изъ представителей современной научной критики (Hennecke), ни одна книга не имѣла такого вліянія на религіозное міросозерцаніе Европы, какъ эта древняя «исторія Рождества Дѣвы Маріи и Іисуса Христа», извѣстная нынѣ подъ названіемъ Протоевангелія Іакова.

Къ безмѣрному сожалѣнію, древній тексть этой книги утерянъ. Наше *Протоевангеліе* является лишь позднѣйшей, искаженной передѣлкой его, въ которой нѣтъ даже цѣльности: мы имѣемъ дѣла лишь съ компиляціей нѣсколькихъ болѣе древнихъ источниковъ. Сюда вошли, вѣроятно, и устныя преданія, относящіяся къ сѣдой христіанской древности; кромѣ того, въ наслоеніяхъ нашего *Протоевангелія* можно разсмотрѣть слѣды древняго повѣствованія о Рождествѣ Маріи, другого разсказа о

Рождествѣ Іисусовомъ¹), и древняго цикла сказаній о Захаріи священникѣ, отцѣ Іоанна Крестителя,—того Захарія, къ которому старинная традиція относила слова Христа о «Захаріи сынѣ Варахіинѣ, его-же убили между церковью и алтаремъ»²). Насколько составитель позднѣйшаго Протоевангелія былъ далекъ отъ настоящей древне-христіанской среды, явствуеть изъдопущенныхъ имъ историческихъ ошибокъ и анахронизмовъ, изъочевиднаго незнакомства его съ географіей Палестины, съ еврейскими обычаями и вообще съ той обстановкой, въ которой происходять описываемыя имъ событія.

Такимъ образомъ, въ томъ видѣ, въ которомъ оно до насъ дошло, Протосвателе Іакова лишено исторической цѣнности; оно является позднѣйшимъ сборникомъ легендъ, частью уже использованныхъ въ другихъ апокрифическихъ сказаніяхъ о Рождествѣ Пречистой Дѣвы и Самого Господа Іисуса Христа. Къ числу этихъ апокрифовъ относятся: упомянутое уже нами латинское Евангеліе псевдо-Матоея (Liber de ortu beatae Mariae et infantiae Salvatoris), книга De nativitate Mariae, сохранившаяся въ коптской рукописи Исторія Іосифа плотника (Historia Iosephi fabri lignarii), такъ называемое Арабское Евангеліе Дѣтства, и мн. др. Всѣ эти позднѣйшія передѣлки древнихъ сказаній могутъ быть оставлены безъ вниманія. Однако, въ виду отмѣченнаго уже нами громаднаго значенія преданій, отчасти сохраненныхъ въ Протоевателіи Іакова, можно здѣсь вкратцѣ очертить его содержаніе.

Разсказъ начинается съ описанія праведной жизни свв. Іоакима и Анны, скорбящихъ о томъ, что Богъ не даровалъ имъ дѣтей; Іоакимъ глубоко опечаленъ замѣчаніемъ нѣкоего Рувима, отрицающаго за нимъ право возносить жертву въ храмѣ, ибо Господь отказалъ ему въ потомствѣ и тѣмъ показалъ, что Іоакимъ Ему неугоденъ. Такой-же упрекъ приходится выслушать и Аннѣ отъ своей служанки Юдифи; въ глубокой скорби удаляется она въ садъ и здѣсь, при видѣ гнѣзда съ птенцами, она начинаетъ плакать и взывать:

<sup>1)</sup> То была особая книга, составленная съ опредъленной цѣлью,—доказать virginitas Mariae in partu et post partu.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Мато. XXIII, 35. Лук. XI, 51. Объ этихъ легендахъ о Захарія мы уже упоминали (см. выше стр. 238), и можемъ только вновь отослать читателя къ спеціальному изследованію Берендтса (Berendts, Studien über Zacharias-Apokryphen und Zacharias-Legenden. Leipzig, 1895).

«Горе мнтв! почему проклята я передъ лицемъ сыновъ израилевыхъ, и осмѣяна, и изгнана изъ храма Господняго? Горе мнтв! кому уподобилась я? Не птицамъ небеснымъ подобна я, ибо птицы небесныя плодоносны передъ Тобою, Господи! Горе мнтв! кому уподобилась я? Не звѣрямъ земнымъ подобна я, ибо и звѣри земные плодоносны передъ Тобою, Господи! Горе мнтв! кому уподобилась я? не водамъ симъ подобна я, ибо и воды сіи плодоносны передъ Тобою, Господи! Горе мнтв! кому уподобилась я? Не землъ сей подобна я, ибо и земля сія приноситъ плоды въ свое время и славитъ Тебя, Господи!»...

Ангелъ Господень является Аннѣ и утѣшаетъ ее извѣстіемъ, что молитва ея услышана Богомъ и будетъ ей даровано дитя, черезъ которое прославится имя ея; такимъ-же видѣніемъ осчастливленъ и Іоакимъ. И вотъ наступаетъ великое событіе, донынѣ восиѣваемое Церковью въ кондакѣ на 8 сентября: «Іоакимъ и Анна поношенія безчадства свободистася»... У Анны рождается дочь, Пречистая Марія; шести мѣсяцевъ отъ роду Она уже можетъ свободно ходить, но мать, оберегая Ее отъ всякой скверны, не даетъ Ей ступать по землѣ, «доколѣ не будетъ Она приведена въ храмъ для посвященія Богу». Непорочныя дѣвы,—дщери израильскія,— окружаютъ Младенца и служатъ Ей. День первой годовщины рожденія Маріи торжественно празднуется всѣмъ народомъ Израильскимъ, и старѣйшинами, и книжниками, и священниками, для которыхъ Іосифъ устраиваетъ великолѣпный пиръ.

Когда Божественному ребенку исполняется 3 года, родители приводять Ее въ Герусалимъ въ храмъ Господень, гдъ встръчаетъ Ее первосвященникъ и вводитъ въ алтарь, при общемъ ликованіи народномъ. Марія живеть въ храм'в до двінадцатилетняго возраста, и получаеть пищу изъ рукъ ангельскихъ. Когда Ей исполняется 12 лёть, священники озабочиваются прінсканіемъ достойнаго хранителя д'явства Ея; по указанію ангела, явившагося первосвященнику Захаріи, ръшено собрать въ Герусалимъ всъхъ вдовыхъ старцевъ Израилевыхъ и ожидать знаменія Вожіяго для избранія достойн вишаго. Всѣмъ старцамъ приказано явиться съ жезлами въ рукахъ; первосвященникъ полагаетъ всѣ эти жезлы въ храмѣ, и, по вознесеніи молитвы о дарованіи небеснаго знаменія, вновь раздаеть ихъ старцамъ: последнимъ подходить за жезломъ праведный Іосифъ и въ это время изъ жезла излетаетъ голубь и садится ему на голову (по другому преданію, жезлъ его внезапно прозябаетъ и покрывается листвою). Послъ такого знаменія Божіяго Іосифу вручается Пречистая Діва, и онъ береть Ее къ себѣ. Въ домѣ Іосифа Пресвятая Дѣва занимается пряжей, и съ помощью семи непорочныхъ дѣвъ изготовляетъ

пурпурную завѣсу для храма.

Далье следуеть разсказь о Благовещеніи, вполне схожій съ повествованіемъ каноническихъ евангелій, съ добавленіемъ той лишь подробности, что Архангель Гавріиль является Пресвятой Деве въ то время, когда Она идетъ съ кувшиномъ за водою, и затемъ вторично является Ей, когда она сидитъ за пряжей (оттого во многихъ старинныхъ изображеніяхъ Благовещенія Богородица представлена у колодца съ кувшиномъ въ рукахъ, а иногда въ домашней обстановке за пряжей). Дале повествуется о посещеніи Пресвятою Девою Елизаветы, также согласно евангельскому разсказу.

Затѣмъ въ нашемъ текстѣ изображается скорбъ и смятеніе Іосифа, когда онъ узнаетъ о положеніи порученной ему Пречистой Дѣвы; его успокаиваетъ явленіе ангела, сообщающаго ему о непостижимомъ тайнствѣ Божественнаго рожденія. Но книжникъ Анна, случайно посѣтившій Іосифа, разгадываетъ оберегаемую имъ тайну и спѣшитъ донести священникамъ о томъ, что Іосифъ обманулъ ихъ довѣріе и согрѣшилъ съ порученной ему избранницею Божіею. Іосифа привлекаютъ къ отвѣтственности, но въ виду заявленія его о невиновности, подвергаютъ его и Пречистую Дѣву испытанію, согласно Моисееву закону, черезъ «воду обличенія» 1); Іосифъ и Марія выходятъ чистыми изъ этого искуса, и первосвященникъ отпускаетъ ихъ съ миромъ домой.

Послѣ этого наступаетъ великій моментъ Рождества Спасителя; ему предшествуеть обнародованіе кесарева повелѣнія о переписи жителей Іудеи, и Іосифъ отправляется въ Виолеемъ, чтобы записать себя и сыновей своихъ; онъ сильно недоумѣваетъ, какъ записать ему Марію, не смѣя назвать Ее ни женою своею, ни дочерью,—но возлагаетъ упованіе на Бога и пускается въ путь. По дорогѣ, уже вблизи Вполеема, Марія чувствуетъ приближеніе родовъ. Іосифъ устраиваетъ ее кое-какъ въ придорожной пещерѣ и отправляется въ поиски за бабкой-повитухой, но по пути замѣчаетъ странныя явленія въ природѣ: все замерло въ ожиданіи великаго событія, неподвиженъ небесный сводъ, и птицы остановились въ воздухѣ безъ движенія,

<sup>1)</sup> Cm. кн. Числ. V, 12-29.

и люди стоять, какъ вкопанные, и стадо овецъ точно окаменть, а пастухъ остановился съ поднятою рукою, и т. д.; все кругомъ на мгновеніе замерло, и вдругь оживаеть, какъ ни въ чемъ не бывало. Великое событіе свершилось: когда Іосифъ возвращается къ пещерѣ, то находить уже Божественнаго Младенца на рукахъ Пречистой Матери, а приведенная имъ женщина и еще другая женщина, Саломія, могутъ лишь съ ужасомъ и благоговѣніемъ констатировать дивный фактъ рожденія Дитяти отъ Пренепорочной Приснодѣвы.

Далье следуеть повъствование о поклонении волхвовъ, приведенныхъ съ Востока звъздою, и объ избіеніи Иродомъ младенцевъ. Послѣдній разсказъ дополненъ свѣдѣніями о чудес-номъ избавленіи отъ смерти младенца—Іоанна Крестителя: мать его Елизавета бъжить съ нимъ, преслъдуемая палачами, и въ ту минуту, когда они настигають ее, по молитвъ Елизаветы разступается гора и скрываеть въ недрахъ своихъ мать и дитя. Иродъ издаетъ приказъ разыскать во что бы то ни стало младенца Іоанна, полагая, что именно ему суждено быть Царемъ, предсказаннымъ волхвами. Слуги Ирода пристаютъ къ первосвященнику Захаріи съ требованіемъ указать, гдѣ скрывается сынъ его, и въ виду отказа Захаріи убивають его въ самомъ храмѣ, передъ алтаремъ; на мѣстѣ убіенія его остается кровавое пятно, которое никакими усиліями нельзя отмыть, и гласъ Божій возв'ящаеть священникамъ, что эта святая кровь останется несмываемой до пришествія Мстителя. Весь народъ Израильскій скорбить и оплакиваеть Захарію, на м'ясто котораго по жребію избирается первосвященникомъ Симеонъ, мужъ праведный, «которому объщано Духомъ Святымъ, что онъ не вкуситъ смерти, доколъ не узритъ воплощеннаго Спасителя mina».

На этомъ мѣстѣ заканчивается нашъ тексть Протоевантелія краткимъ сообщеніемъ предполагаемаго автора,—Іакова,—о томъ, что послѣ смерти Ирода и во время наступившаго вслѣдъ за тѣмъ народнаго волненія онъ, Іаковъ, удалился въ пустыню и здѣсь написалъ свою книгу во славу Бога и Господа нашего Іисуса Христа.

IX. Евангеліе Никодима (evang. Nicodemi). Подъ этимъ заглавіемъ нынѣ извѣстенъ текстъ, повѣствующій о крестныхъ страданіяхъ Спасителя и о сошествіи Его во адъ для освобо-

жденія праотцевъ и ветхозавѣтныхъ праведниковъ отъ власти діавола. Это евангеліе Никодима, подобно Протосвангелію Іакова, является компиляціей изъ болѣе древнихъ источниковъ и легендъ; въ настоящемъ своемъ видѣ оно относится едва-ли не къ V вѣку и поэтому не можетъ здѣсь занимать наше вниманіе наравнѣ съ древнѣйшими памятниками первобытной христіанской письменности. Но преданія, содержащіяся въ немъ, все-же представляютъ большой интересъ; мы находимъ въ нихъ отзвуки древней христіанской эсхатологіи, древнѣйшихъ взглядовъ христіанства на тайны загробнаго міра. На этихъ преданіяхъ Церковь основала свое ученіе о сошествіи Христа во адъ въ промежуткѣ между Своею смертью и воскресеніемъ; оттуда-же почерпнула христіанская поэзія свои описанія царства смерти и изображенія блаженства просвѣтленныхъ Христовымъ сошествіемъ душъ. По своему значенію въ исторіи церковной обрядности и всего христіанскаго искуства Евангеліе Никодима занимаетъ первостепенное мѣсто, рядомъ съ Протосваниеліємъ Іакова.

По внутреннему содержанію наше Еваміеліє Никодима распадается на двё части: въ первой пов'єствуется о судё и приговор'є надъ Христомъ, причемъ разсказъ каноническихъ евангелій здісь дополненъ многими любопытными, хотя и наивными, подробностями, — во второй-же описывается, якобы со словъ воскресшихъ мертвецовъ Левкія и Карина, сошествіе Христа въ преисподнюю, поб'єда Его надъ діаволомъ, введеніе Имъ въ рай вс'єхъ преждепочившихъ праведниковъ. Эта вторая часть является переработкой бол'є древней утерянной книги (Descensus ad inferos). Первая-же часть составлена изъ н'єсколькихъ весьма старинныхъ апокрифовъ, носившихъ имя Понтія Пилата. Христіанская древность уже во времена св. Іустина знала и часто цитировала Дюянія Пилата (Аста Різаі, Gesta Pilati), считавшіяся потомъ безсл'єдно утерянными. Но Тишендорфъ установилъ, что въ сохранившемся Евангеліи Никодима уц'єл'єли сл'єды этихъ «д'єяній Пилата» 1), и это мн'єніе нын'є принято всею научною критикою. Такимъ образомъ, Евангеліе Никодима, помимо своего историческаго значенія для среднев'єковой Церкви, является для насъ весьма ц'єннымъ сборникомъ древнихъ легендъ о Пилатъ. Часть этихъ

<sup>1)</sup> Tischendorf, Evangelia Apocrypha, Proleg. Ev. Nicodemi.

легендъ сохранилась и въ другихъ обработкахъ, составленныхъ въроятно отчасти на основаніи устныхъ традицій: такъ, мы имъемъ апокрифическое письмо Пилата къ ими. Тиверію съ донесеніемъ по дѣлу Іисуса Христа (сохраненное и въ Евангеліи Никодима въ видѣ приложенія 1)), затѣмъ такъ наз. 'Аνάφορα Пилата, Mors Pilati, Vindicta Salvatoris и прочіе мелкіе тексты, собранные и изданные неутомимымъ Тишендорфомъ. Но Дюянія Пилата, вошедшія въ первую часть Евангелія Никодима, являются самой полной обработкой тѣхъ легендъ о знаменитомъ игемонѣ, которыя сплелись вокругь евангельскаго разсказа о Страстяхъ Господнихъ.

Здёсь слёдуеть замётить, что интересь, возбужденный личностью Пилата и создавшій вокругь его имени цикль апокрифической литературы, выражался въ двоякой формъ. Съ одной стороны составлялись письма и «д'янія» Пилата съ ц'ялью доказать, что самъ судья подпаль подъ неотразимое обаяніе Осужденнаго и свидътельствоваль о Его божественности. Съ другой стороны, въ составленіи этихъ литературныхъ поддівлокъ проскальзывала тенденція об'вленія римской власти вообще отъ упрека въ Богоубійствѣ, и возложенія всей вины на евреевъ: эту тенденцію можно уловить уже въ нашихъ каноническихъ евангеліяхъ, въ особенности-же въ сохранившемся отрывкъ Евангелія Петра (см. выше). Въ Евангеліи Никодима она выразилась болже опредёленно, быть можетъ потому, что этотъ апокрифъ выработался въ окончательномъ видъ уже во времена полнаго союза Церкви съ государствомъ (т. е. съ Римомъ и его государственными традиціями). Можно однако допустить, что это расположение къ римской власти вошло въ Евангеліе Никодима вмёстё съ древнёйшими преданіями, слагавшимися въ раннюю пору христіанскаго благов'єстія, при благодушной терпимости стараго Рима, — до эпохи кровавыхъ гоненій. Вспомнимъ, какъ наши каноническія Дъянія Апостольскія подчеркивають доброжелательное отношение къ Павлу со стороны представителей державной власти Рима 2).

Что касается второй части *Евангелія Никодима*, то въ ней, какъ мы уже указывали, уцѣлѣли обрывки тѣхъ древнихъ

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На это письмо Пилата есть ссылка у Тертулліана, Apol. V. XXI.
 <sup>2</sup>) На это примирительное отношеніе къ Риму, выраженное во всей перво-

<sup>2)</sup> На это примирительное отношеніе къ Риму, выраженное во всей первобытной христіанской литературф, мы уже указывали (см. выше, стр. 125—126 sq.).

преданій, на которыхъ зиждется христіанское ученіе о сошествіи Христа во адъ въ знаменіе побіды надъ смертью. Ученіе это не находить подтвержденія въ каноническомъ тексті нашихъ евангелій, но оно усвоено христіанскимъ сознаніемъ съ такой полнотой, что церковная обрядность связана съ нимъ неразрывно. На Востокъ и на Западъ въ равной мърт величайшій христіанскій праздникъ — Пасха — служитъ воспоминаніемъ не одного только чудеснаго Воскресенія Христова, но и радостнаго избавленія отъ власти смерти всёхъ праотцевъ, чаявшихъ спасительнаго пришествія Искупителя міра. Пасхальная служба Православной Церкви изображаетъ въ чудныхъ пъснопъніяхъ радость «неба же и земли и преисподней», когда «снизшелъ еси въ преисподняя земли, и сокрушилъ еси вереи въчныя, содержащыя связанныя, Христе», когда «сниде въ преисподняя земли воплотивыйся паче ума, и воздвиже съ собою Адама», когда «смерти празднуемъ умерщвленіе, адово разрушеніе, инаго житія въчнаго начало», когда «плотью уснувъ яко мертвъ, Царю и Господи, тридневенъ воскреслъ еси, Адама воздвитъ отъ тли, и упразднивъ смерть»... И не одно только пасхальное празднованіе посвящено этимъ воспоминаніямъ, но и на всёхъ воскресныхъ службахъ Православная Церковь воспъваеть «сошествіе во адъ» Побідителя смерти, въ кондакахъ всёхъ 8 гласовъ (въ воскресныхъ канонахъ октоиха).

8 гласовъ (въ воскресныхъ канонахъ октоиха).
«Воскреслъ еси яко Богъ изъ гроба во славѣ, и міръ совоскресиль еси, и естество человѣческое яко Бога воспѣваетъ Тя, и смерть исчезе, Адамъ же ликуетъ, Владыко, Ева нынѣ отъ узъ избавляема радуется зовущи: Ты еси, иже всѣмъ подаяй Христе воскресеніе».

«Воскреслъ еси отъ гроба, всесильне Спасе, и адъ видѣвъ чудо ужасеся, и мертвіи востата. Тварь же видящи срадуется Тебѣ, и Адамъ свеселится, и міръ, Спасе мой, воспѣваетъ Тя присно».

«Воскреслъ еси днесь изъ гроба, Щедре, и насъ возвелъ еси отъ вратъ смертныхъ: днесь Адамъ ликуетъ и радуется Ева, вкупѣ же и пророцы съ патріархи воспѣваютъ непрестанно божественную державу власти Твоея».

«Спасъ и Избавитель мой, изъ гроба яко Богъ воскреси отъ узъ земнородныя, и врата адова сокруши, и яко владыка воскресе тридневенъ». (Изъ того-же 4-го гласа: «Врата мѣдная стерлъ еси, и вереи сокрушилъ еси Христе Боже, и родъ че-

ловъческій падшій воскресиль еси»... «Врата адова сокрушиль еси, Господи, и Твоею смертью смертное царство разрушиль еси»... и т. д.).

«Ко аду, Спасе мой, сошелъ еси, и врата сокрушивый яко «ко аду, Спасе мои, сошелъ еси, и врата сокрушивыи яко всесиленъ, умершихъ яко Создатель совоскресилъ еси, и смерти жало сокрушилъ еси, и Адамъ отъ клятвы избавленъ бысть, Человѣколюбче; тѣмже вси зовемъ: спаси насъ, Господи».

«Живоначальною дланію, умершыя отъ мрачныхъ удолій Жизнодавецъ воскресивъ всѣхъ Христосъ Богъ, воскресеніе подаде человѣческому роду: есть бо всѣхъ Спаситель, воскресеніе

и животъ и Богъ всѣхъ».

«Не ктому держава смертная возможеть держати человъки: Христосъ бо сниде сокрушая и разоряя силы ея, связуемь бываеть адъ, пророцы согласно радуются; предста глаголюще Спасъ сущымъ въ върѣ, изыдите върніи въ воскресеніе».
«Воскресъ изъ гроба, умершыя воздвиглъ еси, и Адама воскресилъ еси, и Ева ликуетъ во Твоемъ воскресеніи, и мірстіи

концы торжествують, еже изъ мертвыхъ востаніемъ Твоимъ, Многомилостиве».

Мы привели эти 8 кондаковъ въ свидътельство глубокаго значенія для Церкви преданій, не нашедшихъ себъ мъста въ каноническихъ текстахъ, но отголоски которыхъ сохранились въ *Евангеліи Никодима*. Вспомнимъ еще тропарь 2-го гласа, воспѣваемый также и на Пасхѣ:

«Егда снизшель еси къ смерти, Животе безсмертный, тогда адъ умертвиль еси блистаніемъ Божества; егда же и умершыя отъ преисподнихъ воскресиль еси, вся силы небесныя взываху: Жизнодавче Христе Боже нашъ, слава Тебъ»!

Намъ остается раземотрѣть, въ какомъ видѣ описывается въ Евангеліи Никодима это радостное событіе сокрушенія адовыхь вратъ и призванія прежденочившихъ праотцевъ къ вѣчной жизни. Къ сожалѣнію, какъ уже указано, нашъ текстъ является лишь позднѣйшей переработкой этихъ старыхъ христіанскихъ преданій, и поэтому полный переводъ этой книги (къ тому-же довольно объемистой), здѣсь не представляется нужнымъ. Мы ограничимся, какъ и для Протоевангелия Іакова, краткимъ пересказомъ Евангелія Никодима, по латинскому тексту А изданія Тишендорфа (Evang. apocrypha, pp. 312—395). Въ этомъ-же изданіи пом'єщено и два греческихъ текста, н'ёсколько мен $\pm$ е пространных $\pm$ , и фрагмен $\pm$  втораго латинскаго текста  $\pm$ 1).

Книга начинается вступленіемъ отъ имени автора, нѣкоего Энія (Aenias, въ греч. текстѣ Ανανίας), сообщающаго, что онъ составиль свой трудъ «въ царствованіе Θеодосія и Валентиніана» (ок. 425 г.? если здѣсь имѣется въ виду Θеодосій II). Авторъ называетъ себя крещеннымъ евреемъ и высказываетъ свое намѣреніе изложить въ греческомъ переводѣ древнія еврейскія свидѣтельства объ Іпсусѣ Христѣ, собранныя Никодимомъ (откуда и названіе нашего «евангелія Никодима»).

Вследъ за темъ начинается разсказъ о томъ, какъ Анна и Кајафа и другје предстоятели еврейскје возбудили передъ Пилатомъ доносъ на Іисуса Христа, обвиняя Его въ волшебствъ и въ выставленіи Себя Сыномъ Вожіимъ; по требованію ихъ Пилать вызываеть Христа на судъ. При появленіи Христа римскія знамена сами собою передъ Нимъ преклоняются. Іуден доносять на знаменоносцевь, будто они воздавали царскія почести Обвиняемому, и Пилатъ разрѣшаетъ имъ избрать изъ своей среды двізнадцать сильных мужей, которые смогли-бы удержать знамена, но несмотря на всв усилія еврейскихъ силачей, невидимая мощь неудержимо преклоняеть вновь знамена передъ Христомъ. Пилату становится жутко; въ это время приходить къ нему посланецъ отъ жены его, молящей не дёлать зла Праведнику Сему и сообщающей о своемъ въщемъ снъ. Іудеи успокаивають Пилата увѣреніемъ, будто этоть сонъ жены его-слъдствіе магическихъ чаръ Іисуса.

Затёмъ начинается допросъ Божественнаго Обвиняемаго. Іудеи всячески стараются очернить Его передъ Пилатомъ, богохульствують о рожденіи Его (якобы Онъ рожденъ отъ прелюбодѣйства) и обвиняють Его въ нарушеніи субботы. Вопросы Пилата и отвѣты Христа согласуются съ текстомъ каноническихъ евангелій. Въ защиту Христа выступаетъ Никодимъ, а за нимъ цѣлый рядъ исцѣленныхъ Христомъ людей: тутъ и

<sup>1)</sup> Еваписліє Никодима было настолько распространено въ средневъковой Европъ, во всевозможныхъ варьянтахъ, что изданія его начались повсюду почти одновременно съ распространеніемъ книгопечатанія, и перечисленіе всьхъ его печатныхъ изданій столь-же затруднительно, какъ и составленіе перечня всъхъ его рукописныхъ кодексовъ. Здъсь достаточно указать, что, помимо множества отдъльныхъ изданій, нашъ текстъ помъщенъ во всъхъ сборникахъ апокрифическихъ евангелій (Фабриціуса, Тило, Мідпе и мн. др).

разслабленный, возставшій по слову Спасителя посл'є тридцативосьмил'єтняго недуга, и сл'єпорожденный, и прокаженный, и жена кровоточивая (названная зд'єсь Вероникой), и мн. др. Пилатъ потрясенъ этими свид'єтельствами и пытается закончить д'єло оправданіемъ Іисуса, но, видя упорство евреевъ и опасаясь бунта, предлагаетъ народу выборъ между Христомъ и Вараввой; вся чернь требуетъ помилованія Вараввы, къ великому негодованію Пилата, который упрекаетъ евреевъ въ жестокосердіи и въ постоянномъ забвеніи милостей Божійхъ, изліянныхъ на народъ Израильскій со временъ исхода изъ Египта. Какъ и въ каноническихъ евангеліяхъ, споръ между нер'єшительнымъ судьею и непреклонными обвинителями заканчивается омовеніемъ рукъ Пилата передъ народомъ, вопіющимъ: кровь Его на насъ и на чадахъ нашихъ. И Пилатъ принужденъ предать Христа на бичеваніе и крестную смерть.

Описаніе распятія Христова дополнено незначительными подробностями; такъ, приведены имена двухъ распятыхъ съ подробностями; такъ, приведены имена двухъ распятыхъ съ Нимъ разбойниковъ: одинъ изъ нихъ Dismas, а другой—Gestas (въ греч. текстѣ—Δυσμᾶς и Γίστας); первый обращается къ Христу съ знаменитымъ призывомъ: «помяни мя, Господи, во царствіи Твоемъ», и получаетъ обѣщаніе «быть днесь въ раю». Подробности раздѣла ризъ Христовыхъ, напоенія Его оцтомъ съ желчью, надписанія на крестѣ и пр. изложены согласно каноническому тексту; не опущены и знаменія при кончинѣ Христа: тьма, раздраніе завѣсы храма. Пилать очень смущенъ этими знаменіями, и созываеть старъйшинь іудейскихь, укоризненно спрашивая ихъ о значеніи этой страшной тьмы, но евреи стараются успокоить его и объяснить наступившій мракъ солнечнымъ затменіемъ. Іосифъ Аримаеейскій является съ ходатайствомъ о выдачѣ тѣла Іисусова, и просьба его уважена Пилатомъ; тѣло Божественнаго Страдальца переносится въ гробницу Іосифа, и охраняется, по просьбъ евреевъ, стражею, чтобы не могли его украсть ученики Господни. Между тъмъ озлобленные евреи воздвигають гоненіе на всѣхъ свидѣтелей, заступившихся за Христа передъ Пилатомъ, на Никодима и на Іосифа, котораго хватаютъ и заключаютъ подъ стражу за то, что онъ дерзнулъ приступить къ погребенію Казненнаго, но Іосифъ чудеснымъ образомъ освобождается изъ темницы; когда являются за нимъ для привода его на судъ, въ день послѣ-субботній, то не находять его, хотя двери темницы были

заперты и запечатаны и охранялись стражею. Старъйшины еврейскіе, собравшіеся для суда надъ Іосифомъ, недоумъваютъ объ исчезновеніи его, но въ это время приходять стражники, бывшіе у гроба Господня, и разсказывають о страшномъ видъніи ангела, сошедшаго въ полночь съ неба и отвалившаго камень отъ двери гроба, и о воскресеніи Христовомъ; воины слышали, какъ ангелъ возвъщалъ пришедшимъ ко гробу женщинамъ о великомъ событіи и повелъвалъ сообщить ученикамъ, что Господь предварить ихъ въ Галилеи. Устрашенные евреи ръшаются на подкупъ воиновъ и даютъ имъ денегъ, чтобы они умолчали и всемъ бывшемъ и распространяли слухъ о похищеніи тъла Іисусова учениками.

умолчали и всемъ обвинемъ и распростравяли слухъ о похищеніи тѣла Іисусова учениками.

Тѣмъ временемъ нѣкій Финеесъ священникъ и Адда учитель и Эгій левитъ (греч. 'Аүүа'юς, Аггей?) приходять въ Іерусалимъ изъ Галилеи и сообщають, что видѣли воскресшаго Господа, сѣдящаго посреди учениковъ Своихъ и бесѣдующаго съ ними, и затѣмъ вознесшагося на небо. Старѣйшины и священники еврейскіе подкупаютъ и этихъ свидѣтелей и, давъ имъ денегъ и заручившись ихъ молчаніемъ, высылаютъ ихъ изъ Іерусалима. Но выслушанныя сообщенія все-же сильно тревожать ихъ. Тогда, по совѣту Никодима, они рѣшаются тщательно разслѣдовать все дѣло и посылаютъ за Іосифомъ, оказавшимся въ родномъ своемъ городѣ Аримаоеѣ. Вызванный въ Іерусалимъ, Іосифъ разсказываетъ о своемъ чудесномъ освобожденіи изъ темницы Самимъ Господомъ Іисусомъ Христомъ, и въ свою очередь даетъ совѣтъ разспросить мертвецовъ, воскресшихъ и изшедшихъ изъ гробовъ въ знаменіе воскресенія Господия. Двое изъ этихъ воскрешенныхъ,—сыновья почившаго старца Симеона Богопріимца,—находятся въ Аримаоеѣ, и со дня возстанія своего изъ мертвыхъ пребывають въ затворѣ и въ безмолвномъ созерцаніи.

молвномъ созерцаніи.

Отсюда, съ XVII главы нашего текста, начинается вторая часть Евангелія Никодима, содержащая описаніе сошествія Інсуса Христа въ преисподнюю, со словъ воскрешенныхъ сыновей Симеоновыхъ, — Левкія и Карина. Узнавъ отъ Іосифа, что оба брата (о смерти и погребеніи которыхъ всѣ помнили) находятся въ Аримаееѣ, предстоятели еврейскіе рѣшаютъ разспросить ихъ о тайнѣ ихъ воскресенія. Особо взбранная депутація, въ составѣ Анны, Каіафы, Никодима, Іосифа и Гамаліила, удостовѣряетъ сперва, что гробницы сыговей Симеоно-

выхъ открыты и пусты, а затѣмъ отправляется въ Аримаеею и заклинаеть братьевъ именемъ Божіимъ повѣдать всю правду. Левкій и Каринъ осѣняютъ себя крестнымъ знаменіемъ и приступаютъ къ письменному изложенію всего происшедшаго въ царствѣ мертвыхъ, когда преисподняя вдругъ озарилась блистаніемъ Божественнаго свѣта.

Отецъ рода человъческаго (Адамъ) и всъ патріархи и пророки возрадовались при видъ этого Свъта и воскликнули: «Свъть сей источникъ свъта присносущнаго!» И Исаія воззваль: «Сей есть Свъть Отца, Сынь Божій, о Которомъ я предсказываль:... люди ходящіе во тьмъ увидять свъть великій, и съдящіи въ съни смертной, свъть возсіяеть на нихъ»¹)... И Симеонъ воскликнулъ, что это Тотъ Свъть, о Которомъ онъ по наущенію Духа Святаго прорицаль: «...видъли очи мои спасеніе Твое, еже уготоваль еси предъ лицемъ всъхъ людей, свъть во откровеніе языковъ»... и т. д. Іоаннъ Креститель также возвъщаеть, что грядеть Тоть, Кого онъ крестиль во Іорданъ. И Адамъ и сынъ его Сиеъ вспоминають обътованія Бога о пришествіи Искупителя міра, Избавителя людей оть смерти.

Между тымь Сатана и «князь преисподней» приготовляются къ встрычы Іисуса, и Сатана хвалится своею побыдою надъ Тымь, Кто мнилъ себя быть Сыномъ Божіимъ. Но «князь преисподней» вспоминаетъ о Лазары и другихъ мертвецахъ, воскрешенныхъ силою Христовою, и опасается пришествія Господня. Въ это время раздается громовый голосъ: «возьмите врата князи ваша и возьмитеся врата вычная, и внидетъ Царь Славы». Исалмопывецъ Давидъ узнаетъ эти слова, когда-то воспытыя имъ, и пророкъ Исаія вспоминаетъ свои пророчества о воскресеніи мертвыхъ и о радостной побыды надъ адомъ. Вновь раздается свыше тотъ-же громовый призывъ: «возьмитеся врата вычная... да внидетъ Царь Славы», и «князь преисподней въ смятеніи вопрошаетъ: «кто есть Сей Царь Славы?» Но Давидъ разъясняетъ, что этотъ призывъ и отвыть на него былъ уже воспыть имъ на землы въ боговдохновенномъ псалмы, и радостно воспываетъ дальше: «Господь Крыпкій и Сильный, Господь силъ, Той есть Царь Славы...» 2) И въ это время Самъ Господь въ человыческомъ обликы появляется среди по-

<sup>1)</sup> Hc. IX, 2.

<sup>2)</sup> Hca.t. XXIII, 7-10.

раженныхъ и обрадованныхъ святыхъ, къ великому ужасу и смятенію «князя преисподней» и всёхъ силъ его. Смерть раздавлена подъ пятой Господней, и побёжденный Сатана отдается во власть «князя преисподней» на вёчныя муки. Къ Адаму-же и всёмъ усопшимъ святымъ простирается десница Господня, и всё падають ницъ передъ величіемъ Царя Славы. Всё святые начинаютъ воспёвать хвалу Господню, причемъ Давидъ, Аввакумъ и другіе пророки прославляютъ Его словами своихъ-же пророчествъ. Господь-же береть за руку Адама, и выводить его со всёми праведниками изъ ада, и вручаетъ ихъ архангелу Михаилу, который вводитъ ихъ въ рай. Здёсь встрѣчаютъ ихъ два старца: то—Енохъ и Илія, нёкогда взятые на небо живыми; здёсь-же оказывается и разбойникъ, которому Христосъ сказалъ на крестё: «днесь будешь со Мною въ раю». И всё преждепочившіе и нынё воскрешенные праведники воздають хвалу Господу и прославляють всемогущество и благость Его.

На этомъ заканчивается изложеніе Левкія и Карина; они добавляють, что имъ однимъ было повелёно вернуться на короткій срокъ среди живыхъ людей, чтобы пов'єдать вс'є эти великія тайны. Зат'ємъ Левкій передаеть исписанный имъ свитокъ Никодиму и Іосифу, а Каринъ отдаетъ свой Анн'є, Каіаф'є и Гамаліилу, послів чего они мітновенно преображаются и становятся невидимыми. Предстоятели-же еврейскіе съ трепетомъ обсуждаютъ все узнанное ими, и уб'єждаются въ божественности Христа. Іосифъ и Никодимъ сообщають все Пилату, который записываетъ вс'є эти откровенія и все сказанное о Христ'є и отдаетъ эти документы въ архивъ преторіи.

Христѣ и отдаетъ эти документы въ архивъ преторіи.

Далѣе слѣдуетъ разсказъ о совѣщаніи Пилата съ Анной и Каіафой въ храмѣ, и о сличеніи ими всѣхъ текстовъ Св. Писанія, содержащихъ указанія на время пришествія Мессіи, причемъ путемъ разныхъ вычисленій они приходятъ къ убѣжденію, что Христосъ былъ несомнѣнно Мессіей, обѣщаннымъ ветхозавѣтными пророчествами. Эта глава является послѣдней въ нашемъ текстѣ Еваниелія Никодима (въ греческихъ текстахъ она отсутствуетъ); за ней помѣщается, въ видѣ приложенія, апокрифическое письмо Пилата къ Тиверію, о которомъ мы уже уноминали.

Х. Евангеліе Варооломея. Только-что разсмотрівныя нами евангелія Никодима, Іакова и Өомы, съ ихъ позднѣйшими наслоеніями и произвольной переработкой старыхъ преданій, отвлекли наше вниманіе отъ цикла собственно-гностической первобытной евангельской литературы, къ которой мы должны теперь вернуться. Къ сожалению, намъ приходится здёсь ограничиваться почти-что одними только заглавіями книгь, до насъ не дошедшихъ, и содержание которыхъ возстановить невозможно; гоненіе на нихъ со стороны Церкви выражалось иногда въ такомъ осторожномъ замалчиваніи, что въ нашемъ распоряженін не имфется даже никакихъ цитать изъ некоторыхъ евангелій, нын'в безсл'ёдно утерянныхъ. Къ числу такихъ забытыхъ памятниковъ древне-гностической литературы принадлежало *Еваниеліе Варооломея*, о которомъ есть упоминаніе у Іеронима <sup>1</sup>) и въ декретѣ Геласія. Ссылку на авторитеть Варооломея находимъ и у Діонисія Ареопагита. Этимъ ограничивались наши скудныя свѣдѣнія о *Еваптеліи Варволомея* до послѣдняго времени. Въ 1904 г. Ревильу (Revillout) извлекъ изъ контской рукописи, хранящейся въ Парижской Національной Библіотекв, значительный отрывокъ какого-то неизвестнаго евангельскаго текста, трактующаго въ чисто гностическомъ духѣ о воскресеніи мертвыхъ, о всеобщемъ спасеніи (причемъ оказываются вычеркнутыми изъ книги жизни Іуда, Иродъ и Каинъ), -- наконецъ о явленіи Христа во славѣ и о возвеличеніи Пресвятой Дѣвы Маріп 2). Ревильу считалъ возможнымъ отнести этотъ фрагментъ къ утерянному Евангелію Варооломея, но это мижне нельзя еще признать доказаннымъ.

XI. Евапгеліе Варпавы. Личность Варнавы, внаменитаго спутника Апостола Павла, была, повидимому, окружена особымъ цикломъ преданій въ первобытной христіанской литературф. Подъ именемъ его сохранилось во множеств списковъ одно посланіє; его-же считали иногда, какъ увидимъ дал ве, авторомъ нашего каноническаго посланія (приписаннаго Павлу) къ Евреямъ; извъстны и «Дъянія» его, а въ древности приписывали ему и особое Евангеліе. (Едаүү. ката Варча́вач). Отъ

<sup>1)</sup> Prol. Comm. in ev. Matth.

<sup>2)</sup> Revillout, Les apocryphes coptes (Patrologia Orientalis, II, fasc. 2).

этого евангелія не сохранилось однако никакихъ цитатъ, и содержаніе его намъ совершенно неизвѣстно. О немъ упоминается, между прочимъ, въ декретѣ Геласія среди другихъ отвергнутыхъ Церковью евангелій.

XII. Еватиеліе Іуды. (Εὐαγγ. τοῦ Ἰούδα). Мы уже знаемъ, что нѣкоторыя гностическія секты, въ особенности т. наз. каинивы, относились съ большимъ уваженіемъ къ Іудѣ, объясняя его предательство особенными символическими толкованіями, и пользовались евангеліемъ, носившимъ его имя ¹). Объ этомъ Евангеліи Іуды упоминаютъ Ириней Ліонскій ²) и Епифаній ³), но, къ сожалѣнію, безъ цитированія хоть какого-нибудь обрывка текста. Мы лишены поэтому всякой возможности опредѣлить, содержала-ли названная книга оправданіе дѣйствій Іуды и измѣны его Божественному Учителю, или-же въ ней излагались таинственныя откровенія Іуды, котораго офитическая традпція выставляла носителемъ особаго, высшаго познанія.

Гностики пользовались и многими другими евангеліями, на которыя встрѣчаются лишь неясныя указанія въ ересеологической литературф. Такъ, попадаются названія «Евангелія истины», «Евангелія совершенства», но безъ какихъ-либо данныхъ о содержаніи этихъ мистическихъ книгъ. Существовало и какое-то Евангеліе Евы (Εὐαγγ. Ἦσος), изъ котораго Епифаній сохранилъ намъ слѣдующую интересную цитату:

« ... Я быль на высокой горв, и узрѣль великаго человѣка и рядомъ маленькаго, и услыхаль громовый гласъ и приблизился, чтобы разслышать глаголемое. И онъ (?) изрекъ: «Я—ты, и ты—Я, и гдѣ ты, тамъ и Я, и Я во всемъ, и гдѣ бы ты ни пожелалъ, собираешь ты Меня и собирая Меня, собираешь и себя...» 4).

Къ этой групив гностическихъ евангелій можно причислить и нѣкоторыя книги, о которыхъ мы уже упоминали при обзорѣ гностическихъ системъ (Γέννα Μαρίας, Великіе и Малые вопросы Маріи, 'Απόφασις μεγάλη Симона Мага, и др.), но извѣст-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. выше, стр. 235.

<sup>2)</sup> Adv. haer. I, XXXI, 1.

<sup>3)</sup> Haer. XXXVIII, 1. 4) Epiph. Haer. XXVI, 3.

ныя намъ только по заглавіямъ. Приходится лишь еще разъ съ прискорбіемъ отм'ятить, что утрата всей этой драгоцінной литературы отнимаеть у насъ возможность изучить съ достаточной полнотой и безпристрастіемъ великое умственное броженіе, названное гностическимъ движеніемъ, и бывшее истинной сутью христіанства въ эллино-римскомъ мірв. Пробель, оставленный въ исторіи первобытнаго христіанства исчезновеніемъ всёхъ подлинныхъ документовъ древняго гностицизма, никогда не заполнится. Въ новъйшее время наши скудныя свъденія о древне-христіанской письменности несколько обогатились открытіемъ новыхъ текстовъ. Ученые изследователи ежедневно натыкаются на фрагменты какихъ-то невъдомыхъ намъ евангелій; ціннымъ вкладомъ въ сокровищницу церковно-исторической науки явилось открытіе контскихъ переводовъ древнихъ священныхъ книгъ, и разборомъ ихъ нынъ заняты неутомимые изследователи христіанской старины. Неисчислимыя богатства дремлють еще среди неразобранныхъ рукописей европейскихъ книгохранилищъ и монастырскихъ архивовъ всего христіанскаго міра. Но, къ сожальнію, среди открытыхъ донынъ текстовъ нътъ ни одного несомнънно гностическаго подлинника, относящагося къ первой эпох'в расцвъта гностицизма. Можно предположить, что эти подлинные тексты затерялись не только вследствіе случайныхъ превратностей судьбы и стихійныхъ бедствій, но и потому, что они систематически уничтожались противниками. Повидимому, не мало стараній было приложено къ тому, чтобы изъять совершенно изъ обращенія памятники гностической литературы, и стереть следы ихъ съ лица земли...

Изъ открытыхъ въ недавнее время текстовъ, кромѣ упомянутаго уже нами отрывка Евангелія Петра, можно отмѣтить фрагменть т.-наз. Фаюмскаго папируса, найденный въ Вѣнѣ въ коллекціи эрцгерцога Райнера ученымъ Бикелемъ (G. Bickell) и изданный имъ въ 1885 г., — затѣмъ весьма интересные обрывки текстовъ, открытые въ Египтѣ англійскими учеными Гренфелемъ и Гэнтомъ 1), и др. Къ сожалѣнію, мы здѣсь имѣемъ дѣло не съ гностическими текстами, а съ фрагментами какихъто сборниковъ реченій Господнихъ, весьма близкихъ по духу къ тексту нашихъ синоптическихъ евангелій и иногда просто парафразирующихъ знакомыя намъ слова.

<sup>1)</sup> B. Grenfell and A. Hunt, Sayings of our Lord (from an early greek papyrus), London 1897, и New sayings of Jesus, London 1904.

Наконець, следуеть заметить, что въ сохранившихся памятникахъ древне-христіанской литературы можно найти много ссылокъ на слова Христа, не содержащіяся ни въ одномъ изъ каноническихъ или извъстныхъ намъ апокрифическихъ евангелій. Иногда мы встрвчаемъ указанія на такіе тексты въ каноническихъ Денніяхъ Апостольскихъ и посланіяхъ; такъ, въ Дюяніяхъ (XX, 35) вспоминается «слово Господа Іисуса, яко Самъ рече: «Блаженные есть паче даяти, нежели пріимати», и подобнаго реченія Господа мы тщетно стали-бы искать въ каноническихъ евангеліяхъ, но ссылки на эти слова Христовы находятся въ т. наз. Постановленіях постольских, въ творереніяхъ Ефрема Сирина, Анастасія Синанта и др. Другое, весьма интересное реченіе, приписанное Христу: «Будьте испытанными мюнялами» (γίνεσθε τραπεζίται δόχιμοι), упоминается по нъсколько разъ въ Строматах Климента Александрійскаго и у Оригена, въ посланіи Климента Римскаго, въ Постановленіях постольских, въ гностической книгь Pistis Sophia, въ твореніяхъ Кирилла Іерусалимскаго, Василія Великаго, Кирилла Александрійскаго, Іоанна Златоустаго, Іеронима, Іоанна Дамаскина, Өеодора Студита и мн. др.; ссылокъ на эти слова Христа можно перечислить не менже 69, по подсчету ученаго Реша (Resch), издавшаго цёлый сборникъ такихъ «неписанныхъ реченій Господнихъ» (Agrapha). Изъ этого сборника можно-бы извлечь не мало весьма любопытныхъ реченій, влагаемыхъ въ уста Христа и цитируемыхъ древнъйшими христіанскими писателями (Иринеемъ, Климентомъ, Оригеномъ, Епифаніемъ и мн. др.), какъ напр.:

«Сущіе со Мною Меня не познали».

«Часто желалъ Я услышать слово сіе, и не обрѣль того, кто-бы его изрекъ».

«Приближающійся ко Мнѣ къ огню близокъ; отдаляющійся отъ

Меня далекъ отъ Царствія (Божіяго)».

«Тайна Моя принадлежить Мнъ и чадамъ дома сего».

«Просите о великомъ, дабы обръсти малое».

и мн. др.

Разборъ всъхъ этихъ и подобныхъ имъ цитатъ не вмъщается въ нашемъ бъгломъ очеркъ внъканонической литературы; трудъ этотъ добросовъстно выполненъ въ упомянутой уже прекрасной книгъ Реша, къ которой можно лишь отослать читателя 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> A. Resch. Agrapha (Aussercanonische Schriftfragmente), II Aufl., Leipzig, 1906.

Мы не будемъ здѣсь задерживаться и на вопросѣ объ особыхъ евангеліяхъ, приписанныхъ главарямъ гностическихъ школъ, какъ, напримѣръ, Василиду и Валентину: всѣ данныя и неясныя иногда указанія на эти евангелія уже разсмотрѣны нами при обзорѣ отдѣльныхъ гностическихъ системъ, и къ этимъ скуднымъ свѣдѣніямъ оставалось-бы добавить немногое. Мы подолгу останавливались и на Евангеліи Маркіона, и на четвероевангеліи Татіана, и здѣсь возвращаться къ нимъ не будемъ.

Въ заключение этого краткаго обзора внѣканонической евангельской литературы следуеть упомянуть о гностическомъ трактать, извъстномъ подъ заглавіемъ Пістіє Уоріа, въ которомъ ивкоторые ученые изследователи думали усмотреть передёлку подлиннаго и безследно-утеряннаго Евангелія Валентина. Мивніе это донынв находить сторонниковъ въ ученомъ мірв 1), хотя противъ него выставлено не мало весьма серьезныхъ доводовъ. Во всякомъ случать, въ томъ видъ, въ которомъ сохранился этотъ трактатъ, его нельзя отнести ко II в. (т. е. къ эпохѣ Валентина), и если въ основѣ его лежитъ книга самого Валентина, то этотъ древній подлинникъ подвергся неимовърнымъ искаженіямъ: великаго гностическаго мыслителя, столь прославившагося краснорачіемъ, эрудиціей и блескомъ философскаго ума, безусловно нельзя признать авторомъ нашей Pistis Sophia, отличающейся поразительной запутанностью изложенія, скучными повтореніями, нагроможденіемъ безсмысленныхъ фразъ, перем'в шанных в съ грубоватыми магическими формулами. Pistis Sophia содержить несомивнно валентиніанскія идеи, но изложеніе ихъ носить явные признаки позднійшей и болье грубой эпохи, — эпохи упадка гностицизма и забвенія глубочайшихъ философскихъ созерцаній Валентина. Кром'я того, нашъ текстъ Pistis Sophia лишенъ цельности и въ немъ можно усмотреть наслоенія разныхъ гностическихъ теченій (препмущественно офитическихъ), и следы несколькихъ первопсточниковъ, переработанныхъ и кое-какъ слитыхъ составителемъ нашего текста. Такъ, можно предположить, что авторъ пользовался и одной изъ книгъ «Вопросовъ Маріп» <sup>2</sup>), такъ какъ содержаніе Pistis

<sup>1)</sup> Среди защитниковъ этого мнѣнія можно назвать Woide, Dulaurier Schwartze, Renan, Revillout, Amélineau и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше.

Sophia заключается преимущественно въ бесѣдахъ Христа (уже послѣ Воскресенія) съ Маріей Магдалиной и Само́й Пречистой

Дѣвой Маріей.

Трактать Pistis Sophia содержится въ коптской рукописи, пріобр'єтенной въ XVIII в. Британскимъ Музеемъ (въ Лондонф) оть наследниковъ известнаго коллекціонера д-ра Антона Аскью (Ant. Askew, по имени котораго эта рукопись получила названіе Codex Askewianus). Неизвъстно гдъ нашель ее самъ Аскью; рукопись эта относится, повидимому, къ IV—V вв., хотя нѣкоторые ученые датируютъ ее VII и даже IX вѣкомъ. Изученіе контскихъ рукописей лишь недавно стало на твердую почву, и Colex Askewianus не сразу привлекъ вниманіе научнаго міра. Описаніе его было дано впервые ученымъ Woide въ концѣ XVIII в., но первое изданіе появилось лишь въ 1851 г., когда нѣмецкій профессоръ Петерманъ (І. Н. Petermann) выпустиль въ свъть въ Берлинъ латинскій переводъ Pistis Sophia, составленный другимъ ученымъ Шварцемъ (M. Schwartze). Это латинское изданіе Шварца - Петермана считалось до послёдняго времени лучшимъ, хотя съ тёхъ поръ появилосъ два французскихъ перевода (одинъ въ сборнике апокрифовъ Migne'а, другой изданный ученымъ Amélineau въ 1895 г.) и одинъ англійскій Мида (G. R. S. Mead). Наконецъ въ 1905 г. ноявился прекрасный нѣмецкій переводъ Pistis Sophia въ сборникѣ контскихъ гностическихъ документовъ К. Шмидта <sup>1</sup>), изданномъ Берлинскою Академіею Наукъ; это послѣднее изданіе отвічаеть всімь требованіямь строго - научной критики, но, къ сожальнію, и этоть добросовъстный трудь можеть дать лишь слабое понятіе о томъ подлинномъ гностическомъ трактать, которымъ пользовался сочинитель Pistis Sophia. Какъ мы уже указывали, эта книга является компиляціей болье древнихъ источниковъ, но эти драгоцъные первоисточники не только искажены неум'влою рукою составителя, но и обезображены варварскимъ контскимъ переводомъ съ греческаго подлинника. Смыслъ книги, и безъ того весьма темный, мфстами совершенно утерянъ; авторъ контскаго перевода видимо самъ не могъ совладать съ трудностями гностической терминологіи и даже ограничивался транскринціей непонятныхъ ему греческихъ словь; кром'в того, онъ внесъ въ свой переводъ, повидимому, не мало

<sup>1)</sup> Carl Schmidt, Koptisch-gnostische Schriften, I B. (Leipzig, 1905).

собственныхъ измышленій, такъ какъ нѣкоторыя особенности книги (напр. употребленіе египетскихъ названій мѣсяцевъ и времяисчисленія) врядъ-ли можно отнести къ первоначальному греческому тексту. Въ настоящемъ своемъ видѣ Pistis Sophia является такимъ наборомъ туманныхъ и мѣстами безсмысленныхъ фразъ, что переводъ ея на европейскій языкъ могъ казаться непосильнымъ трудомъ даже ученымъ спеціалистамъ.

Особенный интересь въ нашемъ кодексв представляють мистические псалмы, и 5 одъ, приписанныхъ Соломону: мы здёсь имфемъ дёло съ несомнённо-подлинными документами древней гностической лирики. Эти оды приводятся учениками Христа для изъясненія словъ Его, наравив съ мистическими толкованіями исалмовъ Давидовыхъ. Что касается внутренняго содержанія Pistis Sophia, то оно распадается на нѣсколько частей, почти не связанныхъ между собою; въ нихъ излагается рядъ бесъдъ Господа съ учениками на горъ Елеонской, 11 лътъ послъ Воскресенія: собесъдниками Христовыми является Сама Пресвятая Богородица, Марія Магдалина, Мароа, Саломія, апостолы Петръ, Іоаннъ, Оома, Филиппъ, Матоій, Андрей, Варооломей, Іаковъ и др. Христосъ отвѣчаетъ на задаваемые Ему вопросы и раскрываетъ тайны міра эоновъ, исторію па-денія *Софіи* и прохожденія ея черезъ всі эоны, постепеннаго ея очищенія и возвращенія въ высшую духовную сущность: сквозь темную фразеологію нашего текста можно уловить главныя очертанія валентиніэнской системы съ ея созерцаніями 22-хъ низшихъ эоновъ, уже соприкасающихся міру реальнаго бытія, между тъмъ какъ высшіе эоны (валентиніанская Огдоада) остаются въ области высшей Божественной Иден 1). Первая часть книги посвящена разъясненію всёхъ этихъ тайнъ духовнаго міра; во второй части содержится изъясненіе постепенной эволюціи человѣчества по пути къ совершенствованію и одухотворенію, причемъ Господь раскрываеть ученикамъ тайны загробнаго міра. Посмертное воздалніе за все содъянное въ жизни совершается согласно теоріи перевоплощенія: духъ человъческій очищается черезъ рядъ послъдовательныхъ существованій въ земной оболочків, испивъ, въ промежуткахъ между воплощеніями, «чашу забвенія». Въ нашей книгѣ содержится также указаніе на предсуществованіе душъ: Господь разъ-

<sup>1)</sup> См. выше систему Валентина.

ясняеть, какимъ образомъ души Іоанна Крестителя, апостоловъ и др. взяты изъ небесныхъ сферъ для временнаго воплощенія. Достойно вниманія объясненіе тайны Благов'вщенія: Самъ Господь Достойно вниманія объясненіе тайны Благовіменія: Самъ Господь Іпсусъ Христосъ въ образів архангела Гавріила явился Пресвятой Діввів и вселился въ Нее, пройдя черезъ всів зоны. Явленіе Христа въ мірів объясняется въ докетическомъ духів: плоть Господня была призрачной. Пресвятая Богородица тутъ-же разсказываеть, какъ познала Она дивную Сущность Своего Сына: однажды узрівла Она таинственнаго отрока, похожаго обликомъ на Іисуса, и котораго Іисусъ радостно облобываль, и въ это время оба слились въ одного и видініе исчезло. Этотъ разсказъ Богоматери является здёсь какъ-бы вставнымъ эпизодомъ (въроятно заимствованнымъ изъ какого-нибудь гностичедомъ (въроятно заимствованнымъ изъ какого-ниоудь гностическаго евангелія); другіе-же собесѣдники Христа сами ничего не разсказывають и лишь задають вопросы, на которые Господь отвѣчаетъ пространными откровеніями. При этомъ усиленно подчеркивается роль Маріи Магдалины, какъ любимой ученицы Господней, дерзающей вопрошать даже о такихъ тайнахъ, передъ которыми всѣ апостолы отступаютъ въ смущеніи и благоговѣйномъ страхѣ. Христосъ отвѣчаетъ ей съ особенной нѣжностью, называеть ее «истиннымъ пневматикомъ» и неоднократно ободряетъ ее говорить за всѣхъ, обѣщая раскрыть передъ нею всѣ глубочайшія и неизъяснимыя тайны. Марія является какъ-бы вст глуоочанты и неизъяснимыя таины. Марія является какъ-оы посредницей между Христомъ и другими апостолами, и даже возбуждаеть въ нихъ нѣкоторую зависть: ап. Петръ дважды выражаеть досаду на то, что Господь все время обращается къ Маріи и та не даетъ говорить другимъ; Марія въ свою очередь жалуется на то, что Петръ мѣшаетъ ей говорить, «ибо онъ ненавидитъ женщинъ». Но Господь продолжаеть обращаться къ Маріи съ особеннымъ довѣріемъ и любовью, и даже поручаеть ей давать отвъты на вопросы, предлагаемые другими; большую нѣжность выказываеть Христосъ и къ ап. Іоанну. Кромѣ Маріи, особенное значеніе отведено ап. Филиппу, который вмѣстѣ съ Өомою и Матоіемъ записываеть всѣ откровенія Госполни.

Книга заканчивается описаніемъ мистическаго обряда высшаго посвященія, котораго удостанваются всѣ собесѣдники Христовы, послѣ чего они расходятся для благовѣстія по всему міру.

Евангельскою литературою, только-что бъгло нами разсмотрвнною, отнюдь не исчерпывалась древне-христіанская письменность. Мы уже имъли случай упомянуть о большомъ количествъ «апостольскихъ дъяній», пользовавшихся громаднымъ распространениемъ и такимъ почетомъ, что Церкви пришлось ръшать вопросъ о возможности включенія ихъ въ канонъ священныхъ книгъ. Хотя вопросъ этотъ после многихъ колебаній были наконецъ решенъ въ отрицательномъ смысле, отвергнутыя «діннія» разныхъ апостоловъ долго продолжали оставаться въ рукахъ върующихъ, далеко не сразу были выкинуты изъ церковнаго употребленія, и легли въ основу всёхъ принятыхъ Церковью традицій о д'ятельности и жизненной судьб'я вс'яхъ апостоловъ. Вліяніе ихъ на христіанское міросозерданіе и на поздивати церковную обрядность можеть сравниться лишь съ отмівченными уже нами вліяніеми апокрифическихи евангелій. Апостольскимъ «дёяніямъ» принадлежить поэтому особо-почетное мъсто въ кругъ первобытной христіанской литературы, и намъ необходимо здёсь остановиться на нихъ и вкратцё разсмотръть ихъ судьбу въ исторіи христіанскаго канона. Остальную-же часть древней литературы христіанства, какъ-то: разныя посланія апостольскія, апокрифическую переписку Господа Інсуса Христа съ Эдесскимъ царемъ Авгаремъ, переписку ап. Павла съ философомъ Сенекой <sup>1</sup>), и другія подложныя письма, врода донесенія римскому сенату объ Інсусь Христь какого-то вымышленнаго проконсула Публія Лентула, а также цалый циклъ разныхъ «Апокалинсисовъ» (Апокалинсисъ Петра, Откровение Павла и др.), -- мы должны здёсь, къ сожалению, оставить безъ вниманія, такъ какъ обзоръ всей христіанской письменности первыхъ въковъ не вмъщается въ рамки настоящаго очерка. Мы здёсь занимаемся лишь исторіей гностическихъ идей въ первобытномъ христіанствъ, и должны поэтому ограничиться сведеніями лишь о техъ литературныхъ памятникахъ христіанской старины, въ которыхъ выражались особенности гностическихъ воззрвній на Господа Інсуса Христа и на истори-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эта переписка пийла цілью доказать близость христіанской моради къ стоической философіи и сочувственное отношеніе Сенеки (чье ими чтилось, какъ воплощеніе высшаго благородства человіческой мысли) къ новой религіи. Авторъ этой грубой подділки пытался изобразить Сенеку другомъ Павла, тайнымъ христіаниномъ, старавшимся вліять на имп. Нерона въ благопріятномъ для христіанъ смыслѣ.

ческую миссію Его въ мірѣ. Въ этомъ смыслѣ апокрифическія «Дѣянія» Апостоловъ и содержавшіяся въ нихъ свѣдѣнія о дъятельности ближайшихъ сотрудниковъ Господнихъ имфютъ для насъ особенное значение, наряду съ евангельскими повъствованіями, оставшимися вив перковнаго канона. Эти «Двянія» раздѣлили судьбу анокрифическихъ евангелій: они были отвергнуты Перковью по темъ-же соображеніямъ, но наравить съ ними оставили неизгладимый слѣдъ въ христіанскомъ сознаніи, вдохновили церковное богослуженіе, создали главныя черты церковнаго почитанія апостоловъ 1). Мы только-что видѣли, что нѣкоторыя основныя традиціи Церкви и содержаніе почти всѣхъ ея обрядовъ и пѣснопѣній во дни Господнихъ и Богородичныхъ праздниковъ заимствованы изъ витканопической евангельской литературы,—но въ равной мъръ и всъ подробности церков-наго прославленія апостоловъ внушены виъканоническими «Дъяніями»: изъ нихъ-же заимствованы преданія о вившнемъ обликв апостоловъ, неизмѣнно сохраненныя въ церковной иконографіп вивств съ особыми аттрибутами каждаго апостола (мечъ ап. Павла, крестъ особой формы ап. Андрея, п т. п.). Всё эти традиціп были внесены въ христіанство древними «Деяніями», дополнявшими сказанія о земной жизии Інсуса Христа трогательными подробностями о жизни и деятельности Его избранниковъ, носителей высшаго посвящения въ Его таинства.

Эти разсказы о жизни апостоловъ, о проповъдническихъ подвигахъ ихъ, чудесахъ, пережитыхъ пспытаніяхъ и мученической кончинѣ, распространялись уже съ первыхъ временъ христіанства наравнѣ съ повъствованіями о жизни Самаго Спасителя. Уже въ раннюю пору возникновенія христіанской письменности эти устныя преданія облеклись въ литературную форму, на подобіе Дпяній Апостольскихъ, написанныхъ евангелистомъ Лукою и сохранившихъ свое мѣсто въ нашемъ канонѣ. Тѣ письменныя «Дѣянія» (Праξεις), о которыхъ идетъ рѣчь, были извъстны подъ именами разныхъ апостоловъ: Петра, Павла, Іоанна, Оомы, Андрея и др. Почти всѣ они примыкали къ циклу мистической христіанской литературы и пользовались особымъ почетомъ среди гностиковъ. Дъяпія Петра существовали также въ іудео - христіанской обработкѣ, что объясняется традиціями о борьбѣ Петра съ Павломъ и съ антиеврейскими

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 84.

тенденціями послѣдняго <sup>1</sup>). Дъяніями Іакова тоже, повидимому, пользовались евіонеи, но Дъянія остальныхъ апостоловъ отличались ясно выраженнымъ антиюдаизмомъ и были проникнуты докетическимъ духомъ. Оттого и отношеніе къ нимъ Церкви обострялось по мѣрѣ выясненія церковной эволюціи въ сторону сближенія съ ветхозавѣтными традиціями; въ теченіе III, IV и V вв. эти Дюянія стали изгоняться изъ употребленія все съ большимъ ожесточеніемъ. Къ этому времени относится обработка «Дѣяній» въ окончательной редакціи. Нѣкій Левкій (Leucius, Λέυχιος) собрадъ разрозненныя сказанія объ апостолахъ и составиль особый сборникъ Дюяній, извъстный уже съ IV въка и вскоръ навлекшій на себя церковное осужденіе. Самъ Левкій быль, повидимому, гностикомъ (или манихеемъ, по другимъ свѣдѣніямъ); многіе полагали, что онъ не только собраль, но и самъ сочиниль Дъянія, вошедшія въ его сборникъ. Ошибочность этого мнѣнія устанавливается тѣмъ обстоятельствомъ, что нѣкоторыя древнія *Дюянія* остались въ употребленіи въ видѣ отдѣльныхъ книгъ, помимо сборника Левкія, и упоминаются отдёльно отъ него въ древней ересеологической литературъ, какъ на Востокъ, такъ и на Западъ. Такъ, въ декретѣ Геласія перечисляются: «Actus nomine Andreae apostoli,— apocryphum. Actus nomine Thomae apostoli,— apocryphum»... и др., затѣмъ... «libri omnes quos fecit Leucius discipulus diaboli, аросгурні». При ближайшемъ разсмотрвніи этого вопроса становится очевиднымъ, что Левкій только собралъ, систематизировалъ и, быть можетъ, ивсколько переработалъ древивите документы литературы объ апостолахъ. Къ сожалвнію, не только эти болъе древнія самостоятельныя Диянія исчезли, но даже сборникъ Левкія не уцѣлѣлъ до нашихъ дней, хотя онъ долго пользовался распространеніемъ и былъ еще въ рукахъ патріарха Фотія († 886 г.). Краткія извлеченія изъ этого сборника сохранились въ актахъ 7-го вселенскаго собора 787 г.: соборъ, созванный, какъ извѣстно, для рѣшенія вопроса о почитаніи св. иконъ, занялся разслѣдованіемъ пережитковъ докетизма въ церковной традиціи, и въ числѣ документовъ докетическаго направленія разбиралъ сборникъ Дъяній апостольскихъ Левкія; книга была признана несогласной съ церковнымъ ученіемъ, и соборъ тутъ-же наложиль на нее строгій запреть. Съ этого

<sup>1)</sup> См. выше стр. 80, 93-99.

времени книга Левкія стала выходить изъ употребленія и слѣдъ ея вскорѣ затерялся.

Но старыя преданія, послужившія основой для осужденныхъ Дюяній, все-же не могли быть вычеркнутыми изъ памяти христіанскаго міра; они уже давно стали достояніемъ церковной традиціи, и разстаться съ ними Церковь уже не могла. Суровые приговоры подъ мистическими Дъяніями апостоловъ послужили поэтому поводомъ къ новымъ переработкамъ этого стараго фонда драгоценныхъ преданій, уже въ церковномъ духе и безъ всякой примфси гностической символики. Такъ появились уцёлёвшія донынё Дюянія Іоанна, приписанныя ученику его Прохору, Дъянія Петра и Павла, приписанныя Марцеллу и Лину, и мн. др.; эти позднъйшія Дюянія хотя и не могли уже войти въ канонъ, къ тому времени окончательно кристаллизированный, но обогатили собою литературу житій святыхъ. Такія безвредныя съ церковной точки зрънія Дюянія уже издавна стали появляться въ видъ цълыхъ сборниковъ. Уже съ VI в. былъ извъстенъ такой сборникъ (на латинскомъ языкъ), подъ заглавіемъ Исторіи Апостольской Авдія (Abdias); вошедшія въ него Дъянія были старательно обработаны въ духв позднъйшей церковной догматики. Авторъ книги несомнъно пользовался сборникомъ Левкія, но отбросиль всё признаки гностическихъ идей, всв указанія на призрачность телесной оболочки Іисуса Христа, и другія мижнія, придававшія еретическую окраску книгъ Левкія. Книга Авдія 1) была извъстна средневъковому христіанству и пользовалась успъхомъ наравнъ съ отдъльными «Дъяніями» апостоловъ Петра, Іоанна и др. Въ этихъ старыхъ преданіяхъ сохранялись столь дорогія Церкви традиціи о мфстф благовфстническаго служенія и о родф смерти каждаго апостола, объ основании Петромъ Римской Церкви и дивномъ виденін его на Аппійской дороге 2), о подробностяхъ смерти Петра и Павла, о проповеди ап. Андрея Первозваннаго среди Скиновъ (въ предалахъ нынашней Россіи), о чудесномъ избавленіи ап. Іоанна оть страдальческой смерти при имп. Домиціанъ, и многія другія легенды, вдохновлявшія христіанское искуство и церковную обрядность.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Свѣдѣнія о томъ, будто Авдій былъ ученикомъ апостольскимъ или даже однимъ изъ 70 учениковъ Господнихъ, что онъ былъ епископомъ Вавилонскимъ, и пр.—являются грубымъ вымысломъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, стр. 97.

Не вдаваясь въ подробный разборъ всей этой обширной апостольской литературы, мы здёсь ограничимся бёглымъ обзоромъ свёдёній о главнёйшихъ и наиболёе извёстныхъ «Дёяніяхъ».

І. Дюянія Петра. Уже со ІІ в. христіанства постоянно цитируются Дюянія Петра подъ разными заглавіями: Пράξεις Пέτρου, Пερίοδοι Пέτρου, Κήρυγμα Πέτρου; перечислить всю ссылки на эти книги нють возможности: ими пестрять сочиненія Климента Александрійскаго, Оригена, Евсевія, Іеронима, Августина и всюхь почти Отцовь Церкви Восточной и Западной. Кромю того, сохранились намеки и на какія-то другія книги, извюстныя подъ именемъ Петра, напр. Duae viae vel judicium Petri, Doctrina Petri или Διδασκαλία Πέτρου: послюднюю, быть можеть, позволительно отождествить съ только-что упомянутой Проповыдою (Κήρυγμα) Петра. Всю эти крайню запутанныя ссылки доказывають, что первоначальныя сказанія о Петрф, возникновеніе которыхъ слюдуєть отнести едва-ли не къ концу І в., съ теченіемъ времени подвергались постояннымъ переработкамъ и приспособлялись ко всюмъ теченіямъ христіанской мысли, оть евіонейскихъ до гностическихъ включительно; личность знаменитаго апостола естественно привлекала къ себю вниманіе во всюхъ христіанскихъ кругахъ, и авторитеть его стремились использовать для разнообразныхъ оттюнковъ христіанскаго міросозерцанія.

Ни гностическія Дюянія Петра, ни изложенія его «ученія» съ какими - либо особыми откровеніями до насъ не дошли. Трудно даже опредѣлить, въ какомъ видѣ появились древнѣйшія письменныя сказанія о Петрѣ; можно предположить, что первоначальной формой ихъ были совмѣстныя «Дѣянія Петра и Павла», составлявшія какъ-бы продолженіе каноническихъ Дюяній Апостольскихъ. Эта догадка подтверждается тѣмъ, что въ сохранившемся отрывкѣ старинныхъ Дюяній Петра повѣствованіе о немъ начинается лишь послѣ разсказа о дѣятельности въ Римѣ Павла, объ отплытіи его въ Испанію для дальнѣйшаго благовѣствованія, и о пріѣздѣ Петра въ Римъ по особому велѣнію Господнему для замѣны Павла. Возможно, что только впослѣдствіе, съ увеличеніемъ значенія Петра для Римской Церкви, преданія о немъ были выдѣлены изъ общаго источника свѣдѣній о дѣятельности его и Павла въ міровой столицѣ. Личность Павла была слишкомъ тѣсно связана съ традиціями

Восточныхъ Церквей, и «апостолъ языковъ» не могъ попасть въ мѣстные патроны Рима: мы уже знаемъ, что его иногда даже противополагали Петру и выставляли, подъ личиной Симона Мага, врагомъ, «сѣющимъ плевелы» на Христовой нивѣ ¹). Поэтому, хотя пребываніе и проповѣдническая дѣятельность его въ Римѣ исторически доказаны, между тѣмъ какъ свѣдѣнія о появленіи въ Римѣ Петра покоятся лишь на легендахъ ²),— эти легенды были особенно дороги Римской Церкви, въ традиціяхъ которой Петръ совершенно затмилъ Павла и послѣднему было предоставлено лишь второстепенное мѣсто.

Этимъ-же значеніемъ Петра для Римской Церкви объясняется и большое количество поздивишихъ передвлокъ древнихъ Дъяній его, —передёлокъ, проникнутыхъ духомъ церковной дисциплины и совершенно безвредныхъ съ точки зрѣнія церковной догматики. Старинныя, гностическія Дюянія Петра совершенно неузнаваемы въ «Даяніяхъ Петра и Навла» псевдо-Марцелла, въ описаніи мученической кончины апостола, приписанной будто-бы первому епископу римскому Лину (Martyrium beati Petri apostoli a Lino episcopo conscriptum), и другихъ наивныхъ произведеніяхъ позднійшей эпохи, положенныхъ въ основу средневъковой «Золотой легенды». Слъды утеряннаго гностическаго текста едва можно уловить въ наибол ве цвиномъ изъ всёхъ дошедшихъ до насъ отрывковъ более древнихъ Двяній Петра,—въ фрагменть, найденномъ въ монастырской библіотект въ Верчелли и получившемъ названіе Actus Vercellenses. Этотъ рукописный кодексъ относится къ VII в., но содержащійся въ немъ отрывокъ латинскаго перевода Дияній Петра пріурочивается ученою критикою къ IV в.; подлинный-же греческій тексть, съ котораго сділанъ этоть переводъ, возможно отнести, по ивкоторымъ признакамъ, даже къ II в. Этоть драгоп'внный фрагменть Дюяній Петра издань впервые Липсіусомъ въ его сборники апокрифическихъ Дияній апостольскихъ 3). Мы находимъ въ этомъ текств Actus Vercellenses всѣ свѣдѣнія о Петрѣ, воспринятыя церковною традицією 4):

<sup>1)</sup> См. выше, ч. II, стр. 93—96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, ч. II, стр. 98.

<sup>3)</sup> Lipsius et Bonnet, Acta apostolorum apocrypha (Leipzig, 1891).

<sup>4)</sup> Въ текстъ отсутствуетъ начало, содержавшее, повидимому, повъстесвание о Павлъ: разскавъ начинается съ отъъзда Павла изъ Рима, какъ мы только-что указывали (см. выше).

туть и прітадъ его въ Римъ (на сміту отбывшаго въ Испанію Павла), и длительная, богатая всевозможными эпизодами борьба его съ Симономъ Магомъ, заканчивающаяся поражениемъ послѣдняго, и бѣгство Петра изъ Рима вслѣдствіе начавшагося гоненія, и дивное видѣніе Господа, отвѣчающаго ему на вопросъ: «Domine, quo vadis?», что Онъ вновь идеть въ міръ на вторичное распятіе, и возвращеніе Петра, ободреннаго видізніемъ, въ Римъ на встрѣчу мученической смерти, и всѣ традиціонныя подробности о распятіи апостола внизъ головою 1). Въ этомъ несомивнио древнемъ и весьма интересномъ текств Дияній Петра чувствуется, однако, рука набожнаго исказителя, старательно сглаживавшаго признаки докетизма и другихъ гностическихъ идей: лишь при внимательномъ изучении текста можно усмотръть слъды гностицизма въ описаніи явленія Христа въ образъ свътлаго юноши, и совершения Евхаристии безъ вина, въ строго-выдержанномъ аскетическомъ направленіи проповѣди Петра, и въ нѣкоторыхъ другихъ подробностяхъ, напоминающихъ о томъ, что нашъ текстъ является уже переработкой другого, болже древняго и болже близкаго къ гностическому духу.

Въ 1903 г. извъстный изслъдователь контскихъ рукописей К. Шмидтъ издалъ другой отрывокъ Дъяній Петра, найденный имъ въ контскомъ переводъ въ одномъ изъ напирусовъ Берлинскаго музея 2). Этотъ фрагменть не можетъ сравниться по объему съ кодексомъ Actus Vercellenses; онъ содержитъ лишь одинъ краткій эпизодъ изъ жизни ап. Петра, происходящій, повидимому, въ Герусалимъ. Петра упрекаютъ въ томъ, что онъ, исцъляя разныхъ недужныхъ, оставляетъ безъ вниманія собственную дочь, разбитую параличомъ; для посрамленія своихъ обвинителей Петръ исцъляетъ свою дочь единымъ словомъ, но затъмъ вновь возвращаетъ ее въ неподвижное состояніе и разъясняетъ изумленнымъ слушателямъ, что тяжкій недугъ ниспосланъ его дочери по особой милости Господней, для охраны невинности ея отъ покушавшагося на нее могущественнаго вельможи. Это странное сказаніе о Петръ и дочери его было

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мы уже касались этихъ преданій, заимствованныхъ изъ Дюяній Петра, при раземотрѣніи свѣдѣній о борьбѣ апостола съ Симономъ (см. выше, ч. II, стр. 97—98).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. Schmidt, Die alten Petrusakten (Texte u. Unters. N. F. IX B., 1. Leipzig, 1903).

извъстно Августину и др. церковнымъ писателямъ, о немъ упоминалось и въ гностическихъ Дъяніяхъ Филиппа; принадлежность его въ той или иной форм'в древнимъ Дъяніяма Петра несомивина. Быть можеть, это преданіе содержалось въ твхъ исчезнувшихъ гностическихъ Дюяніяхъ Петра, часть которыхъ послужила канвой для нашего Actus Vercellenses. На гностическое происхождение текста, переработаннаго въ фрагментъ, указываетъ ясно-выраженная тенденція аскетизма и презрінія къ плоти.

Этимъ скуднымъ матеріаломъ ограничиваются данныя о древнихъ Дъяніях Петра. Следуеть однако упомянуть и о другой поздивишей переработки ихъ, извистной пода заглавіемъ Recognitiones и приписанной св. Клименту Римскому. Здёсь мы имёемъ дёло съ настоящимъ романомъ, въ духё излюбленныхъ въ древности романовъ съ приключеніями, кораблекрушеніями, долгольтними разлуками двухъ влюбленныхъ п пр. Книга Recognitiones похожа на всё извёстные намъ образцы этой литературы; она написана въ форм' вавтобіографін самаго Климента, описывающаго свое д'ятство, разлуку съ горячо-любимою семьею, всевозможныя приключенія и превратности судьбы всёхъ членовъ семьи, наконецъ обретающихъ другь друга при самыхъ неожиданныхъ обстоятельствахъ (оть этихъ романическихъ эпизодовъ, когда герой повъсти, его родители и братья после долгихъ злоключений встречаются и узнають другъ друга, книга получила свое название Recognitiones). Центръ интереса книги сосредоточенъ на личности апостола Петра, съ которымъ судьба сталкиваетъ Климента; съ этого момента Климентъ становится неразлучнымъ спутникомъ и върнымъ ученикомъ апостола, свидътелемъ и участникомъ его проповъднической дъятельности и долгой тягостной борьбы съ Симономъ Магомъ; всѣ родные Климента по мърѣ нахожденія ихъ также обращаются въ христіанство Петромъ. Эта любопытная повъсть издавна входила въ собрание приписанныхъ Клименту сочиненій, вийстй съ другой переработкой все тогоже цикла сказаній, изв'єстной подъ заглавіємъ Homiliae S. Clementis 1); объ книги давно объединены ученою критикою подъ общимъ названіемъ Pseudoclementina, и вокругъ нихъ созда-

<sup>1)</sup> Объ этихъ кингахъ мы уже упоминали при обзоръ паматниковъ борьбы Петра съ Симономъ (см. выше, ч. II, стр. 99; ч. III, стр. 181). юрій николаєвъ.

лась обширная литература научныхъ изследованій и толкованій. Вопросъ о происхождении Pseudoclementina, о взаимномъ отношенін Homiliae и Recognitiones и о связи ихъ съ Дъяніями Иетра, — одинъ изъ наиболе сложныхъ и спорныхъ вопросовъ перковно-исторической критики, но мы здёсь не имеемъ возможности имъ заниматься и предоставляемъ читателю обратиться къ спеціальной литератур'в предмета 1). Можно лишь отмѣтить, что большинство ученыхъ склоняется къ признанію Homiliae и Recognitiones поздижищими переработками какихъто древнихъ Дюяній Петра (быть можеть, первобытнаго текста Κήρυγμα Πέτρου), причемъ объ книги съ теченіемъ времени подвергались дальнфишимъ передфлиамъ, и сохранившіеся донынф тексты не подлежать даже точному датированію. Recognitiones дошли до насъ въ латинскомъ переводъ знаменитаго оригениста Руфина (кон. IV в.), и частью въ спрскомъ переводъ V в., открытомъ Лагардомъ въ Британскомъ музев (изд. 1861 г.). Homiliae извъстны и въ греческомъ текстъ. Особеннымъ распространеніемъ и усп'яхомъ пользовались въ Европ'я латинскія Recognitiones и ихъ дальнъйшія передълки, оказавшія громадное вліяніе на среднев'єковую христіанскую литературу; признаки этого вліянія можно просліднть даже въ легендахъ о докторѣ Фаустѣ 2).

П. Дъянія Павла (Πράξεις Παύλου) принадлежали къ циклу древнѣйшихъ письменныхъ сказаній объ апостолахъ. Есть основаніе предполагать, что эти Дъянія были составлены ранѣе всѣхъ другихъ, въ видѣ прямого дополненія къ Дъяніямъ Апостольскимъ св. Луки. Какъ извѣстно, наши каноническія Дъянія обрываются на прибытіи ап. Павла въ Римъ, и поэтому вполнѣ естественно возникло желаніе продолжить это повѣствованіе о славномъ «апостолѣ языковъ», довести его до мученической кончины Павла, а также пополнить многими традиціями, сохранившимися въ основанныхъ Павломъ малоазійскихъ Церквахъ. Эти традиціп легли въ основу древнихъ Дъян

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. спеціальные труды Лагарда, Герсдорфа, Шлимана, Гильгенфельда, Ульгорна, Лангена, Гарнака и мн. др., и въ особенности новъйшее изслъдованіе Вайца (H. Waitz, Die Pseudoklementinen, Leipzig, 1904).

<sup>2)</sup> CM. Richardson, Faust and the Clementine Recognitions (1904) n Waitz, op. cit., crp. 375.

*пій Шавла*, заканчивавшихся кончиной апостола въ Рим'в, согласно м'встнымъ преданіямъ Римской Церкви.

Къ сожалѣнію, эти древнія Дюянія до нась не дошли. Первобытной формой ихъ, какъ мы уже указывали, являлись. въроятно совмъстныя «Дъянія Петра и Павла», о чемъ свидътельствуеть, между прочимь, то обстоятельство, что Оригень, питируя загадочныя слова Христа о необходимости вторичнаго Своего распятія, относить ихъ къ Дюяніями Павла 1), между тыть какъ они сохранились въ Дюяніях Петра (см. выше). Однако следуеть допустить, что этоть первоначальный тексть довольно рано раскололся на два отдёльныхъ «Деннія», продолжавшія самостоятельно развиваться и подвергаться разнообразн'я шимъ переработкамъ. Диянія Навла пользовались огромнымъ уваженіемъ, и во многихъ Восточныхъ Церквахъ входили въ составъ канона. Оригенъ ссылался на ихъ авторитеть при изложеніи своего ученія о Логось 2); ими-же пользовался Ипполить, и вообще упоминанія о Дияніях Павла или признаки пользованія ими встрівчаются у всіхть почти писателей первыхъ въковъ. Въ многочисленныхъ ссылкахъ на эти Дъянія они называются то Πράξεις Παύλου, το Περίοδοι Παύλου; въ латинскихъ источникахъ можно встрътить указаніе и на Praedicatio Pauli. Подъ этими разными заглавіями вѣроятно разум вались различныя обработки древняго утеряннаго текста; существовали несомивнно и гностическія Двянія подъ именемъ Павла, любимаго апостола антиеврейскихъ теченій христіанства. Ни одинъ изъ этихъ старинныхъ текстовъ не сохранился до нашихъ дней; можно только съ увъренностью сказать, что эти переработки еще древнъйшаго первобытнаго текста начали составляться уже со II в.

Менће расилывчатыя свъдѣнія имѣются объ одной изъ этихъ передѣлокъ древнихъ Дѣяній, а именно объ извѣстной съ конца П в. книгѣ Дѣяній Павла и Өеклы (Πράξεις Παύλου καὶ Θέκλης). Здѣсь содержались сказанія о проповѣди Павла въ Малой Азіи въ связи съ исторіей обращенной имъ въ христіанство св. мученицы Өеклы-дѣвы. Тертулліанъ впослѣдствіе утверждаль, что

<sup>1)</sup> Orig. Comm. in Iohan., XX, 12.

<sup>2)</sup> De princ. I, 2, 3; развивая здѣсь идею о Логосѣ, какъ объ иностасномъ проявленіи Премудрости Божіей,—Посредникѣ между Божествомъ и міромъ, Оригевъ добавляеть:... «какъ хорошо сказано въ Дѣяніяхъ Павла: сіе есть Слово, живое Естество».

быль изв'єстень авторь книги, нікій малоазійскій пресвитерь, трудившійся надъ составленіемъ этихъ Д'вяній «изъ любви къ Павлу» 1); сообщение это впрочемъ не подтверждается никакими другими указаніями. Но во всякомъ случав книга Дияній Павла и Өеклы пользовалась большимъ распространениемъ и почетомъ. и удълъла донынъ (быть можеть, въ нъсколько передъланномъ вид'в) во многихъ спискахъ 2); несмотря на осуждение ея на Запад' декретомъ Геласія, Церковь, повидимому, относилась довольно благосклонно къ безобидной съ догматической точки зрвнія книгв, и допускала ея въ списки уважаемыхъ, хотя и не боговдохновенныхъ книгъ (Antilegomena), наряду съ «Пастыремъ» Ермы, посланіемъ Варнавы и др. Изъ этихъ Дюяній Павла и Өеклы Церковь не мало почерпнула традицій, нын'т неразрывно связанныхъ съ обликомъ ап. Павла; такъ, отсюда заимствовано описаніе вившности апостола («небольшаго роста, лысый...» и т. д.), упрочившееся въ христіанской иконографіи. Можно вполнъ допустить, что это описание соотвътствовало истинъ п воспроизводило впечатлѣніе людей, лицезрѣвшихъ самого великаго апостола. Въ текств Дъяній Павла и Оеклы вообще не встрвчается грубыхъ ошибокъ, анахронизмовъ и географическихъ нельностей, довольно обычныхъ въ другихъ апокрифахъ; такъ, расположение малоазійскихъ городовъ, направление соединявшихъ ихъ большихъ дорогъ и пр. указаны совершенно върно. Ученой критикъ удалось недавно установить, что даже упоминаемая въ книгъ «царица Трифена» (которой приписывается роль покровительницы и заступницы св. Өеклы) отнюдь не вымышлена авторомъ: въ ней можно узнать историческую личность понтійской царицы Трифены, двоюродной внучки тріумвира Антонія и матери Полемона II, царя понтійскаго прибл. съ 38—63 гг., (г. е. именно въ эпоху пребыванія Павла въ Малой Азін)<sup>3</sup>). Такимъ образомъ, слъдуетъ признать, что въ основъ Льяній Павла и Өеклы лежать несомнънно историческія данныя, еще зам'ятныя подъ наслоеніями позднівищихъ добавленій и преданій. Личность самой героини разсказа, благо-

<sup>1)</sup> Tertull. De bapt. XVII. Hieron. De vir. inl. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Такъ, она приведена почти полностью у Симеона Метафраста. Первое печатное изданіе ея—въ концѣ XVII в. (Grabe, Spic. ss. Patr., Oxford, 1698), а затѣмъ Асtа Pauli et Theclae неоднократно издавались, и вошли въ новъйтий сборникъ Дѣяній Апостольскихъ Липсіуса (Acta apost. apoer. pp. 235—272).
<sup>3)</sup> См. Zahn, Gesch, d. Neut. Kan., томъ II, стр. 906.

родной и безстрашной дѣвы-Өеклы, также принадлежить исторіи; гробница ея въ Селевкіи благоговѣйно почиталась, и Церковь имѣла полное право причислить къ лику своихъ величайшихъ святыхъ эту любимую ученицу Павла, восторженную благовѣстницу и исповѣдницу Христовой вѣры, кровью вписавшую свое имя на первой страницѣ книги чудесъ христіанскаго міра 1).

Ясно, что книга, содержавшая столь цівныя традиціи (неразрывныя съ церковнымъ почитаніемъ св. Өеклы и самого апостола Павла), не могла быть изъятой изъ круга христіанскаго чтенія, хотя и не нашла себѣ доступа въ канонъ. Этому обстоятельству мы обязаны сохранениемь текста, дающаго хоть нъкоторое представление о древнихъ, утерянныхъ Дюяніяхъ Навла; не подлежить сомниню, что сказанія о Павли и Оскли когда-то входили въ составъ этого первобытнаго древнъйшаго текста, и были извлечены изъ него для составленія особой книги Дъяній Павла и Өеклы, подобно тому, какъ заключительная часть древнихъ Дъяній Навла была использована для поздн'яйшихъ обособленныхъ разсказовъ о мученической кончин'я великаго апостола. Эти сказанія о смерти Павла съ ихъ традиціонными подробностями о преданіи его казни черезъ обезглавленіе по приказанію Нерона, объ истеченіи молока вмѣсто крови изъ отсеченной головы, о локализаціи казни въ трехъ миляхъ оть Рима по Остійской дорогі и пр., —также подвергались неоднократно переработкъ, и позже были слиты съ описаніями смерти ап. Петра. Такъ, книга «мученичества Петра». приписанная Лину, дополнилась такимъ-же «мученичествомъ Павла», якобы того-же автора. Отдёльная книга Passio Pauli извъстна во многихъ латинскихъ кодексахъ (древивищій изъ нихъ относится къ VIII в.), а также въ греческомъ, коптскомъ и др. переводахъ; имъется и славянскій переводъ въ рукописи XVI в. Московскаго Румянцевскаго музея.

Наконецъ, нужно замътить, что въ числъ разныхъ апокрифическихъ посланій Павла издавна было извъстно III посланіе къ Коринеянамъ, которое, по мнънію Цана и нъкоторыхъ другихъ ученыхъ, также входило въ составъ древнихъ Дюяній

<sup>1)</sup> Православная Церковь празднуеть память св. равноапостольной первомученицы Өеклы-дъвы 24 сентября. «Житіе» ея въ православныхъ святцахъ основано цъликомъ на древнихъ Димніяхъ Павла и Өеклы.

Павла. Это посланіе долго держалось въ каноні нікоторых восточных Церквей (сирской и армянской), до XII в., если не позже, поміщалось вслідть за каноническимь ІІ Кор. и цитировалось, какъ «апостольское слово». Св. Ефремъ Сиринъ ссылался на него противъ валентиніанца Вардесана и его школы. Мніне о принадлежности этого посланія къ Дюяніямъ Павла однако нуждается еще въ подтвержденіи; во всякомъ случаї, разсмотрівне этого вопроса не входить въ нашу задачу.

III. Дюянія Іоанна (Πράξεις τοῦ Ἰωάννου). Вслѣдъ за двумя первоверховными апостолами, основателями эллинскихъ и римской Церквей, главное мѣсто въ традиціяхъ христіанской старины занималъ обликъ любимаго ученика Господняго, апостола Іоанна Богослова. Мы уже знаемъ, какимъ несравненнымъ обаяніемъ пользовался Іоаннъ въ Малой Азіи, когда доживалъ онъ свой вѣкъ въ Ефесѣ и когда вокругъ него со-средоточивались надежды на близкое пришествіе Христово во славѣ, имѣвшее быть, по общему мнѣнію, еще при жизни вели-каго апостола, согласно евангельскому обѣту (*Ioan*. XXI, 22)<sup>1</sup>); мы отмѣчали уже неоднократно, что это обаяніе имени Іоанна и послѣ кончины его оставалось непоколебимымъ въ теченіе долгаго времени. и что всв Отцы Восточной Церкви опирались на его авторитетъ при рѣшеніи вопросовъ религіознаго сознанія и церковнаго устройства. Вполнѣ естественно, что вокругъ имени Іоанна послѣ смерти его создался циклъ преданій, осо-бенно дорогихъ всѣмъ почитателямъ его памяти. Но мы знаемъ также, что авторитетъ Іоанна оспаривался всѣми привержен-цами іудео-христіанскихъ традицій, видѣвшихъ въ немъ представителя чуждыхъ еврейству мистическихъ идеаловъ хри-стіанства, — и что это непріязненное отношеніе къ великому аностолу-мистику выразилось даже въ отрицаніи авторитета всѣхъ приписанныхъ Іоанну книгъ, — не только посланій его, но даже Евангелія и Апокалипсиса, пользовавшихся извѣстностью и уваженіемъ съ конца I в. Мы знаемъ, что противники апостола пытались отбросить эти книги въ кругъ непріемлемой для Церкви гностической литературы, приписавъ авторство ихъ Кериноу, и что вопросъ о сохранении ихъ въ канонъ былъ

<sup>)</sup> См. выше, ч. П, стр. 104-105.

ръшенъ въ утвердительномъ смыслъ лишь послъ долгихъ коле-баній и борьбы. Если таково было отношеніе къ книгамъ, носившимъ имя самого Іоанна, то легко представить, сколько нареканій возбуждали Дюянія Іоанна, въ которыхъ ясно было выражено стремленіе изобразить любимаго ученика Христова носителемъ высшаго посвященія во всѣ тайны христіанской мистики. Поэтому, хотя эти Дюянія были извѣстны несомнѣнно уже со II в., они пользовались почетомъ и распространеніемъ только въ мистическихъ кругахъ христіанства, и мы не имфемъ свёдбній о какой-либо древней обработке ихъ въ евіонейскомъ или въ іудео-христіанскомъ духѣ; лишь гораздо позже началась переработка ихъ для включенія въ сборники одобренныхъ Церковью жизнеописаній апостольскихъ. Такъ, житіе ап. Іоанна вошло въ упомянутый нами латинскій сборникъ Авдія именно въ видъ передёлки древнихъ и старательно обезвреженныхъ гностическихъ Дтяній; большимъ успёхомъ пользовалось, примфрно съ V в., особое повъствование объ Іоаннъ, приписанное мърно съ V в., особое повъствованіе объ Іоаннъ, приписанное якобы ученику его Прохору, и также являвшееся переработкой въ церковномъ духѣ древняго гностическаго текста. Греческая книга Прохора послужила основаніемъ житію св. апостола Іоанна, составленному въ Х в. Симеономъ Метафрастомъ и принятому въ Минеп Православной Церкви; латинскій-же текстъ Авдія является источникомъ повъствованій объ Іоаннъ въ западной среднев вковой литературв.

Авторомъ древнихъ Дюяній Іоанна единогласно признавали всегда гностика Левкія, которому приписывалось вообще составленіе сборника Дѣяній разныхъ апостоловъ (см. выше). Новѣйшая ученая критика усматриваетъ слѣды вліянія Дюяній Іоанна на Дюянія Петра, и это мнѣніе можетъ служить подтвержденіемъ факта принадлежности этихъ двухъ Дюяній (конечно, въ первоначальной ихъ редакціи), наравнѣ съ нѣкоторыми другими, къ сборнику, составленному во ІІ в. Левкіемъ (ученикомъ Іоанна, по древней традиціи). Во всякомъ случаѣ, Левкія можно безъ сомнѣнія признать авторомъ Дюяній Іоанна, за которыми издавна было закрѣплено его имя; остается лишь открытымъ вопросъ, насколько это повѣствованіе объ Іоаннѣ было составлено Левкіемъ самостоятельно, или-же являлось компиляціей не только устныхъ преданій о великомъ апостолѣ, но и какихъ-то еще болѣе древнихъ письменныхъ сказаній о немъ. Въ пельзу второго мнѣнія говорить то обстоятельство,

что ивкоторыя преданія, связанныя съ именемъ Іоанна, сохранились безъ опредвленной ссылки на книгу Левкія. Такъ, въ церковно-христіанской литературв встрвчаются указанія на разные эпизоды изъ жизни апостола, напр. разсказъ о томъ, какъ онъ былъ вверженъ въ кипящее масло по приказанію имп. Домиціана и остался невредимъ, какъ онъ испилъ кубокъ яда также безъ всякаго для себя вреда 1), — чудное сказаніе о томъ, какъ апостолъ передъ блаженной кончиной своей повторялъ ученикамъ лишь одинъ святой заввтъ: «двти, любите другъ друга» 2), трогательный разсказъ о порочномъ юношѣ, обращенномъ на путь истины священнымъ рвеніемъ апостола 3), и мн. др., заимствованныя, ввроятно изъ устныхъ преданій или изъ болве древнихъ Дъяній Іоанна, а можетъ быть и изъ книги Левкія, отъ которой уцѣлъли только незначительные отрывки, такъ что полнаго содержанія ея мы возстановить не можемъ.

Несомнѣнно установлено только то, что Диянія Іоанна, составленныя Левкіемъ и неоднократно цитируемыя въ древне-христіанской литературъ, имъвшіяся еще въ IX в. въ рукахъ патріарха Фотія, были проникнуты гностической тенденціей, и что въ нихъ приписывалось ап. Іоанну чисто-докетическое ученіе о призрачности тълесной оболочки Інсуса Христа 4). Этп Дъянія были поэтому излюбленной книгой гностиковъ и позднъйшихь представителей гностическихъ идей (манихеевъ, прискилліанистовъ и др.); осужденіе подобной книги церковнымъ авторитетомъ являлось неизбежнымъ, но многочисленные запреты ея, оть декрета Геласія до приговора VII вселенскаго собора 5), долго не могли изгнать ее совершенно изъ круга христіанскаго чтенія; даже послів окончательнаго исчезновенія книги, запиствованныя изъ нея преданія о любимомъ ученикъ Господнемъ долго держались въ памяти народной. Средневъковые алхимики оттуда почерпнули преданіе о чуд'в превращенія ап. Іоанномъ хвороста и камешекъ съ морского берега

Первый эпизодъ сохраненъ Тертулліаномъ (De praescr. haer. XXXVI, второй—Прохоромъ и Симеономъ Метафрастомъ.

<sup>2)</sup> Hieron, Comm. in Gal. III

<sup>3)</sup> Clem. Alex. Quis dives salv. XLII; этоть разсказъ приведень нами выше въ исторіи св. Поликарпа Смирнекаго (см. стр. 377—378).

<sup>4)</sup> См. выше, стр. 148-149.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Объ осужденій Дилий Іоапиа VII вседенскимъ соборомъ мы уже упоминали, см. выше, стр. 153.

въ золото и драгоцѣнные камни 1), и на этомъ основанін считали Іоанна нокровителемъ алхиміи, посвященнымъ Самимъ Господомъ во всѣ тайны власти надъ матеріей. Въ средневѣковыхъ легендахъ сохранялось и преданіе о томъ, что ан. Іоаннъ не умеръ, но спить въ своей гробницѣ въ Ефесѣ, ибо второе пришествіе Господне должно застать его въ живыхъ.

Свѣдѣнія о Дъяніях Іоаппа и всѣ уцѣлѣвшіе фрагменты ихъ собраны и изданы въ сборникѣ апокрифическихъ дѣяній апостольскихъ Липсіуса 2). Наибольшій интересъ представляеть отрывокъ изъ этихъ Дъяній, сохранившійся въ протоколахъ VII вселенскаго собора, и содержащій, между прочимъ, великолѣпный мистическій гимнъ, вѣроятно заимствованный Левкіемъ пзъ какого-нибудь гностическаго ритуала 3). Мы можемъ здѣсь привести этотъ отрывокъ не только по изданію Липсіуса и Боннета, но и по имѣющимся въ русскомъ переводѣ актамъ VII собора.

Въ 754 г., въ разгаръ борьбы по вопросу о почитаніп св. иконъ, собравшійся въ Константинопол'я иконоборческій соборъ пользовался, въ числе прочихъ документовъ, кингою Левкія и почерпнулъ изъ нея разсказъ о томъ, какъ некій Ликомедъ, обращенный въ христіанство ап. Іоанномъ, пожелалъ имфть у себя изображение апостола и заказалъ его художнику, получивъже заказанное изображеніе, ув'янчаль его и сталь воздавать ему почитаніе, чёмъ навлекъ на себя порицаніе апостола. Иконоборцы ссылались на этоть разсказъ въ подтверждение своего мнѣнія о вредѣ иконопочитанія. Когда-же собравшійся въ 787 г. въ Никей VII вселенскій соборъ приступиль къ опроверженію постановленій иконоборческаго собора, то разсмотрівніе книгъ, на которыя ссылались иконоборцы, привело къ осужденію книги Левкія и къ признанію ея безусловно еретической. Отцы VII собора выслушали сперва разсказъ о Ликомедъ и признали его не заслуживающимъ вниманія, а затімъ перешли къ разсмотрѣнію остальной части книги Левкія, изъкоторой быль прочитанъ следующій отрывокъ: 4)

<sup>1)</sup> Это сказаніе содержится и въ книгѣ Авдія.

Lipsius-Bonnet, Acta apostolorum apocrypha, т. II, ч. I, стр. 151—216.
 Этотъ гимнъ сохраненъ и Августиномъ (ср. 237 ad Ceret.).

<sup>4)</sup> Дъянія вселенских соборов, нзд. въ русскомъ переводѣ при Казанской Духовной Академіп (Казань, 1887—1891). Томъ 7, стр. 189—192.

«Епифапій, діаконт и представитель Оомы, епископа сардинскаго, прочиталт... изт той же книги, изт главы, начинающейся словами:

«Н'вкогда, желая удержать Інсуса»... Нисколько далие говорится: «я осязалъ Его въ матеріальномъ тьль; но когда въ другой разъ я осязалъ Его, то полъ моею рукою оказалось нѣчто невещественное и безтѣлесное и какъ будто бы даже ничего подънею не было. Потомъ, когда одинъ изъ фарисеевъ позвалъ Его къ себъ и Онъ согласился на приглащеніе, тогда присутствовали и мы съ Нимъ и каждый изъ насъ получиль хльбъ оть звавшихъ. Между прочимъ получилъ одинъ хльбъ и Онъ, но Свой хлъбъ Онъ благословиль и раздълилъ между нами, и каждый изъ насъ насытился полученнымъ имъ маленькимъ кусочкомъ, а полученные нами (изъ рукъ хозяина) хлѣбы остались цѣлыми, такъ что звавшіе насъ пришли въ изумленіе. — Ходя съ Нимъ я часто имълъ желаніе замътить, остается ли посль Него слъдъ на земль, и хотя я и видѣль, какъ Онъ подымался съ земли, но слѣда Его никогда не видаль. Это, братія, говорю я вамъ для обращенія вась къ въръ въ Него, но о великихъ и чудесныхъ дълахъ Его пусть лучше будеть умолчано, потому что они несказанны и нъть возможности ни разсказать, ни выслушать объ нихъ. Прежде чъмъ Онъ былъ схваченъ беззаконниками и іудеями, руководившимися указаніями нечестивами змія (?), Онъ созвалъ всёхъ насъ и сказалъ: «Пока Я еще не преданъ имъ, воспоемъ гимнъ Отцу и затѣмъ уже выйдемъ на тотъ путь, который предстоить». Итакъ Онъ вельлъ намъ взять другъ друга за руки и такимъ образомъ составить кругъ, а Самъ, будучи въ серединъ (круга) сказалъ: «Аминь, послушайте Меня». Затъмъ Онъ началь пъть гимнъ и говорить: «Слава Тебъ, Отче!» Мы же, стоя вокругъ Него, отвъчали Ему: «Аминь! Слава Тебъ, Слово! Слава Тебъ, благодать! Аминь. Слава Тебѣ, Духъ! Слава Тебѣ, Святый! Слава славѣ Твоей! Аминь. Хвалимъ Тебя, Отецъ! Благодаримъ Тебя, Свъть, въ Которомънѣтътьмы! Аминь». Мы возносимъ благодареніе, а Онъ говорить: «Хочу быть спасеннымъ и спасти хочу. Аминь. Хочу быть освобожденнымъ и освободить хочу. Аминь, Хочу быть уязвленнымъ и уязвить хочу. Аминь. Пожрать хочу и хочу быть пожраннымъ. Аминь. Послушать хочу и хочу быть услышаннымъ. Аминь. Будучи Самъ весь разумомъ, хочу, чтобы Меня уразумъли. Аминь. Омытымъ быть хочу и омыть хочу. Аминь. Благодать руководить хоромъ, Я хочу играть на флейть, прыгайте всь. Аминь. Плакать хочу, плачьте всь. Аминь».

Нисколько даме читаемь: «Возлюбленные, Господь, воспѣвши это съ нами, вышель, а мы какъ будто заблудились, или какъ будто были полусонные, и вев разбѣжались въ разныя стороны. Я же, видя Его страданія, не вынесъ страданій Его, но убѣжалъ на Масличную гору, оплакивая случившееся. И послѣ того, какъ начали кричать: возьми— Онъ былъ распять въ шестый часъ дня, и тьма разлилась по всей землѣ. Потомъ Господь мой, ставъ въ срединъ пещеры и освѣтивши меня, сказалъ: «Іоаннъ! Меня распинаетъ јерусалимская чернь, Меня пронзають копьемъ и тростью, напаяють уксусомъ и желчью. Тебѣ же говорю, и выслушай, что Я тебѣ говорю: Я допустилъ тебя взойти на эту гору, чтобы ты услышалъ то, чему долженъ научиться ученикъ отъ Учителя и человъкъ отъ Бога». Сказавши это, Онъ показалъ мнѣ водруженный свѣтовидный крестъ, и около креста великую разнообразную толпу, которая въ крестѣ получала одинъ образъ и

одинъ видъ. Самого же Господа зрѣлъ я на крестѣ не имѣющимъ вида, но издающимъ только голосъ, и голосъ не такой, какой обыкновенно мы слышали, но какой-то пріятный и добрый и воистину Божій. Голосъ говорилъ мнѣ: «Іоаннъ! одно ты долженъ услышать отъ Меня, потому что Я считаю нужнымъ, чтобы ты изъ того, что имѣетъ быть, услышалъ одно: это то, что крестъ свѣта Я называлъ для васъ иногда Словомъ, иногда умомъ, иногда Христомъ, иногда дверію, иногда путемъ, иногда хлѣбомъ, иногда воскресеніемъ, иногда Іисусомъ, иногда Отцомъ, иногда Духомъ, иногда жизнью, иногда истиною, иногда вѣрою, иногда благодатью».

«Святьйшій патріарх» Тарасій сказал»: «Окинем» взором» все это сочиненіе,—оно противно Евангелію».

Святый соборг сказалг: «Да, владыка! Оно вочеловыченіе называет мнимымг»...

Константинг, святьйшій епископъ Констанціи кипрской, сказалъ: «Это та книга, на которой основывался лжесоборъ».

Святыйшій патріархз Тарасій сказалз: «Это достойно смыха»...

Святый соборт сказалт: «Всякая ересь содержится вт этой книгю».

Святыйшій патріарх Тарасій сказаль: «Э! на какихъ еретическихъ книгахъ основывають они свою ересь!»

Григорій, святьйшій епископт Неокесарійскій, сказалт: «Эта книга достойна омерзьнія и безчестія,— и изт нея-то заимствовано свидьтельство противт иконт вт сказаніи о Ликомедь»...

Святый соборг сказалг: «Да не будеть! мы не принимаемт ни того, что прежде сего прочитано, ни послыдних словг о Ликомедь».

Святыйшій патріарх Тарасій сказаль: «Кто принимаєть второе, то есть сказанное о Ликомедь, тоть принимаєть и первое, точно также, какь тоть лжесоборь».

Святый соборг сказалг: «Анавема ему отг первой буквы и до послъдней»...

Іоання, боголюбезныйтій пресвитеря, инока и представитель восточных архіереевг, сказаля: «Если угодно этому святому и вселенскому собору, то пусть состоится рышеніе, чтобы болье уже никто не дилаля списковя ся этой гнусной книги».

«Святый соборъ сказалъ: «Никто да не списываетъ ея! И кромъ того, мы почитаемъ достойнымъ предать ея огню»...

IV. Диянія Оомы. Мы уже отм'єтили при разбор'в Евангелія Оомы, что этоть апостоль быль окружень какимь-то особымъ ореоломъ таинственности, и что онъ являлся центральной фигурой пѣлой литературы мистическихъ откровеній 1). Какъ и следовало ожидать, скудныя евангельскія данныя объ этомъ излюбленномъ геров гностическихъ традицій всячески дополнялись устными и письменными преданіями о его жизни и апостольской деятельности. Однако эти сведенія настолько сбивчивы и противоржчивы, что личность ап. Өомы остается донын' невыясненной въ церковной традиціи. По однимъ даннымъ онъ претерпълъ мученическую смерть, а по другой традиціи, сохраненной Климентомъ Александрійскимъ 2), онъ не принадлежалъ къ числу апостоловъ, увънчавшихъ подвигъ благовъстія мученичествомъ. По преданію, сохраненному Оригеномъ, онъ пропов'ядываль среди Пароянъ (въ предвлахъ нынъшней Персіи), а старая традиція, вошедшая въ Дъянія его, говорить о пропов'яднической д'язтельности его въ Индіп, откуда мощи его были перенесены въ Эдессу въ III или IV в. Самое имя апостола подвергалось страннымъ толкованіямъ: въ нашемъ евангеліи Іоанна онъ упоминается какъ «Оома, глаголемый близнецъ» 3), но Диянія его называють его Іудой 4), а имя Оомы дается ему въ видъ прозванія, (въроятно, отъ сирскаго слова thama, — близнецт 5)), потому что его считали близнецомъ Іисуса Христа (!), и передавали преданія о необычайномъ сходствъ его съ Сампиъ Господомъ! Это странное преданіе им'то в вроятно какое-нибудь символическое значеніе, ускользающее отъ насъ; оно содержалось и въ древнихъ гностическихъ Люяніяхъ, извъстныхъ намъ лишь по позднъйшимъ переработкамъ.

Въ первоначальной своей редакціи эти Пράξεις или Пερίοδοι Θωμᾶ относятся едва-ли не ко II в.; они входили и въ сборникъ Дюяній, извѣстный подъ именемъ Левкія. Епифаній, Августинъ и мн. др. церковные писатели свидѣтельствують о

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 446 sq.

<sup>2)</sup> Strom. IV, 9.

<sup>3)</sup> Ioan. XI, 16; XX, 24; XXI, 2. (Γρεч.: Θωμάς, ὁ λεγὸμενος Δίδυμος).

<sup>4)</sup> Къ нему относили текстъ Іоан. XIV, 22, гдѣ говорится объ Іудѣ-не-Искаріотскомъ.

Евр. tomim—близнецы. См. Hennecke, Neutest. Apokr., Thomasakten (стр. 474).

широкомъ распространеніи ихъ среди гностиковъ, а также у манихеевъ, прискилліанистовъ и другихъ позднійшихъ отпрысковъ гностицизма. Съ теченіемъ времени эти Дюянія были вытъснены изъ употребленія; личность ап. Оомы не представляла для господствующей Церкви такого-же интереса, какъ для гностиковъ, и Дъянія его не подвергались такимъ многократнымъ и старательнымъ переработкамъ въ церковномъ духъ, какъ Дюянія Петра, Павла или Іоанна, мѣсто которыхъ было заранѣе предуказано въ кругѣ излюбленнаго душеполезнаго чтенія для чадъ Церкви. Старыя Дюянія Оомы сохранились поэтому въ менте искаженномъ видъ, чъмъ остальныя только что названныя Дюянія, но были распространены почти исключительно на Востокъ, если не считать сокращенной передълки ихъ въ сборникъ Авдія, еще поздивищей краткой Passio b. Thomae, и другихъ не заслуживающихъ вниманія переработокъ ихъ на Западъ, вплоть до исторіи ап. Оомы въ средневъковой «Золотой легендъ». На Востокъ-же открыто не мало греческихъ и сирскихъ кодексовъ Дъяній Өомы, повидимому не слишкомъ далеко уклонившихся отъ первобытнаго гностическаго текста. Въ сборникѣ «апокрифическихъ Дѣяній» Липсіуса-Боннета Дъянія Өомы изданы на основанін 21 фрагмента греческихъ и сирскихъ рукописныхъ кодексовъ 1), но, къ сожалѣнію, ни одинъ изъ этихъ списковъ не можеть быть отнесенъ ранѣе IX в., такъ что тексть ихъ не могъ-бы внушать полнаго дов врія, даже если бы въ содержаніи ихъ не проявлялись сліды переработки боліве древняго подлинника. Ученая критика склоняется къ мнівнію, что этотъ древній подлинникъ быль составленъ на сирскомъ языкв, и что греческій тексть является переводнымъ. Если эта догадка върна, то наши Дюянія Оомы можно-бы отнести къ числу тъхъ «апостольскихъ дъяній», которыя, по свидътельству св. Ефрема Сирина, были составлены валентиніанцемъ Вардесаномъ и его учениками; во всякомъ случат чудный символическій гимнъ, вставленный въ текстъ, можетъ быть приписанъ Вардесану или его школѣ: мы знаемъ, что Вардесанъ составлялъ мистическіе псалмы, а упомянутый гимнъ, воспѣвающій скитанія духа въ низшемъ мірѣ до возвращенія въ небесную отчизну, сохранился именно въ спрскихъ кодексахъ Дъяній

<sup>1)</sup> Acta apost. apoer., томъ II, ч. II.

Оомы 1). Однако не исключается возможность и того, что подлинныя гностическія Дъянія Оомы были написаны сперва по гречески, и что при переводѣ ихъ на сирскій языкъ въ первоначальный тексть быль вставленъ вардесанитскій гимнъ.

Какъ бы то ни было, Дъянія Өомы, даже въ сохранившемся нѣсколько переработанномъ видѣ, представляютъ драгоцѣнный памятникъ древне-христіанской литературы; кромѣ упомянутаго гимна, мы въ нихъ находимъ еще другой мистическій гимнъ, воспѣвающій Премудрость и таинственный бракъ ея съ Божествомъ, затѣмъ крайнѣ интересный образецъ евхаристической молитвы, описаніе обряда крещенія и высшаго посвященія черезъ помазаніе масломъ, обряда совершенія евхаристіи на хлѣбѣ и водѣ безъ примѣси вина, и другія подробности, переносящія насъ къ эпохѣ расцвѣта гностическаго христіанства. Гностическая тенденція древнихъ Дъяній сказывается и въ прославленіи аскетизма, въ проповѣди абсолютнаго воздержанія и презрѣнія къ плоти, являющейся сутью приписаннаго Өомѣ ученія.

Нельзя не отмѣтить интереснаго вступленія къ нашему тексту Дюяній Оомы, начинающагося съ распредѣленія всѣхъ странъ міра по жребію между двѣнадцатью апостолами для проповѣднической дѣятельности. На долю Оомы достается по жребію Индія, и смущенный апостоль хочетъ отказаться отъ этой поѣздки, ссылаясь на свое слабое здоровье, на невозможность изъясняться съ обитателями Индіп и т. п.; даже видѣніе Господа, ободряющаго его на подвигъ, не можетъ разсѣять его сомнѣній и боязни. На другой день появляется купецъ, прибывшій изъ Индіи съ порученіемъ царя Гундафора пріобрѣсти раба, искуснаго плотника, пригоднаго для работь при предполагаемой постройкѣ дворца. Самъ Господь является купцу въ Своемъ человѣческомъ обликѣ и предлагаеть продать ему нужнаго раба; сговорившись въ цѣнѣ, они пишутъ купчую такого содержанія:

«Я, Інсусъ, сынъ плотника Іосифа, заявляю, что продалъ Аббану, купцу индійскаго царя Гундафора, Своего раба Іуду (Өому)»...

Оома не противится болье вельнію Господню, и покорно сльдуеть за новымъ хозяиномъ въ Индію. По пути прибывають они въ городъ, гдъ торжественно справляется свадьба царской

<sup>1)</sup> О гимнахъ Вардесана см. выше, стр. 336,

дочери; Оома попадаеть на свадебное пиршество и здёсь воспёваетъ гимнъ Премудрости и мистическому сочетанію ея съ Божественнымъ Свётомъ. Его рѣчи производять сильное впечатл'вніе на жениха и нев'єсту, и они дають об'єть цівломудрія. Даліве слівдують разные эпизоды изъ странствій апостола по Индіи и разсказы о чудесахъ его. Пропов'ядью безбрачія онъ увлекаетъ многихъ, подъ вліяніемъ его расторгаются супруувлекаетъ многихъ, подъ вліяніемъ его расторгаются супружескія узы, но наконець одинъ могущественный принцъ, жена котораго стала ученицей Өомы, озлобляется на апостола и навлекаетъ на него царскій гнѣвъ. Өома вверженъ въ темницу и здѣсь воспѣваетъ великолѣпный мистическій гимнъ о скитаніяхъ духа въ мірѣ матеріи; духъ изображается прекраснымъ отрокомъ царскаго рода, посланнымъ въ дальнія странствія въ понски за драгоцънною жемчужиною (премудростью, гносисома), причемъ всв подробности снаряженія въ путь, всв географическія указанія на странствія отрока и пр. им'єють символическое значение и воспроизводять прохождение черезъ искусы постепеннаго посвященія. Въ далекой странѣ, куда прибываеть отрокъ (т. е. въ низшемъ мірѣ матеріи), его сперва засасываеть чуждая среда: онъ погрязаеть въ омуть страстей, но помощь свыше (изображениям въ видъ письма отца, увъщающаго его въ мистическихъ выраженіяхъ вернуться на родину) спасаеть отрока, и онъ съ радостью возвращается въ свѣтлый дворецъ отца своего, захвативъ добытую драгоценную жемчу-

жину и покинувъ въ чуждой области (матеріи) ненавистное ему темное и грязное од'яніе, т. е. тълесную оболочку.

Послъ гимна слъдуеть описаніе еще нъкоторыхъ чудесъ Оомы, обращенія имъ въ христіанство сына самого царя и жены его, и, наконецъ, мученической кончины апостола, пронзеннаго коньями четырехъ воиновъ, по царскому повелънію.

V. Диянія Андрея (Πράξεις или Περίοδοι 'Ανδρέου). Вокругь личности Первозваннаго апостола, брата Симона Петра, также сложился циклъ преданій, восходящихъ къ древнѣйшимъ временамъ христіанства и воплотившихся въ Дияніяхъ, носившихъ имя ап. Андрея.

Эти Дтянія несомнѣнно гностическаго происхожденія, но древній тексть ихъ, къ сожалѣнію, утерянъ безслѣдно. Какія-то Дтянія Андрея были въ сборникѣ Левкія, но мы, конечно, не

можемъ опредълить, насколько эти Дъянія являлись самостоятельнымъ трудомъ Левкія или были переработкой другихъ письменныхъ традицій объ апостоль Андрев. Древнія Дъянія Андрея почти всегда упоминаются рядомъ съ Дъяніями Іоанна и отличались, повидимому, такою-же мистическою тенденцією; они также пользовались особеннымъ уваженіемъ у гностиковъаскетовъ (энкратитовъ и др.), и позже у манихеевъ п прискилліанистовъ. Въ этихъ Дъяніяхъ апостоль Андрей выставлялся сторонникомъ строгаго воздержанія и безбрачія, въ противоположность своему женатому брату, апостолу Петру. Изъ этихъже Дъяній запиствованы свъдънія, повторяемыя уже Евсевіемъ 1), о проповъднической дъятельности ап. Андрея среди Скиновъ, на съверномъ побережіи Чернаго моря.

Къ сожаленію, какъ уже указано, эти древиія Диянія Андрея исчезли, и до насъ дошло лишь и сколько поздивишихъ переработокъ ихъ, соединенныхъ съ традиціями о другихъ апостолахъ, какъ напримъръ Диянія Андрея и Матвія, Дъянія Петра и Андрея <sup>2</sup>); эти искаженныя перед'влки древняго текста пользовались успёхомъ у средневёковыхъ читателей, несмотря на ихъ грубую наивность. Въ Дъяніяхъ Андрея и Матося д'ятельность апостоловъ переносится въ страну людовдовъ, столицей которыхъ оказывается Синопъ (1). Другія преданія объ апостоль Андрев изображають его благовъствующимъ по всему Черноморскому побережію, не только съверному, но и южному; при этомъ пов'єтствуется о чудесахъ, совершенныхъ имъ въ Никев, Никомидіи и другихъ малоазійскихъ городахъ, въ Иллиріи и Оракіи, и, наконецъ, въ Элладъ, гдъ апостоль завершаеть подвигь благовъстія мученической кончиной въ ахейскомъ городъ Патрасъ. Эти преданія являются въроятно отголосками древнихъ традицій, входившихъ въ первобытныя Дюянія Андрея; мнівніе о томъ, что апостоль претерпълъ мученическую смерть на крестъ именно въ Патрасъ, прочио утвердилось въ христіанской памяти и вошло во всѣ житія ап. Андрея. Сказанія о кончин' апостола съ теченіемъ времени были выделены изъ древнихъ Дюяній его и сохранились не только въ позднейшихъ переработкахъ этихъ Дъяній,

1) Hist. Eccl. III, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эти «Дѣянія Петра и Андрея» пользовались навъстностью и въ древней Руси; славянскій текстъ ихъ наданъ Тихонравовымъ въ «Памятникахъ отреченной литературы».

но и въ формѣ самостоятельнаго повѣствованія; такъ, до насъ дошло отдѣльное «посланіе пресвитеровъ и діаконовъ Ахейской Церкви о кончинѣ св. апостола Андрея».

Всѣ эти фрагменты древнихъ Дюяній Андрея (Passio Andreae, два греч. кодекса Марторіот той 'Атброт, Аста Andreae et Matthiae, Аста Petri et Andreae и др. отрывочные тексты) собраны въ изданіи апостольскихъ дѣяній Липсіуса-Боннета 1), но ни одинъ изъ этихъ кодексовъ нельзя отнести ранѣе VIII в., и въ нихъ трудно прослѣдить остатки подлинныхъ гностическихъ Дюяній II в. Изъ древняго подлинника, несомнѣнно, заимствовано обращеніе ап. Андрея передъ мученичествомъ своимъ къ орудію казни,—кресту; это обращеніе сохранено въ разныхъ варіантахъ и содержитъ явные признаки гностическихъ идей, хотя смыслъ его былъ утерянъ для составителей позднѣйшихъ Дюяній:

«Привътъ тебъ, крестъ; нынъ и ты со мною радуешься. ...Ибо я знаю твою тайну, тайну воздвиженія твоего. Ты укръплень въ міръ для укръпленія стоящихъ. Ты простираешься до неба, и въщаешь о Высшемъ Словъ. Ты распростерся вправо и влъво, и изгоняешь темныя силы, и собираешь разсъянное. Въ землъ укръпленъ ты, и соединяешь земное съ небеснымъ... О крестъ, въ землъ посаженный и приносящій плоды въ небесахъ!..» и т. д.

Это привътствие кресту въ основныхъ чертахъ своихъ родственно объясненію «тайны креста» въ знакомомъ намъ отрывкъ Дъяній Іоанна, и гностическая тенденція здъсь сквозить даже подъ позднайшей обработкой въ безвредномъ чистоцерковномъ духф. Рфчь апостола, обращенная къ кресту, занимала въроятно видное мъсто въ древнихъ Дъяніяхъ, такъ какъ ии одинъ изъ позднъйшихъ составителей «дъяній Андрея» не счель возможнымъ оставить ее безъ вниманія, и она вставлялась, въ сокращенномъ и искаженномъ видъ, во всъ сказанія о кончинъ ап. Андрея. Замътимъ кстати, что въ этихъ болъе или менъе старинныхъ сказаніяхъ мы не находимъ указаній на то, чтобы апостоль быль распять на креств особой формы; трудно сказать, откуда появилась эта подробность и когда она вошла въ церковныя традиціи о смерти апостола Андрея. Въ упомянутыхъ старыхъ сказаніяхъ содержится лишь та подробность, что апостоль не пригвождень къ кресту, а привязанъ къ нему веревками, «дабы смерть была болъе длитель-

Аста apostolorum apoerypha, томъ II, ч. І. юрій николаєвъ.

ной и мучительной»: апостоль остается три дня на креств, не переставая поучать столпившійся вокругь него народь; на третій день толпа хочеть освободить мученика, но св. Андрей молить Господа избавить его оть такого спасенія и возвращенія въ міръ, и предаеть духъ свой на креств.

Эти подробности содержатся и въ упомянутыхъ выше фрагментахъ древнихъ сказаній о кончинѣ апостола Андрея, и въ книгѣ Авдія и другихъ позднѣйшихъ передѣлкахъ. Въ общемъ-же, эти передѣлки настолько далеки отъ утерянныхъ древнихъ Дюяній Андрея, что здѣсь не стдитъ надъ ними задерживаться.

VI. Дюянія Филиппа. Мы знаемъ, что Апостоль Филиппъ быль излюбленнымъ героемъ гностическихъ традицій, и что извъстное подъ его именемъ евангеліе пользовалось особымъ уваженіемъ въ гностическихъ кругахъ. Были извъстны и Дюянія его, также гностическаго происхожденія. Къ сожальнію, древній подлинникъ этихъ Дюяній безслідно исчезъ, и до насъ дошли только позднійшія переділки ихъ, настолько искаженныя, что мы надъ ними останавливаться не будемъ. Даже заимствованныя оттуда свідінія о жизни и діятельности ап. Филиппа, легшія въ основу позднійшихъ «житій» его, не заслуживають вниманія, такъ какъ въ нихъ замітно смішеніе личности ап. Филиппа съ Филиппомъ-діакономъ, уже отміченное нами выше 1); это смішеніе наблюдается и въ жизнеописаніи ап. Филиппа въ книгі Авдія.

Остальныя извёстныя намъ «Дівнія» апостоловъ, какъ напримітрь Дюянія Матоея, Дюянія Вароломея, Дюянія Вариавы и др.—также являются позднійшими переработками утерянныхъ древнихъ текстовъ, и не заслуживають особеннаго вниманія.

Мы здёсь можемъ закончить обзоръ «апокрифической» литературы, сохранившей намъ отголоски древнихъ преданій о

<sup>1)</sup> Cm. crp. 445.

Личности Іисуса Христа и Его ближайшихъ учениковъ <sup>1</sup>). Разсмотрѣніе остальной части этой апокрифической литературы не входитъ въ нашу задачу, и мы должны оставить безъ вниманія многочисленные апокалипсисы, «откровенія» и другіе памятники древне-христіанской письменности, содержавшіе мистическія грёзы и пророчества о будущемъ посмертномъ существованіи. Намъ уже приходилось упоминать объ Апокалипсисю Петра, въ которомъ излагались тайны загробнаго міра, открываемыя Петру Самимъ Господомъ Іисусомъ Христомъ на вершинѣ горы (Елеонской?); этотъ апокалипсисъ даже входилъ въ составъ каноническихъ книгъ, примѣрно до ІІІ в. Въ близкомъ родствѣ съ этимъ Апокалипсисомъ Петра была книга От-

Отм'втимъ еще изданный въ 1884 г. Гильгенфельдомъ сборникъ подъ заглавіемъ Novum Testamentum extra canonem receptum, содержащій книги или фрагменты книгъ, входившихъ н'вкогда въ составъ канона (евангелія Евреевъ, Египтянъ, Петра, д'янія Петра, Павла, книга «Пастырь» Ерма, н'якоторыя посланія и апокалипсисы, т. наз. Didache, т. е. «ученіе» апостоловъ, и др.).

<sup>1)</sup> Отмътимъ здёсь главитйшія изданія апокрифовъ, начавшіяся уже съ XVI в. Въ началъ XVI в. появились нъкоторыя апостольскія Диянія въ изданіяхъ Лефевръ д'Этанла (Jac. Faber Stapulensis) и Фр. Наузеа (Nausea); въ 1552 г. Өеод. Бухманъ (Bibliander) издаеть Протоевателіе Іакова, въ 1564 г. появляется сборникъ апокрифовъ въ изданіи Мих. Неймана (Neander); сборникъ такого-же рода изданъ въ 1698 г. въ Оксфордъ ученымъ Грабе. Въ 1703 г. появляется трудъ знаменитаго гамбургскаго профессора Фабриціуса, -полнъйшее до того времени изданіе апокрифическихъ евангелій и дізній, подъ заглавіемъ Codex apocryphus Novi Testamenti; это изданіе донын'в не лишено цънности, и всъ дальнъйшія изданія находятся въ прямой преемственной связи съ нимъ. Заслуживаетъ вниманія переводъ накоторыхъ апокрифовъ, изданный въ 1726 г. Іереміемъ Джонсомъ (Jer. Jones). Съ наступленіемъ XIX в. изученіе апокрифической дитературы быстро шагнуло впередъ. Ученый К. Тило (Thilo) издаль въ 1832 г. сборникъ апокрифическихъ евангелій, и кром'в того выпустиль первыя серьезныя изследованія некоторых вапостольскихъ дъяній. Знаменитый Тишендорфъ, обезсмертившій свое имя открытіємъ Синайскаго кодекса Библіи и цізлымь рядомь капитальных трудовь по исторіи канона, издаль въ 1851 г. сборникъ Діяній, а въ слідующемъ 1852 г. сборникъ апокр. евангелій, являющійся донын'в лучшимъ. Въ изданіи Migne'а появился въ 1856—1858 гг. громадный сборникъ (въ формъ словаря) всёхъ извъстныхъ до того времени ветхозавътныхъ и новозавътныхъ апокрифовъ въ французскомъ переводъ, но переводы эти не отличаются особенной точностью и лишають поэтому все изданіе научнаго интереса. Съ последней четверти XIX в. изученіе и обнародованіе памятниковъ древне-христіанской литературы приняло такіе разм'яры, что н'ять возможности перечислить изданія вновь просмотр'внныхъ и новооткрытыхъ фрагментовъ евангелій и д'вяній. Съ 1891 г. началось изданіе д'яній апостольских знаменитаго Липсіуса († 1892 г.), законченное въ 1903 г. его сотрудникомъ Боннетомъ (Махім. Вопnet): на этотъ сборникъ Acta apostolorum apocrypha мы уже неоднократно ссылались. Нынъ стоить на очереди изданіе апокрифическихъ евангелій, ожидающихъ новой разработки согласно последнимъ даннымъ научной критики.

кровеній или Вознесенія Павла ('Ауаβатіхоу Паобоо), бывшая, какъ мы видели, въ употреблении среди гностиковъ-капнитовъ; несмотря на осуждение ихъ церковнымъ авторитетомъ, эти «Откровенія» Павла пользовались большимъ распространеніемъ, и кодексы ихъ сохранились на разныхъ языкахъ: греческомъ, латинскомъ, сирскомъ, коптскомъ, славянскомъ: въ древней Руси были весьма изв'єстны «Вид'єнія апостола Павла», являвшіяся переработкой этого древняго памятника христіанской эсхатологіи. Особое м'всто въ апокалинсической литература первобытнаго христіанства принадлежало книгъ «Пастырь» (Ποιμήν), написанной въ срединѣ II в. Ермомъ, братомъ римскаго епископа Пія I (140—155). «Пастырь» прочно утвердился въ новозавътномъ канонъ, и только съ III в. начались споры о его боговдохновенности, но и посла этого не посладовало категорическаго осужденія его, и онъ постоянно цитировался всёми Отпами Перкви, то какъ св. Писаніе, то какъ «полезная книга»; въ числъ прочихъ Antilegomena эта книга долго включалась въ библейскій канонъ (такъ, въ Синайскомъ кодексѣ Библін она помѣщена въ концѣ Новаго Завѣта, послѣ Апокалипсиса св. Іоанна и посланія Варнавы). «Пастырь» распадается на три части: Виденія (Visiones), Заповеди (Mandata), Подобія (Similitudines), но содержаніе всёхъ трехъ частей заключается въ бесъдахъ Ерма съ ангеломъ, являющимся въ видъ пастыря (отсюда и заглавіе книги); въ этихъ бесъдахъ ангель открываеть Ерму тайны міра и Церкви, показываеть ему въ виденіи символическую постройку башни, -- Церкви, и преподаеть ему заповеди непорочной жизни. Книга «Пастырь» имфеть много общаго съ еврейскимъ апокрифомъ, известнымъ подъ заглавіемъ Книги Еноха и пользовавшимся большимъ успѣхомъ среди христіанъ; вообще христіанская апокалицсическая литература находилась подъ сильнымъ вліяніемъ т. называемыхъ ветхозавѣтныхъ апокрифовъ, и разсмотрѣніе ея возможно лишь попутно съ изученіемъ посл'вднихъ въ ихъ наиболье характерныхъ образцахъ (Книга Еноха, Книга Юбилеевъ или Малое Бытіе, Апокалипсисъ Адама, Вознесеніе Исаіи, книга 12 патріарховъ 1), и мн. др.).

<sup>1)</sup> Этотъ Завить 12 Патріарховь настолько испещренъ христіанскими интерполяціями, въ видѣ точныхъ предсказаній о пришествіи Спасителя и пр., что новъйшая критика даже склонна признать всю книгу литературнымъ подлогомъ христіанскаго происхожденія.

Повторяемъ, что обзоръ этой интересной литературы совершенно не вміщается въ преділы настоящаго очерка, и мы оставимъ здёсь ее безъ вниманія, равно какъ «сивиллическія книги», являвшіяся приспособленіемъ древнихъ языческихъ пророчествъ, приписанныхъ «сивилламъ», къ христіанскимъ чаяніямъ будущаго въка 1). Древняя апокалинсическая литература не имфеть, впрочемъ, прямого отношенія къ исторіи гностическихъ идей, и мы вправѣ не останавливаться надъ ней, а равно и надъ цикломъ «ученій» или «постановленій» апостольскихъ, т. е. изложеній разныхъ правилъ, приписанныхъ апостоламъ, и касавшихся преимущественно вопросовъ церковнаго благочинія. Не подлежить здісь разсмотрівнію и особая литература апостольскихъ посланій; о посланіяхъ, приписанныхъ ан. Павлу (къ Лаодикійцамъ, къ Александрійцамъ, III посл. къ Кориноянамъ) мы уже упоминали, остальныя-же, какъ наприм'єръ посланіе Варнавы, оба посланія Климента Римскаго и др., занимають подобающее м'есто вы исторіи древне-христіанской письменности, но въ нашемъ обзоръ памятниковъ гностическаго міросозерцанія ихъ можно оставить въ сторонъ, и упомянуть о нихъ пришлось только потому, что они некогда входили въ составъ канона, до окончательнаго пересмотра его, завершившагося изгнаніемъ изъ него всёхъ перечисленныхъ нами гностическихъ книгъ.

Эта эволюція канона имѣла такое значеніе въ исторіи выясненія отношенія Церкви къ гностицизму, что мы должны закончить нашъ обзоръ гностической литературы бѣглымъ разсмотрѣніемъ свѣдѣній о канонѣ въ эпоху расцвѣта гностическихъ выше идей.

Мы уже видѣли выше 2), что самое слово κανών, въ смыслѣ собранія священныхъ документовъ христіанства, вошло въ употребленіе не ранѣе IV в.; приблизительно къ тому-же времени

<sup>1)</sup> Христіанскіе интерполяторы влагали въ уста Сивиллъ мессіаническія пророчества, и предсказанія въ христіанскомъ духѣ о кончинѣ міра и Страшномъ Судѣ. Послѣднее обстоятельство послужило поводомъ къ указанію на «сивиллическое» свидѣтельство въ средневѣковомъ пѣснопѣніи о страшномъ днѣ судномъ, вошедшемъ въ богослужебный обиходъ римско-католической Церкви:

Dies irae, dies illa Solvet saeclum in favilla, Teste David cum sybilla...

<sup>2)</sup> См. стр. 151-152.

относится и обозначение этого сборника священныхъ книгъ особымъ названиемъ *Библіи*, т. е. книги по преимуществу, превыше всѣхъ книгъ. Но уже съ конца II в. намъчается списокъ книгъ, содержащихъ основные догматы христіанскаго ученія, и начинается выділеніе ихъ изъ огромнаго количества намятниковъ древне-христіанской литературы. Мы знаемъ, что борьба противъ гностицизма выразилась особенно ярко въ этомъ стремленіи установить значеніе книгъ, признанныхъ неоспоримыми документами церковно-догматическаго ученія, и подчерк-нуть недов'єріе Церкви къ тімь книгамь, на авторитеть которыхъ ссылались гностики для подкрѣпленія своихъ традицій объ особыхъ таинственныхъ откровеніяхъ Христа, предназначенныхъ только для посвященныхъ: эти сокровенныя книги обозначались названіемъ libri secreti (въ противоположность книгамъ общедоступнымъ для вѣрующихъ, libri publici, vulgati), и съ теченіемъ времени это понятіе о тайной книгѣ соединилось съ представленіемъ о вредномъ или подложномъ документѣ, а отрицательное отношеніе Церкви распространилось на всю литературу, оставшуюся внѣ канона и получившую названіе апокрифической (отъ слова 'απόκρυφος, — тайный), хотя часть этой литературы не содержала таинственныхъ откровеній и не заявляла притязаній на особенную авторитетность въ догматическихь вопросахъ 1). Эти воззрѣнія Церкви опредѣлились, конечно, далеко не сразу, и поэтому въ церковномъ обиходъ, какъ мы уже видъли, долго могли держаться книги, не содержавшія явно-еретическихъ мивній и традицій; списокъ вредныхъ книгъ увеличивался по мъръ постепеннаго выясненія церковной догматики, и одновременно сокращался списокъ книгъ, признанныхъ боговдохновенными, полезными или просто безвредными. При этомъ, какъ мы уже указывали, богослужебное употребление той или иной книги находилось въ зависимости отъ мъстной церковной традиціи, и въ нъкоторыхъ церковныхъ общинахъ могли пользоваться уваженіемъ книги, уже отвергнутыя другою Церковью. Эти традиціи служили впрочемъ главнымъ основаніемъ къ включенію изв'єстной книги въ общій церковный канонъ, и изъ него никогда не могли отпасть книги, повсемъстно признанныя священными, какъ напримѣръ по-сланія ап. Павла и наши синоптическія евангелія, авторитетъ

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 155.

коихъ никогда не оспаривался послѣ Маркіона. Даже Оригенъ, положившій начало критическому изслѣдованію священныхъ книгъ христіанства, настаивалъ на необходимости подчиненія общепринятой традиціи, и въ этомъ смыслѣ цитировалъ библейское изреченіе: «Не прелагай предѣлъ вѣчныхъ, яже положиша отцы твои» 1). Это воззрѣніе отразилось и на отношеніи христіанства къ Ветхому Завѣту, воспринятому въ церковный канонъ именно потому, что священныя книги еврейства издавна входили въ кругъ чтенія первобытнаго христіанства.

Мы уже знаемъ, что Ветхій Завѣтъ проникъ въ христіан-

Мы уже знаемь, что Ветхій Завѣть проникь въ христіанское сознаніе подъ покровомь символическихъ толкованій, опоэтизировавшихъ древнюю мечту еврейства о Мессіи и примѣнившихъ ее къ христологіи новой міровой религіи. Дивная и вѣчно-юная лирика Псалтири давно уже стала лучшей выразительницей христіанскаго вдохновенія. Книги старыхъ пророковъ Израиля, съ ихъ сильными и часто прекрасными описаніями мессіаническихъ грёзъ, заняли почетное мѣсто среди излюбленныхъ книгъ христіанства; болѣе того,—христіанское мышленіе усвоило себѣ представленіе объ этихъ пророчествахъ, какъ о законченномъ циклѣ откровеній, не подлежащемъ расширенію, и въ этомъ смыслѣ толковалось слово Христово: «законъ и пророки до Іоанна» 2). Этимъ аргументомъ пользовались уже во ІІ в. для отрицанія монтанистскихъ пророчествъ, на этомъ-же основаніи была исключена изъ канона уважаемая книга «Пастырь» Ерма,—наконецъ, борьба противъ всей апокалипсической литературы также сосредоточивалась вокругъ вопроса о возможности допущенія въ канонъ новыхъ пророческихъ книгъ, и отрицательное рѣшеніе этого вопроса едва не повлекло за собой исключенія изъ канона Апокалипсиса св. Іоанна, удержавшагося лишь благодаря прочности создавшейся вокругъ него уже съ І в. традиціи.

Это уваженіе къ традиціи способствовало воспріятію въ церковный канонъ всего Ветхаго Завѣта въ совокупности, причемъ Пятикнижіе Моисеево заняло въ немъ почетное мѣсто, соотвѣтственно значенію его въ религіозныхъ традиціяхъ еврейства. Тѣ книги, которыя и въ еврейскомъ Завѣтѣ не являлись облеченными полнотою священнаго авторитета, оказались въ

Причти Сол. XXII, 28. Cf. Orig. Prol. in Cant. и Ер. ad Afric. 4.
 Лук. XVI, 16. Мато. XI, 13.

такомъ-же неопределенномъ положении и въ христіанской Библіи; таковы наприм'тръ книги Премудрости Соломона, Сираха, Товита, 3 и 4 Ездры и др., боговдохновенность которыхъ оспаривалась не только христіанами, но и евреями. Отношеніе Церкви къ этимъ книгамъ осталось не вполи выясненнымъ донынь; въ римско-католическомъ библейскомъ канонъ онъ называются deuterocanonica (въ отличіе отъ protocanonica, -т. е. неоспоримо-авторитетныхъ) 1), Восточная-же Церковь не вынесла опредъленнаго рашенія по вопросу объ этихъ книгахъ, но сохранила для нихъ мфсто въ Библін, согласно вфковой христіанской традиціи; въ греческой и славянской Библіи пом'єщаются иногда и 151-й псаломъ, и III и IV книги Маккавейскія, исключенныя изъ западныхъ кодексовъ. Всѣ эти книги, не входящія въ составъ еврейскаго канона, были усвоены христіанствомъ потому, что онъ находились въ александрійскомъ греческомъ колексв Библін, извъстномъ подъ названіемъ перевода LXX толковниковъ 2), и содержавшемъ всѣ книги, когда-либо включенныя въ еврейскій Ветхій Завѣтъ или добавленныя къ нему.

Мы уже знаемъ, что этотъ греческій библейскій кодексъ LXX быль предметомъ споровь христіанъ съ евреями въ эпоху приспособленія Ветхаго Завѣта къ христіанскому религіозному символизму; евреи подозрѣвали христіанъ въ искаженіи смысла и въ интерполяціяхъ, но сами подвергались обвиненію въ поврежденій текста для удаленія непріятныхъ имъ мѣсть. Мы видъли, что Оригенъ для устраненія этихъ недоразуміній занимался сличеніемъ текста LXX съ другими позднівйшими греческими переводами Библіи. Но кодексъ LXX все-же остался священною книгою христіанства, и въ церковной догматикъ утвердилось мивніе о его боговдохновенности, отрицаніе которой было признано ересью. Съ этого греческаго текста LXX быль сделанъ древній латинскій переводъ Библіи, известный подъ названіемъ Itala, и заміненный съ V в. переводомъ Іеронима, получившимъ название Vulgata. Въ обиходъ римско-католической Церкви сохраняется донын Псалтырь по древнему тексту Itala, всь-же остальныя библейскія книги им'єются въ употре-

<sup>1)</sup> Въ Новомъ Завътъ католическая Церковь отнесла къ разряду deuterocanonica *Апокалипсисъ* и посланія *Іакова*, ІІ *Иетра*, ІІ и ІІІ *Іоанна*, *Іуды*, и къ *Евреямъ*.
2) См. выше, стр. 13.

бленій только по тексту Іеронимовой Вульгаты, пользовавшейся со времени своего появленія такимъ уваженіемъ въ Западной Церкви, что Тридентскій соборъ въ 1546 г. постановилъ считать и этоть переводь боговдохновеннымъ. Съ Александрійскаго греческаго текста LXX сдѣланы остальные переводы Библіи: во ІІ—ІІІ в. коптскій, въ ІV в. готскій (епископа Ульфилы), въ V в. армянскій, въ VІ—VІІ в. грузинскій, въ VІІ сирскій (Syrohexaplaris) 1), въ ІХ в. славянскій кирилло-меводіевскій.

Остается добавить, что рукописныхъ кодексовъ Библіи дошло до насъ около 2000, большею частью неполныхъ; изъ нихъ около 100 кодексовъ Новаго Завѣта относятся къ первымъ десяти вѣкамъ. Старѣйшій изъ библейскихъ кодексовъ, Ватиканскій, относится къ IV в. и сильно поврежденъ (изъ новозавѣтныхъ книгъ въ немъ отсутствуютъ посланія къ Тимоею, Титу и Филимону, и Апокалиисисъ); онъ считался древнѣйшимъ до открытія Тишендорфомъ въ 1860 г. Синайскаго кодекса, также IV в. Соdех Sinaïticus содержитъ Новый Завѣтъ почти полностью и съ добавленіемъ посланія Варнавы и «Пастыря» Ерма.

Если перейти теперь собственно къ новозавътному канону, то на первенствующемъ мъстъ найдемъ, конечно, наши четыре евангелія, съ ихъ неоспоримымъ и общепризнаннымъ издревле священнымъ авторитетомъ. Хотя рядомъ съ ними могли стоять, какъ мы видъли, нъкоторыя другія древнія евангелія, значеніе нашихъ четырехъ евангелій никогда не подвергалось сомнънію, и его не могли поколебать усилія научной критики найти следы интерполяцій въ некоторыхъ текстахъ (въ особенности въ последнихъ главахъ свв. Марка и Іоанна). Маркіонъ во II в. возбуждаль вопрось о догматическомъ авторитеть евангелій (мы знаемъ, что онъ признавалъ неопровержимымъ документомъ христіанскаго ученія только пов'єствованіе Луки, и то съ большими уръзками), но критика его не касалась значенія остальных ввангелій, какъ древнайших намятниковъ христіанской письменности. Евангеліе Іоанна отвергалось т. наз. «алогами», но только какъ опора ученія о Логосъ. Церковная-же традиція издавна окружала всё четыре нашихъ евангелія благо-

<sup>1)</sup> На сирскомъ языкъ существовалъ съ II в. другой болъе древній переводъ, сдъланный съ еврейскаго подлинника, и извъстный подъ названіемъ Peschito.

говъйнымъ почитаніемъ и ревниво оберегала ихъ авторитетъ, настолько твердо, впрочемъ, установленный, что даже полуеретикъ Татіанъ въ основу своего составнаго евангельскаго текста принялъ только данныя четырехъ каноническихъ евангелій, отчего этотъ сводный текстъ получилъ названіе четверосваниелія. Достойно вниманія, что, несмотря на неоднократныя указанія на несогласія и даже противорьчія повъствованій четырехъ евангелистовъ, Церковъ признала однако нужнымъ сохранить въ неприкосновенности древніе тексты ихъ Евангелій и отказалась отъ заманчивой мысли слить ихъ воедино съ устраненіемъ всякихъ противорьчій: здъсь ярко выступають заслуги Церкви въ дълъ поддержанія старыхъ, уважаемыхъ традицій, поступиться которыми не считалось возможнымъ даже въ интересахъ церковной экзегетики.

Эта древняя традиція объ исконномъ и общепризнанномъ авторитеть четырехь евангелій впоследствіе привела къ убъжденію, что каноническихъ евангелій должно было быть именно четыре, причемъ это мнфніе подкрфплялось любопытными мистическими соображеніями и символами. Уже у Иринея 1) встръчается уподобленіе четырехъ евангелистовъ четырехликому херувиискому образу<sup>2</sup>), и чёмъ дальше, тёмъ шире развивалась эта символика. Въ книгъ Expositio IV evangeliorum (приписанной Іерониму) образами четырехъ евангелистовъ называются: четыре стихіи (земля, вода, огонь, воздухъ), 3) четыре ръки, протекавшія въ земномъ раю, четыре главныя добродътели и т. д., вплоть до четырехъ угловъ Ноева ковчега! туть-же находимъ и сравненіе съ четырехзрачнымъ видініемъ Ісзекіиля и Боговидца въ Апокалипсисъ, и этотъ послъдній символъ настолько прочно быль усвоень христіанскимъ сознаніемъ, что подъ его вліяніемъ христіанская иконографія обогатилась общеизвъстными аллегорическими аттрибутами четырехъ евангелистовъ: ангела для Матоея, льва для Марка, тельца для Луки, орла для Іоанна. Вся эта символика свидътельствуеть о весьма

<sup>1)</sup> Adv. haer. III, XI, 3.

<sup>2)</sup> I езек. I, 10. Апокал. IV, 7.

<sup>3) ...</sup>Quia totus mundus ex quatuor elementis est,—coelo, terra, igne, aqua. Per coelum Iohannes ostenditur, quia sicut coelum omnia superat, ita et Iohannes, qui dixit: In principio erat Verbum. Per Matthaeum terra, qui dixit: Liber generationis Iesu Christi. Per Lucam ignis, qui dixit: Nonne cor jam ardens erat in nobis? Per Marcum aqua, qui dixit: Vox clamantis in deserto... (?)... etc.

интересныхъ попыткахъ придать догматическую цѣнность традиціямъ, неразрывно связаннымъ съ историческими преданіями христіанства. Во всякомъ случаѣ, уже въ глубочайшей христіанской древности были извѣстны сборники, содержавшіе наши четыре каноническихъ евангелія; только порядокъ размѣщенія ихъ былъ не сразу установленъ: въ нѣкоторыхъ древнихъ спискахъ вслѣдъ за Матоеемъ и Маркомъ слѣдуетъ Іоаннъ, а Лука на послѣднемъ мѣстѣ, въ другихъ—Лука помѣщенъ за Матоеемъ, затѣмъ слѣдуютъ Маркъ и Іоаннъ. Принятый нынѣ порядокъ,—Матоей, Маркъ, Лука и Іоаннъ,—встрѣчается со П в. и постепенно упрочился повсюду.

Сборники посланій ап. Павла были извѣстны, быть можеть, даже до составленія евангельскихъ сборниковъ; часть этихъ посланій (напр. п. къ Римлянамъ, І къ Кориноянамъ, къ Галатамъ) явились какъ-бы ядромъ новозавѣтнаго канона, и авторитеть ихъ никогда не оспаривался. Спорными считались иногда посланіе къ Коллоссаямъ, ІІ Кориноянамъ, ІІ Солунянамъ; посланіе къ Ефесеямъ многими отождествлялось съ п. къ Лаодикійцамъ, оставшимся внѣ канона. Относительно посланій обоихъ къ Тимооею, къ Титу и къ Филимону высказывалось мнѣніе, что они лишь частныя письма и не должны занимать мѣста въ канонѣ. Посланіе къ Евреямъ безусловно отвергалось, или-же приписывалось Варнавѣ; впервые было оно принято подъ именемъ Павла въ Александрійской Церкви, и Оригенъ приложилъ не мало стараній къ внесенію его въ общій церковный канонъ. Наконецъ, мы знаемъ, что ап. Павлу приписывались и другія посланія (ІІ Филипписіямъ, къ Александрійцамъ и др.), не удостоившіяся включенія въ Новый Завѣтъ; трудно сказать, входили-ли они когда-нибудь въ отдѣльные сборники посланій Павла.

Что касается «соборныхъ посланій», нынѣ помѣщенныхъ въ канонѣ подъ именами другихъ апостоловъ, то авторитетъ ихъ утвердился значительно позже; нѣкоторыя изъ нихъ никогда не цитируются въ святоотческой литературѣ II в., другія возбуждали сомнѣнія и пререканія еще въ III в. Съ IV в. сборникъ 7 соборныхъ посланій упрочился въ канонѣ, но вопросъ о значеніи ихъ еще долго не признавался исчерпаннымъ. Посланіе Іакова отвергалось съ особеннымъ ожесточеніемъ въ виду его іудео-христіанской тенденціи; въ числѣ прочихъ выступаль противъ него Өеодоръ Мопсуэстскій, другъ

Іоанна Златоустаго. Посланіе Іуды отвергалось многими изъ за содержащейся въ немъ ссылки на апокрифическую «книгу Еноха», и лишь послѣ долгихъ споровъ было окончательно признано авторитетомъ Церкви.

Книга «Дѣяній Апостольскихъ», какъ мы уже видѣли, всегда входила въ составъ канона и никогда не возбуждала сомнѣній въ своей подлинности; пренія происходили только по вопросу о признаніи, кромѣ нея, и другихъ «дѣяній», извѣстныхъ подъ именами апостоловъ Павла, Петра, Іоанна и др.

Что касается последней книги нашего новозаветнаго канона, — Апокалипсиса, — то исторія ея столь-же загадочна, какъ и ея содержаніе. Научная критика нашихъ дней установила съ несомивнной очевидностью, что эта книга написана въ концв І въка, и даже пытается опредълить точную дату ея появленія 1), но эти догадки основываются на политическихъ намекахъ, разсыпанныхъ въ книгъ, и поэтому довольно шатки. Во всякомъ случав, Апокалинсисъ пользовался огромной извъстностью и распространеніемъ уже съ начала ІІ в.; онъ цитировался чаще всёхъ книгъ Новаго Завёта (за исключеніемъ, конечно, евангелій) во всей христіанской письменности II и III вв., и ссылки на него въ твореніяхъ Отдовъ II в. не поддаются исчисленію. Но, какъ намъ уже изв'єстно, со II в. поднялись споры по вопросу о приписаніи этой книги ап. Іоанну, и многіе считали авторомъ ел какого-то «старца Іоанна» или даже гностика Керинеа; этоть вопросъ осложнился спорами о возможности допущенія вообще въ новозав'ятный канонъ пророческой книги. Съ III в. эти сомнънія приняли характеръ острой вражды противъ Апокалинсиса; Церковь, отстоявшая противъ «алоговъ» и другихъ противниковъ іоаннитскихъ книгъ авторитеть четвертаго евангелія и трехъ посланій Іоанна, удержала въ своемъ канонъ и Апокалипсисъ, но лишь послъ тягостной и упорной борьбы, въ теченіе которой загадочная книга утратила часть своего древняго авторитета: она сохранила свое мъсто въ канонъ въ силу уважаемой и непререкаемой традиціи, но осталась вив богослужебнаго обихода и донынв никогда не читается въ Церкви. Следуеть заметить, что вопросъ о бого-

Часть ученыхъ изслѣдователей относитъ ее къ 70 г., другая къ 90-мъ гг.
 в. Гарнакъ въ своей Хропологіи древне-христіанской литератури указываеть на 93—96 гг.

вдохновенности Апокалипсиса поднимался еще недавно, со временъ Реформаціи и вознивновенія въ христіанствѣ новыхъ раціоналистическихъ теченій; Лютеръ принадлежалъ къ числу яростныхъ отрицателей его. Въ 1645 г. константинопольскій патріархъ Кириллъ Лукарій, въ отвѣтъ на выраженныя кальвинистами сомнѣнія по поводу нѣкоторыхъ новозавѣтныхъ книгъ, торжественно повторилъ списокъ священныхъ книгъ Новаго Завѣта съ включеніемъ въ ихъ число Апокалипсиса, но это заявленіе было встрѣчено съ неудовольствіемъ на Западѣ, да и на Востокѣ къ тому времени два помѣстныхъ собора 1672 г. (Константинопольскій и Іерусалимскій) не нашли возможнымъ высказаться вполнѣ опредѣленно объ авторитетѣ Апокалипсиса. Эти колебанія донынѣ выражаются въ замалчиваніи Апокалипсиса въ церковно-христіанской литературѣ и въ особенности при преподаваніи Закона Божіяго.

Перечисленныя нами 27 книгъ составляють новозавѣтный канонъ, нынѣ повсемѣстно принятый христіанскою Церковью. Намъ остается упомянуть объ особыхъ спискахъ этихъ священныхъ книгъ, существовавшихъ въ видѣ простого перечня заглавій, помимо сборниковъ, содержавшихъ самые тексты книгъ. Такіе списки составлялись, повидимому, уже со П в., т. е. съ эпохи возникновенія понятія о канонѣ; иногда къ заглавію каждой книги добавлялись краткія свѣдѣнія о ея значеніи и о поводахъ къ признанію ея канонической.

Древнъйшій изъ всѣхъ дошедшихъ до насъ подобныхъ списковъ относится къ концу II в.; онъ былъ открытъ знаменитымъ ученымъ Мураторіемъ въ Миланской Амвросіанской библіотекѣ (въ видѣ фрагмента, сохраненнаго въ рукописи VIII в.), и имъ-же былъ изданъ впервые (въ 1740 г.), вслѣдствіе чего получилъ названіе фрагмента Мураторія (Fragmentum Muratorianum). Въ виду чрезвычайной важности этого текста для исторіи христіанскаго канона, можно привести здѣсь первыя строки его съ сохраненіемъ размѣровъ и правописанія подлинника 1). Начало его, содержавшее указанія на первыя два евангелія, утеряно, и нашъ отрывокъ начинается такъ:

<sup>1)</sup> Изъ новъйшихъ изданій фрагмента Мураторія можно назвать Креднера (Credner-Volkmar, Geschichte d. Neut. Kan., s. 146—158), Корнели (Cornely, Introductionis in Utr. Test. libros sacros compendium, арр.), Цана (Zahn, Gesch. d. Neut. Kan. B. II, s. 139—143 и его-же Grund. d. Gesch d. Neut. Kan. s. 77—81), и мн. др.

...quibus tamen interfuit et ita posuit tertio euangelii librum secundo Lucan Lucas iste medicus post ascensum Xol cum eo Paulus quasi ut juris studiosum secundum adsumsisset numeni suo ex opinione conscribset dim tamen nec ipse vidit in carne et ide prout asequi potuit ita et ad nativitate Iohannis incipet dicere quarti euangeliorum Iohannis ex decipolis...

и т. д.

Эта варварская латынь, свидътельствующая о невъжествъ поздивишаго переписчика, всячески исправлялась критиками и смыслъ ея по возможности возстановлялся. Какъ видно изъ приведеннаго отрывка, нашъ тексть начинается съ «третьяго евангелія, написаннаго Лукою—врачемъ»; далве говорится о четвертомъ евангеліи, написанномъ Іоанномъ при торжественной обстановки, посли поста и молитвы съ ап. Андреемъ и другими учениками (Quartum evangeliorum Iohannis ex discipulis. (Is) cohortantibus condiscipulis et episcopis suis dixit: «conjejunate mihi hodie triduo, et quid cuique fuerit revelatum, alterutrum nobis enarremus». Eadem nocte revelatum Andreae ex apostolis, ut recognoscentibus cunctis Iohannes suo nomine cuncta describeret) 1). За евангеліями слѣдуеть книга Дюя-ній Апостольских (безь упоминанія о какихъ-либо другихъ «Дѣяніяхъ»), затымь посланія ап. Павла, изъ коихъ семь признаются какъ-бы основными (I Кориноянамъ, Ефессямъ, Филипписіямъ, Колоссаямъ, Галатамъ, I Солунянамъ, Римлянамъ), два считаются повторными (II Кориноянамъ и II Солунянамъ) и добавляются къ первымъ не безъ колебанія, а о четырехъ посланіяхъ къ частнымъ лицамъ (І и ІІ Тимовею, Титу, и Филимону) говорится, что они принимаются Церковью лишь изъ любви къ Павлу (pro affectu et dilectione); о посланіи къ Евреямъ умалчивается, равно какъ о посланіяхъ Петра, III Іоанна. Посланіе Іуды и I и II Іоанна признаются съ оговорками, наравив съ полуканонической ветхозавътной книгой Премудрости Соломона. Следуеть отметить подчеркивание числа семи главныхъ посланій Павла и сопоставленіе ихъ съ семью обращеніями ап. Іоанна въ Апокалипсисв къ азійскимъ Церквамъ: это сравненіе тъмъ болье любопытно, что семь Церквей,

Этотъ возстановленный текстъ приводится по Цану (Grund, d Gesch. d. Neut, K.).

къ которымъ обращены упомянутыя посланія Павла, отнюдь не соотв'єтствують перечисленнымъ въ Апокалипсис'в Церквамъ,— Ефесской, Смирнской, Пергамской, Өіатирской, Сардійской, Филадельфійской и Лаодикійской <sup>1</sup>); мы здёсь видимъ новый образенъ примъненія символики чисель, столь обычнаго въ древней мистикъ. Авторъ нашего фрагмента упоминаетъ и о приписанныхъ Павлу посланіяхъ къ Лаодикійцамъ и Александрійцамъ, но не признаеть ихъ каноническими, и высказываеть мимоходомъ неодобреніе разнымъ другимъ посланіямъ (alia plura), не принятымъ Церковью (fel enim cum melle misceri non congruit). Наконецъ, Апокалипсисъ признается безъ всякаго колебанія подъ именемъ ап. Іоанна, но рядомъ съ нимъ ставится Апокалипсись Петра и относительно обоихъ замѣчается, что чтеніе ихъ въ церкви встрѣчаетъ затрудненія (Apocalypsis etiam Iohannis et Petri... tantum recipimus... quam quidam ex nostris legi in ecclesia nolunt). Вследъ за ними упоминается «Пастырь», съ указаніемъ на то, что онъ написанъ недавно въ Римѣ Ермомъ, братомъ епископа Пія, и не подлежитъ включенію въ св. Писаніе потому, что циклъ пророческихъ книгъ уже законченъ (Pastorem vero nuperrime temporibus nostris in urbe Roma Hermas conscripsit, sedente in cathedra urbis Romae ecclesiae Pio episcopo fratre ejus; et ideo legi eum quidem oportet, se publicare vero in ecclesia populo neque inter prophetas, completos numero, neque inter apostolos in finem temporum potest).

Нашъ фрагментъ заканчивается указаніемъ на отвергнутыя Церковью книги Валентина, Василида, и другихъ гностиковъ, но безъ перечисленія ихъ заглавій; конецъ списка утерянъ.

Изъ остальныхъ извѣстныхъ намъ древнихъ списковъ канона заслуживаетъ вниманія краткій перечень книгъ св. Писанія, относящійся къ серединѣ ІІІ в. и открытый въ одномъ рукописномъ кодексѣ VI в. Парижской Національной Библіотеки, изданномъ въ 1852 г. Тишендорфомъ подъ названіемъ Соdex Claromontanus. Въ этомъ спискѣ перечисляются сперва книги Ветхаго Завѣта; за книгой Товита начинается Новый Завѣтъ, въ который включены: 4 евангелія (въ порядкѣ 1) Мате. 2) Іоан. 3) Марк. 4) Лук.), 10 посланій ап. Павла (къ Римлянамъ, І и ІІ Коринеянамъ, Галатамъ, Ефесеямъ, І и ІІ Тимоею, Титу, Колоссаямъ и Филимону), посланія І и ІІ Петра,

<sup>1)</sup> См. Апокал. гл. II и III.

Іакова, І, ІІ и ІІІ Іоанна, Іуды и Варнавы, Апокалинсисъ Іоанна, Дѣянія апостольскія, Пастырь, Дѣянія Павла, Апокалинсисъ Петра. Возможно, что подъ названіемъ посланія Варнавы здѣсь подразумѣвается наше посланіе къ Евреямъ.

Мы не можемъ здъсь перечислить всъ списки канона, когдалибо составленные на Востокъ и на Западъ: фрагменты ихъ донынѣ находятся въ разныхъ рукописныхъ кодексахъ и извлекаются на свъть Божій учеными изследователями (напр. Canon Mommsenianus, открытый и изданный Моммсеномъ въ 1886 г., и пріуроченный научною критикою къ 60-мъ гг. IV в.). Ни одинъ изъ этихъ списковъ не можетъ сравниться по древности и по значенію съ канономъ Мураторія; мы въ нихъ находимъ Новый Завътъ почти въ законченномъ уже видъ. Въ 382 г., при пап'т Дамазіт, въ Рим'т былъ установленъ списокъ каноническихъ книгъ, легшій въ основу знаменитаго декрета папы Геласія (492-496) о книгахъ принятыхъ и непріемлемыхъ Церковью (Decretum Gelasii papae de recipiendis et non recipiendis libris); мы уже упоминали объ этомъ документъ при обзорѣ апокрифической литературы, такъ какъ въ немъ содержится, вследъ за перечисленіемъ книгъ каноническихъ, перечень отвергнутыхъ Церковью книгъ (между прочимъ апостольскихъ Дѣяній сборника Левкія). Четыре каноническихъ евангелія приведены здісь въ сохранившемся доныніз порядкіз (1) Мате. 2) Марк. 3) Лук. 4) Іоан.), и всѣ книги Новаго Завъта, доселъ признанныя Церковью, вошли въ составъ этого канона, съ техъ поръ не подвергавшійся значительнымъ измененіямъ.

Окончательнымъ закрѣпленіемъ рамокъ канона занимались многіе соборы на Востокѣ и на Западѣ. На Востокѣ Лаодикійскій соборъ 363 г. составилъ списокъ каноническихъ книгъ въ порядкѣ, донынѣ принятомъ Восточною Церковью, но съ опущеніемъ Апокалипсиса. Трулльскій (Константинопольскій) соборъ 692 г., опредѣленія котораго считаются рѣшающими для всей Греко-Восточной Православной Церкви, торжественно подтвердилъ постановленіе Лаодикійскаго собора, но наравнѣ съ нимъ призналъ списокъ каноническихъ книгъ, составленный св. Аоанасіемъ Великимъ въ 367 г. и заканчивавшійся Апокалипсисомъ Іоанна; такимъ образомъ Апокалипсисъ оказался въ числѣ оффиціально-признанныхъ книгъ и занялъ навсегда послѣднее мѣсто въ нашемъ новозавѣтномъ канонѣ.

На Запад'в постановленіе Лаодикійскаго собора пользовалось также авторитетомъ, и декретъ Геласія подтверждалъ его въ основныхъ чертахъ; цілый рядъ папскихъ декретовъ и постановленій мелкихъ пом'єстныхъ соборовъ Западной Церкви опреділялъ тів-же грани канона, окончательно закрібпленнаго для римско-католической Церкви постановленіемъ Тридентскаго собора въ 1546 году.

Отдъльныя книги, оставліяся внѣ канона (напр. посланіе къ Лаодикійцамъ), далеко не сразу исчезли изъ круга христіанскаго чтенія и попадали иногда даже въ библейскіе кодексы; окончательное изгнаніе ихъ изъ канона послѣдовало лишь послѣ цѣлаго ряда церковныхъ запретовъ, перечисленіе которыхъ не вмѣщается въ нашемъ бѣгломъ очеркѣ.

and the state of t TOTAL MORE THAN THE PROPERTY OF THE PARTY OF · hance with the property of the out-

# хронологическая таблица

главнъйшихъ событій исторіи христіанства первыхъ трехъ въковъ.

The service of the se

# Римскіе Императоры:

## Августъ.

31 r. do P. X.-14 r. no P. X. 4 г. до Р. Х. Смерть Ирода Великаго.

Раздъленіе Іудеи на 3 части; въ Іерусалим' сынъ Прода-Архелай. 6 г. по Р. Х. Іудея объявлена римской провинціей.

# Тиверій. 14-37.

17. Покореніе Каппадокіи. 19. Изгнаніе Евреевъ изъ Рима.

# Кай Калигула. 37-41.

38. Сооруженіе храма Изиды Марсовомъ полъ.

40. Прибытіе въ Римъ депутаціи Александрійскихъ евреевъ съ Филономъ во главѣ, для ходатайства объотмене запретительных в законовъ.

#### Клавдій. 41-54.

42-44. Иродъ Агриппа царствуетъ

въ Іудеъ. 43-44. Присоединеніе къ Римской Имперіи Ликіи, Родоса.

46. Присоединение Оракіи.

47. Празднованіе 800-літія Рима. Ок. 50 — 51. Изгнаніе Евреевъ изъ Рима.

# Неронъ. 54-68.

63. Присоединеніе части Понта и Малой Арменіи.

64 (іюль). Пожаръ Рима. Первое гоненіе на христіанъ.

# Хронологическія данныя по исторіи христіанства:

Ок. 28 г. выступленіе Іоанна Крестителя.

33? Избраніе апостоломъ Матеія вивсто Іуды.

Рукоположение 7 діаконовъ.

? Убійство Стефана—діакона. ? Обращение ап. Павла.

Апостольская пропов'єдь вн'є Іерусалима, - въ Самаріи и далѣе.

Ок. 41 г. (?) проповъдь Павла и Варнавы въ Антіохіи.

Путешествія апостола Павла.

Ок. 44 г. (?) убіеніе въ Іерусалимъ Іакова сына Зеведеева.

Ок. 50 г. (?) Еводій поставленъ ап. Петромъ первымъ епископомъ Антіохійскимъ.

50 (?) Апостольскій соборъ въ Іерусалимъ.

57 (?) Аресть ап. Павла въ Герусалимъ.

60 — 61. (?) Павелъ въ узахъ въ

Римъ. Ок. 61. Убіеніе въ Іерусалим' Іакова брата Господня, предстоятеля Іерусалимской общины. Преемникъего-Симонъ, сынъ Клеоповъ.

66. Возстаніе Евреевъ и начало Іудейской войны.

# Гальба. 68-69.

Оттонъ. 69 (январь-апрѣль). Вителлій. 69 (апръль-декабрь).

#### Веспасіанъ. 69-79.

- 70. Разрушеніе Іерусалима.
- 72. Присоединеніе Коммагены.

#### Тить. 79-81.

79. Гибель Помпеи и Геркуланума.

#### Домиціанъ. 81-96.

Гоненіе на христіанъ. 96. Виденіе Аполлонія Тіанскаго.

## **Нерва.** 96-98.

96. Otmbha «fiscus judaicus».

# Траянъ. 98-117.

105. Покореніе Аравіи.

106. Покореніе части Сиріи съ Дамаскомъ и Пальмирой.

106—107. Покореніе Дакіи.

111 — 113. Намъстничество Плинія Секунда въ Виеиніп, переписка его съ императоромъ по дѣлу христіанъ.

114-116. Война съ Пароянами; покореніе Месопотаміи и Великой

Арменін.

115—117. «Анналы» Тацита.

# Адріанъ. 117-138.

120(?) «Duodecim Caesares» Светонія. Ок. 125 (?). † Плутархъ.

132—135. Возстаніе Евреевъ съ Варкохебомъ во главъ, и іудейская война.

135. Окончательное разрушеніе Герусалима и основание на мъстъ его Эліи Капитолины.

61. (?) Аніанъ поставленъ ап. Маркомъ епископомъ Александрійскимъ.

64. (67?) Мученическая кончина въ Римъ Павла.

64. (67 ?) Мученическая кончина въ Римъ Петра.

64. (67?) Линъ, первый епископъ Римскій (прибл. до 76 г.).

Война въ Іудеъ.

- 70. Разсъяніе евреевъ. Іерусалим-ская община съ еп. Симономъ во главъ укрывается въ Пеллъ.
- 76-88. Аненклетъ, 2 епископъ Римскій.

88-97. Климентъ, 3 епископъ Римскій.

Въ 90-хъ п. Апокалипсисъ Іоанна. 96. Мученичество Флавія Климента, родственника императора.

97-105. Эварестъ, 4 епископъ Римскій.

105—115. Александръ I, 5 епископъ Римскій.

При Траянп (даты не поддаются опредъленію):

+ ап. Іоаннъ въ Ефесъ.

† Симонъ еп. Іерусалимскій

(преемникъ его Густъ).

+ дочери Филиппа - діакона, пророчицы.

† св. Климентъ Римскій (въ ссылкъ въ Херсонесъ).

+ св. Игнатій Богоносець, 2-й епи-Антіохійскій (мученичество его въ Римѣ). Выступленіе Элкасая.

115—125. Сикстъ I, 6 епископъ Римскій.

125 — 136. Телесфоръ, 7 епископъ Римскій.

Ок. 126 г. «Апологія» Кодрата.

Въ концп 20-хъ и въ 30-хъ н. выступленіе гностиковъ Саторнила (въ Антіохіи) и Василида (въ Александріи).

136-140. Гигинъ, 8 епископъ Римскій. При немъ выступленіе въ Римъ Кердона и Валентина.

Антонинъ Пій. 138-161.

# Маркъ-Аврелій. 161-180.

162—165. Война съ Пареянами. 165. Самосожженіе Перегрина Протея.

166—180. Война съ Маркоманами и Квадами (на Дунайской границѣ).
174. Чудо Legio Fulminata (?).
Въ 70-хъ и. книга Кельса противъ христіанъ. Ок. 136 г. Маркъ поставленъ первымъ епископомъ Эліи Капитолины изъ христіанъ—не-евреевъ.

Въ концъ 30-хъ или началь 40-хъ ът. выступление св. Іустина.

Ок. 140. Прибытіе въ Римъ Мар-

140 — 155. Пій І, 9 епископъ Римскій. (Соперникомъ его при избраніи папою выступаетъ Валентинъ).

Въ 40-хъ н. «Пастырь» Ерма.
Ок. 140. «Апологія» Аристида.

144. Разрывъ Маркіона съ Церковью.

Въ 40-хъ и. «Антитезы» Маркіона. Въ 50-хъ и. расцв'ътъ вліянія Маркіона.

? Смерть Маркіона.

Въ конип 40-хъ и. Syntagma Іустина.

Ок. 150. Апологіи Іустина. Въ конци 50-гъ зг. «Діалогъ съ Три-

фономъ» Іустина. Съ 40-хъ п. дъятельность валенти-

Съ 40-хъ и. дъятельность валентиніанца Птолемея.

Въ 40-хъ—50-хъ и. д'вятельность Карпократа.

Въ 50-хъ п. выступленіе Татіана. Ок. 155. «Рѣчъ противъ эллиновъ» Татіана.

Въ 50-хъ п. рожденіе Тертулліана. 154. Рожденіе Вардесана.

155—166. Аникетъ, 10 епископъ Римскій.

*При Апикетт*: Прибытіе въ Римъ св. Поликарпа Смирнскаго.

» прибытіе въ Римъ карпократіанки Марцеллины. 155. (?) Мученическая кончина св.

Поликарпа Смирнскаго.
156 (?) Выступленіе Монтана и начало катафригійскихъ проро-

чало в чествъ.

Ок. 165. Мученическая кончина св. Іустина въ Римъ.

Въ 60-хъ п. + Валентинъ.

166—174. Сотеръ, 11 епископъ Римскій.

Въ 60-хъ и. мученическая кончина Сагариса, еп. Лаодикійскаго.

Въ 60—70-жъ п. дъятельность Діонисія, еп. Кориноскаго.

Въ 60-хъ и. дѣятельность Татіана; его разрывъ съ Церковью.

Ок. 170. Diatessaron Татіана. 174—189. Элевоерій, 12 епископъ Римскій. Коммодъ. 180-192.

Пертинаксъ. 193 (съ 1 января по 28 марта).

Дидій Юліанъ. 193.

## Септимій Северъ. 193-211.

Ок. 205. Рожденіе Плотина.

Аммоній Саккъ начинаетъ учить въ

Александріи.

Филостратъ пишетъ «Жизнь Аполлонія Тіанскаго» по порученію императрицы Юліи Домны.

Въ 60-70 п. дъятельность Мелитона Сардійскаго и Аполлинарія Іерапольскаго. Кончина ихъ ок. 180 г. Въ 70-хъ и. разгаръ монтанизма;

смерть Монтана.

179. † Максимилла, монтанистская пророчица.

Въ 70-хъ и начало дъятельности Вардесана.

Ок. 178. «Прошеніе за христіанъ» Анинагора.

177-178. Гоненіе на христіанъ въ Галліи; ліонскіе мученики.

179 (?) Поъздка Иринея Ліонскаго въ Римъ по порученію Галльскихъ Церквей.

При Элевоеріп: выступленіе въ Римѣ модалиста Праксея. Ноетъ въ Смирнъ.

180. Исхлискіе мученики (Mart. Scilitani) въ Африкъ.

Въ 80-жъ п. + Өеофилъ еп. Антіохій-

Въ 80-хъ п. Пантенъ во главѣ Але-

ксандрійскаго училища. Ок. 185. Книга Иринея Ліонскаго «Противъ ересей».

Ок. 185. Рожденіе Оригена.

Съ 188 г. Димитрій епископъ Александрійскій (до 231).

189—198. Викторъ, 13 епископъ Рим-

При немъ выступление въ Римъ Өеодота Кожевника.

190—191. Великій споръ о Пасхѣ. 190—211. Серапіонъ, епископъ Антісхійскій.

Въ 90-хъ и. Климентъ во главъ Александрійскаго училища (до 202).

Ок. 197. «Апологія» Тертулліана. 198—217. Зефиринъ, 14-й епископъ Римскій.

Модализмъ въ Римѣ. Представители его: Өеодотъ Мѣняла и Асклепіодотъ. Расколъ Наталія.

202-203. Сильное гоненіе на христіанъ. Африканскіе мученики: въ Кареагень Перпетуя и др., въ Александрін Потаміена, отецъ Оригена Леонидъ и др.

Съ 203. Оригенъ во главъ Александрійскаго училища.

Ок. 206. Разрывъ Тертулліана съ Церковью; обращение его въ монтанизмъ.

# Каракалла. 211-217.

Сооруженіе храма Изиды на Квириналъ.

Распространеніе правъ римскаго гражданства на всъхъ подданныхъ Имперіи.

217. Разрушеніе Эдесскаго царства.

# Макринъ. 217-218.

#### Геліогабаль. 218—222.

# Александръ Северъ. 222-235.

226. Сассанилы возстановляють персидскую имперію.

Съ 232. Плотинъ ученикъ Аммонія въ Александріи. Ок. 232. Рожденіе Порфирія.

#### Максиминъ. 235-236.

237. Гордіанъ I. Гордіанъ II. Смутное Пуппіанъ. время. Бальбинъ.

#### Гордіанъ III. 238—244.

Ок. 242. † Аммоній Саккъ. 242. Походъ противъ Персовъ (Плотинъ участвуеть въ походъ).

# Филиппъ Аравитянинъ, 244-249.

244. Война съ Готами на Дунаъ. 248. Празднованіе 1000-літія Рима.

## Декій. 249—251.

250. Побъда надъ Готами при Никополъ.

251. Битва съ Готами при Абриттъ, поражение и смерть Декія.

Съ 212 г. Александръ епископъ Герусалимскій (сперва викарій при Нарциссъ).

Ок. 212—214. Повздка Оригена въ Римъ. Его знакомство съ Ипполи-

Ок. 215. + Клименть Александрійскій.

При Зефирини: выступление въ Римъ Савеллія.

217-222. Каллистъ I, 15-й епископъ Римскій. Его столкновенія съ Ипполитомъ.

При Каллисти: выступление въ Римъ

Артемона.

Ок. 220. Осужденіе Савеллія Каллистомъ.

222—230. Урбанъ І, 16-й епископъ Римскій.

Въ 20-хъ п. «Philosophumena» Ипполита.

Въ 20-хъ п. † Тертулліанъ.

Ок. 223. + Вардесанъ. Ок. 230. Разрывъ между Оригеномъ и Димитріемъ Александрійскимъ. 231. + Димитрій, епископъ Алексан-

дрійскій.

231-247. Гераклъ, епископъ Александрійскій.

230—235. Понтіанъ, 17-й епископъ Римскій.

235. Ссылка въ Сардинію на каторгу Ипполита и папы Понтіана. Ок. 236. † Ипполить.

235—236. Антеросъ, 18-й епископъ Римскій.

236—250. Фабіанъ, 19-й епископъ Римскій.

Ок. 242. Св. Григорій Чудотворенъ поставленъ епископомъ Неокесарійскимъ.

242. Выступленіе Манеса при дворъ персидскаго царя Сапора; начало манихейства.

Съ 40-хъ п. дъятельность Новатіана въ Римъ.

247. + Гераклъ, епископъ Александрійскій. Преемникъ его Діонисій Великій (до 264 г.).

249-258. Кипріанъ, епископъ Карөагенскій.

250. Великое гоненіе на христіанъ. Среди мучениковъ: св. Фабіанъ епископъ Римскій, св. Александръ епископъ Герусалимскій, св. Вавила епископъ Антіохійскій.

251. Рожденіе св. Антонія Вели-

каго.

Галлъ. 251—253. Эмиліанъ. 253.

> Смутное время.

Валеріанъ. 253—260. 258. Наб'єгь готовъ на европейское и малоазійское побережіе Чернаго моря.

Галліенъ. 260-268.

Набъги готовъ на Малую Азію и Элладу.

Раззореніе Антіохіи, Тарса и Кесаріи Каппадокійской Персами.

#### Клавдій II. 268-270.

269. Большой набътъ готовъна Придунайскія области и Элладу; пораженіе ихъ при Наиссъ. 270. † Плотинъ.

# Авреліанъ. 270—275.

270. Сооруженіе храма Солнца въ Римъ.

271—275. Обнесеніе Рима защитной стіной.

Подавленіе возстанія на Восток'ь, возвращеніе сирійских вобластей. 272. Взятіе Пальмиры.

Тапитъ. 275-276.

Флоріанъ. 276.

Пробъ. 276-282.

Борьба съ напоромъ Германцевъ.

**Каръ. 282—284.** 

Каринъ. 283-284.

284 (ноябрь). Избраніе Діоклетіана.

# Діоклетіанъ. 284—305.

Перенесеніе столицы въ Никомидію. Съ 285 г. Максиміанъ соправитель. 288—305. Максиміанъ правитель Запада съ званіемъ августа.

251—253. Корнелій, 20-й епископъ Римскій. Соперникомъ его выступаетъ Новатіанъ.

Вопрось о возможности покаянія для «lapsi».

253—254. Лукій, 21-й епископъ Римскій.

254. † Оригенъ.

254—257. Стефанъ I, 22-й епископъ Римскій.

Вопросъ о вторичномъкрещении еретиковъ и тяжкихъ гръшниковъ.

257—258. Сикстъ II, 23-й епископъ Римскій.

258. Гоненіе на христіанъ. Мученическая кончина папы Сикста II, св. Лаврентія діакона, св. Кипріана Кареагенскаго, Новатіана.

259—268. Діонисій, 24-й епископъ Римскій.

264. † Діонисій Великій, епископъ Александрійскій.

Ок. 268. Осужденіе Павла Самосатскаго, епископа Антіохійскаго. 269—274. Феликсъ I, 25-й епископъ Римскій.

Ок. 270. † Св. Григорій, епископъ Неокесарійскій.

272. Вмішательство Авреліана въ діло Павла Самосатскаго.

Ок. 276. † Манесъ въ Гундесапуръ, близъ Сузъ.

При Проби: быстрые успъхи манихейства въ христіанскомъ міръ.

Съ 80-хъ и. д'ятельность Евсевія Памфила, церковнаго историка.

Ок. 285. Св. Антоній Великій полагаеть начало иночеству.

288. Рожденіе Константина Вели-

каго.

292. Раздъленіе Имперіи на 4 части: Галерій на Востокъ и Конетанцій Хлоръ на Запад'в полу-лучають титуль цезарей.

297. Побъда Галерія надъ Персами. Въ 90-хъ п. книга Порфирія противъ

христіанъ.

303. Празднованіе юбилея Діоклетіана въ Римъ.

Ок. 304. + Порфирій.

305 (1 мая). Отреченіе оть престола Діоклетіана и Максиміана. Констанцій Хлоръ на Западъ и Гарій на Востокъ-августы (цезари: Северъ на Западъ и Максиминъ Дайя на Востокъ).

306 + Констанцій Хлоръ.

307. Константинъ — августъ на Западъ (на Востокъ Максиминъ). Борьба между 4 правителями.

311 + Галерій.

Константинъ въ Галліи, Максентій въ Римъ, Лициній съ Максиминомъ Дайя на Востокъ.

312. Борьба между Константиномъ и Максентіемъ; побъда Константина у Мильвійскаго моста, близъ Рима.

313. Миланскій эдикть.

Борьба Константина съ Лициніемъ.

323. Побъда надъ Лициніемъ при Адріанополъ.

324. Побъда надъ Лициніемъ при Хрисополъ; объединение Имперіи. 324 — 337. Единодержавіе Константина Великаго.

330. Перенесеніе столицы въ Константинополь.

337. † Константинъ Великій.

300-311. Св. Петръ епископъ Александрійскій (мученикъ).

Съ 303 г. Великое гоненіе на хри-

стіанъ.

304. † Марцеллинъ, епископъ Римскій (обвиненный въ въроотступничествъ во время гоненія).

312. + Лукіанъ, пресвитеръ Антіохійскій, мученикъ (родоначальникъ аріанства).

Ок. 313. «Церковная исторія» Евсевія.

Ок. 314. Обращение Пахомія Великаго, основателя монастырскихъ общежитій.

314. Анкирскій соборъ.

315. Неокесарійскій соборъ.

319. Освобожденіе христіанскихъ клириковъ отъ государственныхъ повинностей. Предоставление епископамъ юрисдикцін въ гражданскихъ дълахъ.

325. Первый вселенскій соборъ въ Никев.

326. Указъ Константина противъ еретиковъ.

media an included the The state of the s The state of the s The state of the s

# ОГЛАВЛЕНІЕ.

#### ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

# Античный міръ.

CTPAH.

-62

## ЧАСТЬ ВТОРАЯ.

# Первобытное христіанство.

Мистическая радость о Божественномъ Откровеніи. — Редигіозный экстазъ; проповъдь о царствъ не отъ міра сего, и столкновеніе ея съ общественными идеалами. — Мистическія секты; терапевты, ессеи. — Іудео-христіанство и христіанство эллинское. — Апостольская проповъдь вит еврейскаго міра; апостоль Павель. — Симонъ Магь. — Борьба за сохраненіе еврейскихъ традицій. - Крушеніе національныхъ идеаловъ еврейства; разрушение Герусалима. — Христіанство-эллинская религія; новме центры его: Ефесь, Римъ, Александрія. — Начало организацін христіанскихъ Дерквей. — Внутреннее устройство: аскетическіе идеалы, положеніе женщины въ христіанской общинъ. — Отношенія къ внъшнему міру; юридическое положеніе общинъ, попытки легализаціи и примиреній съ государственной властью. — Благосклонное отношеніе къ христіанамъ въ высшихъ слояхъ общества и озлобленіе противъ нихъ со стороны толпы; темные слухи, клеветы на христіанъ. - Христіанская апологетика. — Начало христіанской письменности; вліяніе на нее еврейскихъ традицій. — Христіанскій символизмъ. — Христіанская мистика; докетизмъ. — Образованіе новозавѣтнаго канона; апокрифическая литература. — Усиденіе авторитета Церкви; борьба противъ мистическихъ крайностей и противъ идеи таинственнаго высшаго посвященія помимо іерархическаго начала. — Искатели высшаго Гно-

3 - 165

#### ЧАСТЬ ТРЕТЬЯ.

# Гностицизмъ.

CIPAH.

Источники свѣдѣній о гностицизмѣ; полемика древнихъ церковныхъ писателей противъ гностиковъ. — Остатки древней ересеологической литературы; главнѣйшіе ересеологи первыхъ вѣковъ: Ириней Ліонскій, Ипполить, Тертулліанъ, Климентъ, Епифаній и др. — Опыты классификаціи гностическихъ системъ. — Новѣйшая ученая критика. — Главные гностически мыслители и ихъ ученіе. — Симонъ Магъ, Досиоей, Менандръ. — Группа офитическихъ системъ: офиты Иринея Ліонскаго, варяеліоты, наасены, ператы, севіане, системъ Іустина, каиниты; общій обзорь офитизма. — Николай, Кериноъ, Саторнилъ, Василидъ, Карпократъ и сынъ его Епифаній, Валентинъ и его школа: валентиніанцы Птолемей, Гераклеонъ, Колорбасъ, Маркъ, Секундъ и Вардесанъ. — Кердонъ, Маркіонъ и маркіонизмъ. — Татіанъ, энкратиты, северіане. — Докеты, элкасаты и пр. мелкія отрасли гностицизма. — Общій обзоръ гностическаго движенія

#### ЧАСТЬ ЧЕТВЕРТАЯ.

# Церковь и гностическія идеи.

Упроченіе епископскаго авторитета. — Великіе церковные іерархи: Климентъ Римскій, Игнатій, Поликарпъ, Діонисій Кориноскій, Сагарисъ Лаодикійскій, Мелитонъ и др.; ихъ значеніе для усиленія престижа и власти Церкви. — Монтанизмъ; борьба съ нимъ и ен послъдствія; окончательное закръпленіе іерархическаго авторитета и побъда Церкви надъ идеями сокровеннаго высшаго посвященія. — Споръ о Пасхъ. — Христіанская этика; борьба противъ идеаловъ недосягаемато совершенетва, новье идеалы териимости къ слабымъ и падшимъ; вопросъ о «lapsi». — Новатіанство и протестъ противъ снисходительности Церкви къ человъческой немощи; возрожденіе аскетическихъ идеаловъ въ монашествъ. — Христіанская догиатика; выработка точныхъ формулъ ен. — Монархіанство, модализмъ: Оеодотъ, второй Оеодотъ, Ноетъ, Праксей и патрипассіанство, Савеллій. — Ученіе о Логосъ. — Александрійская школа. — Оригенъ. — Реакція дуализма; манихейство. — Судьба гностическихъ идей; дальнъйшая эволюція церковнаго христіанства. . 374—433

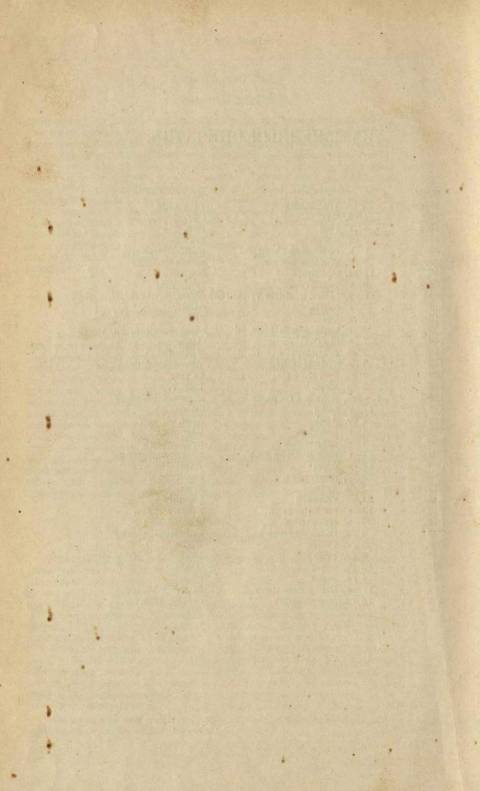
#### ЧАСТЬ ПЯТАЯ.

# Приложеніе.

Краткій обзоръ апокрифической литературы. — Евангелія: Евреевъ, 12-ти апостоловъ, Египтянъ, Петра, Матеія, Филиппа, Оомы, Іакова, Никодима, Вареоломея, Варнавы, Іуды, Евы и др. — Реченія Христовы. — Pistis Sophia. — Литература апостольскихъ дъяній; сборникъ Левкія и другіе поздъёйшіе сборники. — Дъянія: Петра, Павла, Іоанна, Оомы, Андрея, Филиппа, и др. — Остальные памятники апокрифической литературы: Апокалипсисы, «Пастырь» Ерма. — Апостольскія посланія. — «Ученіе» апостоловъ. — Сивиллическія книги.

# ЗАМЪЧЕННЫЯ ОПЕЧАТКИ.

| Стран. |        | Напечатано. |       |                               | Должно быть.                  |
|--------|--------|-------------|-------|-------------------------------|-------------------------------|
| 11     | строка | 22          | C6.   | успокоенія                    | упокоенія                     |
| 13     | »      | 1           |       | Cyr                           | Cyr.                          |
| 13     | *      | 4           | *     | Iren                          | Iren.                         |
| 17     | >      | 2           | CB.   | маговъ.                       | маговъ,                       |
| 35     | >>     | 1           | D     | положительнаго                | положительнаго.               |
| 48     | >      | 3           | CH.   | нанменованіемъ                | наименованіемъ                |
| 50     | » a    | 11          | ce.   | ουροβόρος                     | ουροβόρος                     |
| 54     | ×      | 8           | -     | таинствъ.                     | таинствъ,                     |
| 103    | »      | 1           | CH.   | (Miss. u. Ausbr.) II, s. 155. | (Miss. u. Ausbr. II, s. 155). |
| 117    | >>     | 5           | >>    | eastit.                       | castit.                       |
| 118    | »      | 21          | CB.   | 346                           | 368                           |
| 122    | >      | 20          | >     | типа обыкновеннаго            | обыкновеннаго типа            |
| 140    | >>     | 7           | >     | (192)                         | (192).                        |
| 150    | »      | 2           | CH.   | mutnatus                      | mutuatus                      |
| 155    | »      | 8           | >>    | хранительцей                  | хранительницей                |
| 168    | »      | 9           | Ce.   | έγεγγος                       | έλεγγος                       |
| 169    |        | 12          | CH.   | 1526.                         | 1526 г.                       |
| 173    |        | 3-4         | tce.  | полнаго собранія              | полномъ собраніи              |
| 176    | *      | 17          | >     | было                          | была                          |
| 182    | >>     | 4           | CH.   | Apol                          | Apol.                         |
| 200    | ×      | 3           | >     | Чеовѣка                       | Человѣка                      |
| 200    | »      | 2           | >     | следстіемъ                    | следствіемъ                   |
| 202    | *      | 7           |       | космогоническомъ              | космогоническимъ              |
| 204    | >>     | 17          | C6.   | Δόγος                         | Λόγος                         |
| 206    | *      | 2           | -     | пантеизма.                    | пантеизма,                    |
| 211    | >      |             |       | духа.                         | духа,                         |
| 214    | »      | 24          |       | Саломеи                       | Саломіи                       |
| 219    | *      | 15          |       | космичесхихъ                  | космическихъ                  |
| 250    | >      | 20          |       | ересеогоги                    | ересеологи                    |
| 293    |        |             |       | валентіанскому                | валентиніанскому              |
| 308    |        |             |       | Còfiu                         | Cogiu                         |
| 320    |        | 3           | 10000 | 1700                          | 1698                          |
| 331    |        | 12          |       | Δόγος                         | Λόγος                         |
| 355    |        |             | CH.   | amen                          | tamen                         |
| 372    | >>     | 17          | >     | Богоискательсту               | Богоискательству              |
| 402    | >      | 16          | CB.   | нетерпимому                   | нестерпимому                  |

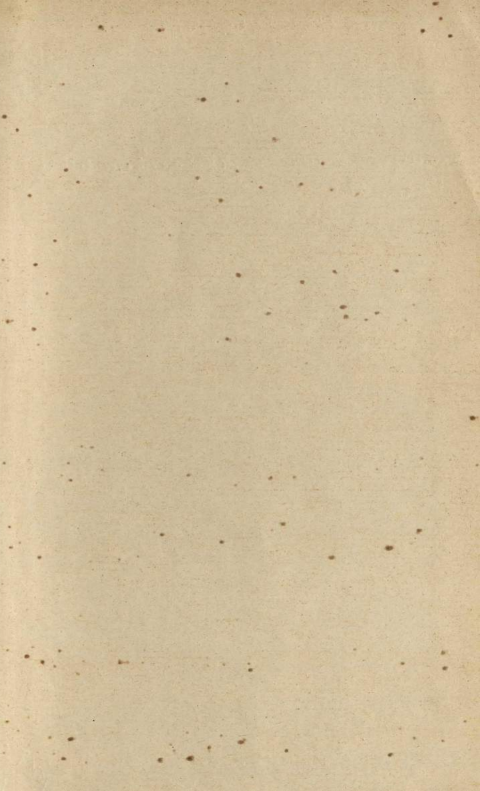




# ТОГО-ЖЕ АВТОРА:

# ЗАПРОСЫ МЫСЛИ.

С.-Петербургъ 1908 г.



Els nepamen 218, 223/Cuquester . 12 anser \$ 229 · Byer Cherry Jan 253. Graning a nourey of 30% Ha mornings at Desirer y gall, many seromancies name Janua 4960 - bix W

